قُلْ فَلِنَّالِمُ الْخُجَّتُ الْبَالِغَتُ كَهِنْ الله كالأرى الله كان ري المال المالي المالي المالية ال الماليالغي جُلدِ پَنْجَمِ إِمَّامِ ٱكبِرُومِ تِدْدِمِ لِنَّتِ وَمِكْمُ الْاسْتِلَامِ حضِرَتُ وَلاناشِاهُ وَلَا لَتُلْصَا مِي الشَّرَ فِي الْمِي عُتِرَاتُ وَالْمُلِّلِي السَّمِّونَ الْمُعْرِقِينَ وَمُولِ السَّمِّونَ اللَّهِ وَلَا السَّالِينَ اللَّهِ وَلَا السَّالِينَ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ فِي اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّلْمِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ 171110-17110-4-2112-21121 حضرت ولاناسِّع بالحُرصًا حِبَ يَالَ يُونِي مَرْظَكُ

حفِرَ عَنْ وَلَانَا سَوْيِهِ الْحَرْقِ الْحِنْ الْحِنْ الْحِنْ الْحِنْ الْحِنْ الْحِنْ الْحِنْ الْحِنْ الْحِنْ استاذِوارالَّهِ عِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ ا قُلُ فَسِّلُوا الْحُجَّ ثَالَبُالِغَةِ مَا الْبَالِغَةِ مَا الْبَالِغَةِ مَا الْبَالِغَةِ مَا الْبَالِغِ مِنْ اللَّهُ الْمُلْمِينَ اللَّهُ اللَّهِ الْمُلْفِينَ اللَّهُ اللَّهِ الْمُلْفِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

جُلدِينجبم

تصِّنِيْفُ

إمَّامِ اكْبَرُ، مُبَّدِدِمِلِّتِ ، حَكِيمُ الاسْتِلامِ حضِرَتْ مُؤلانا يَيَاه وَ لِلْ لِسُرْصًا مِيرِّتُ بِهُويِ فَيِّرِعَةٍ وَ حضِرتُ مُؤلانا يَيَاه وَ لِلْ لِسُرْصًا مِيرِّتُ بِهُويِ فَيْرِعَةٍ وَ

(31277-512.4-×1167-×1117)

شِيَائِح حضِرَتْ مُولاناسِعْ بَداحُمْ صِاحِبَ بِالنَّادِي مَرْطلهُ اُستاذِوَارالعِنظِوعُ دِيوبَتْ رَكَ اُستاذِوَارالعِنظِوعُ دِيوبَتْ رَكَ

نَاشِيرَ --- زمح ربيب لشيح نر --- نزدمُقدس مُنْ خِلاً أَرْدُو بَازار الآخل فِي ---

## جمله فهوق بحق فاليرمحفوظهين

" رَجْهِ مَهُ اللّهُ الْوَالِيَهُ عَبِهُ" شرح" بِحِجَةَ اللّهُ اللّهُ الْبَالِحَةِ مَنَّ كَ جَمَلَهُ فَقِلَ اشاعت وطباعت ايك باجمى معاہدے كے تحت پاكتان ميں صرف مولا نامحدر فيق بن عبدالمجيد مالك فرصَّ وَمَرْبَبُ الشِّيَ فَرِكُولَا فِي كُو حاصل بين للبذا اب پاكتان مين كوئى شخص يا اداره اس كى طباعت كا مجاز نہيں بصورت ديگر فرصَّ وَمَرْبَبِ الشِّيرَ فِي كُولَا وَلَى عَارِه جوئى كامكمل اختيار ہے۔

ازسعيداحمه بإلنيوري عفااللهعنه

اس کتاب کا کوئی حصہ بھی ذو کے وقت کے بغیر کسی بھی ذریعے بشمول فوٹو کا پی برقیاتی یا میکا نیکی یا کسی اور ذریعے سے نقل نہیں کیا جاسکتا۔

## مِلن جِح دِّ يَكُرْيَتِ

🗱 دارالاشاعت،اردوبازاركرايي

\* قدى كت خانه، بالقابل آرام باغ كراچي

🐙 صديقي زسك البيله چوك كراچي

🗱 مكتبدرتمانيه،اردوبازارلابور

🐙 کتب خاندرشیدیه، راجه بإزار راولپنڈی

🗱 مكتبه رشيديد، سركى روۋ كوئنه

🗱 اداره تاليفات اشرفيه، بيرون بوبئر گيث ملتان

—ساؤتھ افریقه میں —

Madrasah Arabia Islamia. P.O.Box 9786 Azaad Ville 1750 South Africa. Tel: (011) 413 - 2786

\_\_\_\_انگلینڈ میں \_\_\_\_

AL Farooq International Ltd. 1 Atkinson Street, Leicester, LE5 3QA Tel: (0116) 2537640

| رَجْعَبُ اللَّهُ الْوَاسِّعَجْبَ (جلد نِجْم) | كتابكانام |
|----------------------------------------------|-----------|
| (جديدنظرثاني شده ايديشن)                     |           |
|                                              |           |

تاریخ اشاعت ..... دشمبر میموسیم

بابتمام الحَبَابُ وَمِرْتِهِ الشِّرَانُ الْمُعَامِلُ السَّرَانُ السَّمِينَ السَّرَانُ السَّانُ السَّرَانُ السَّانِ السَّرَانُ السَّانُ السَّانُ السَّانُ السَّانُ السَّانُ السَّانِ السَّانُ السَّانُ السَّانُ السَّانُ السَّانُ السَّانِ السَّانُ السَّانِي السَّانُ السَّانِي السَّانُ السَّانُ السَّانُ السَّانِي ال

کمپوزنگ

سرورق

..... th

اثر المَوْرَبِ الشَوْرَ اللَّهِ اللَّلَّمِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ

شاه زیب سینشرنزد مقدی مسجد، ارد و بازار کراچی

ۇن: 2725673 - 2725673-2725673

فيس: 2725673-21-2725673

اىمىل - zmzm01@cyber.net.pk



# . فهرست مضامین نکاح وطلاق

| **     | باب (۱) تدبیر منزل کے سلسلہ کی اصولی باتیں                                    |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------|
| **     | تدبير منزل مين عربون كي عادات كالحاظ                                          |
| m-rm   | باب (۲) منگنی اوراس سے کلتی باتیں                                             |
| **     | ضرورت نکاح                                                                    |
| ra     | تبتّل (بیوی سے بے تعلقی) کی ممانعت                                            |
| 14-    | نکاح کے لئے عورت کا انتخاب                                                    |
| 12     | لوگ نکاح کرتے وقت چار ہاتیں پیش نظرر کھتے ہیں: ترجیح دینداری کودی جائے        |
| M      | عورت کی دوخو بیان: اولا دپر شفقت اور شو ہر کی چیزوں کی حفاظت                  |
| M      | عورت کی دواورخوبیاں: تولید کی وافر صلاحیت اور شوہر ہے محبت                    |
| rı     | نکاح میں گفاءت معتبر ہے،البتہ کفومیں معمولی باتیں نظرانداز کی جائیں (اہم بحث) |
| 2      | نامبارك عورت سے احتراز                                                        |
| 24     | کنواری سے نکاح بہتر ہے یا ثیبہ ہے؟                                            |
| r2     | پیام نکاح سے پہلے عورت کود میکھنے کی حکمت                                     |
| 79     | نظر پڑنے سے کوئی عورت بھلی لگے تو اس کا علاج                                  |
| 1.     | پیام پر پیام وینے کی ممانعت کی وجہ                                            |
| P*     | مطالبه طلاق کی ممانعت کی وجه                                                  |
| 04-M   | باب(٣)عورات (شرم کی جگهیں)                                                    |
| ١٦     | نظرى آفات اوران كاعلاج                                                        |
| ~      | عورت کے لئے گھر میں رہنا بہتر ہے                                              |
| ~~     | عورت گھر سے باحجاب نکلے                                                       |
| ~~     | محارم وغیرہ کا حکم (ستراور حجاب کے فصل احکام)                                 |
| - 15 A | 5.5.5                                                                         |

| ra    | اجنبی عورت کے ساتھ تنہائی جائز نہیں                                                       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2     | دوسرے کاستر د تکھنے کی ممانعت                                                             |
| 4     | چمٹ کرسونے کی ممانعت کی وجہ                                                               |
| ۵٠    | سترعورت فرض ہونے کی وجہ (مرداورعورت کاستر _ران اور گھٹنہ کاحکم )                          |
| ۵٢    | بر ہنہ ہونے کی ممانعت کی وجہ                                                              |
| 00    | مردول کونظریں نیجی رکھنے کا حکم دینے کی وجہ                                               |
| ٥٣    | ا جا تک پڑی ہوئی نظر فوراً پھیر لینا ضروری ہے                                             |
| ٥٢    | نابیناسے پردہ کرنے کی وجہ۔اپنے غلام سے پردہ نہ ہونے کی وجہ۔محارم کا پردہ ہلکا ہونے کی وجہ |
| 10-01 | إب(م) نكاح كاطريقه                                                                        |
| 24    | نکاح میں ولی اورعورت کی اجازت کی وجہ                                                      |
| ٠ ۵٩  | غلام باندی کا نکاح مولی کی اجازت پر موقوف ہونے کی وجیہ                                    |
| 4.    | اجم مواقع كاخطبهاوراس كى حكمت (خطبه نكاح كى آيات كى تفسير)                                |
| 41    | نکاح میں آواز کرنے اور دَف بجانے کی وجہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔               |
| 70    | زمانة جاہلیت کے چارطرح کے نکاح (حاشیہ)                                                    |
| 40    | متعه کی اجازت پھرممانعت کی وجہ                                                            |
| AF    | نکاح میں مہر کی حکمت ۔مہر کی مقدار متعین نہ کرنے کی وجہ                                   |
| 79    | مسنون مهر کی حکمت اور بھاری مهر کی ممانعت                                                 |
| 4.    | مهرخوش دلی سے ادا کیا جائے                                                                |
| 4     | مختلف مہراوراس کی وجہ(مہر کے تعلق ہے عورتوں کی آٹھ تھے سیں)                               |
| 24    | مير كے سلسلہ ميں تين ضابطے                                                                |
| 44    | تعلیم قرآن مبرمقرر کرنے کی وجہ                                                            |
| 41    | شادی کے بعد ولیمہ کی حیالحتیں                                                             |
| ۸٠    | دعوت ولیمہ قبول کرنے میں حکمت                                                             |
| ۸٢    | شادی میں حدہے زیادہ آرائش ناپندہونے کی وجہ                                                |
| 1     | مفاخرت والی دعوت قبول نه کرنے کی وجه                                                      |
| Ar    | دودعوتوں میں وجہ ترجیح                                                                    |

| 1.4-10   | باب(۵)وہ عورتیں جن سے نکاح حرام ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۵       | تحریم کے نواسباب: پہلاسبب: قرابت قریبہ (اس سبب سے سات دشتے حرام ہوتے ہیں)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۸       | دوسراسبب:رضاعت (اس ہے بھی وہ ساتوں رشتے حرام ہوتے ہیں جونب سے حرام ہوتے ہیں)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 9.       | رضاعت میں دوچیزیں:مقداراورمدت ضروری ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 90       | تيسراسبب قطع رحمى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 90       | چوتھاسبب:مصاہرت (خسر داماد ہونے سے چارر شتے حرام ہوتے ہیں)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 94       | يانچوال سبب: جارے زيادہ بيوياں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 91       | تغدداز دواج کی حکمتیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 99       | نبی صَلاللَّهِ اللَّهِ كَيكَ نكاح ميں عدم انحصار کی وجہ (نبی صَلاللَّهُ اَللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللّ |
| 1-1      | چھٹاسبب:اختلاف دین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1+1      | اس زمانہ میں کتابی عور توں ہے نکاح کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1.1      | ساتوال سبب: دوسرے کی باندی ہونا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1.0      | آ گھوال سبب: منگوحه غورت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1.4      | نوال سبب عورت کاکسی ہونا تے تیم پامال کرنے والے کی عبر تناک سزا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 112-1•1  | باب (٦) آوابِ مباشرت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1.1      | شهوت ِ فرج عطيهُ خداوندي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1+9      | نسل کی بربادی کے چھاسباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11+      | مرطرف سے صحبت جائز ہونے کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 111      | عزل کا حکم اوراس کی وجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 111      | شیرخورانی کے زمانہ میں صحبت کرنے کا حکم اوراس کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 110      | مباشرت کاراز فاش کرنے کی ممانعت کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 110      | حالت حیض میں جماع حرام ہونے کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1111-112 | باب(۷)حقوق زوجيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 114      | ز وجبین میں ارتباط کی اہمیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 119      | عورتوں کے ساتھ بہتر سلوک کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



| 111    | بیوی کے ساتھ خوبی سے گذران کرنے کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| IFF    | عورتوں کے ساتھ مخسنِ معاشرت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| irm    | عورت شوہر کے بلانے پر نہ آئے تواس پرلعنت کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 150    | بلاوجہ غیرت کھا نااللہ کوسخت ناپیند ہے ۔<br>۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 110    | عورت کے نشور کا علاج اور اس کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 177    | ﴿ اَلرِّ جِالُ قَوَّامُوْنَ عَلَى النِّسَاءِ ﴾ ميں صنف مردكي صنف عورت پربرتري كابيان ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| IFA    | عورت کوورغلانے کی ممانعت کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| IFA    | خانگی نظام کوخراب کرنے والی باتیں: ا- بیویوں میں ناانصافی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 119    | ۲-عورتوں کوان کی مرضی کی شادی کرنے سے رو کنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 119    | ۳- ينتم لژكيوں سے شادى كرنااوران كے حقوق ادانه كرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| IFI    | نٹی بیوی کے حق شب باشی کی وجہاورا یک شبہ کا از الیہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        | ی بیوں میں برابری اور باری مقرر کرنا کیوں ضروری ہے؟ (شاہ صاحب کے نز دیک باری مقرر کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 144    | واجب نهيں)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ira    | واجب ین )<br>خیار عتق می حکمتیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 124    | خيار عنق كب تك باقى رہتا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 04-17A | باب(٨)طلاق كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| IFA    | طلاق کی ضرورت اور کثر ت ِطلاق کی خرابیاں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| irr    | تین شخصوں کے مرفوع القلم ہونے کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Irr    | زبردتی کی طلاق واقع نہ ہو نے کی وجہ (اختلافی مسئلہ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 100    | نکاح سے پہلے طلاق نہ ہونے کی وجہ (تعلیق طلاق میں فقہاء کا اختلاف مع دلائل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 144    | رجعی طلاقیں دو ہیں ۔طلاقیں تین میں محدود ہونے کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 154    | تین طلاقوں کے بعد دوسرے سے نکاح ضروری ہونے کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 109    | تحلیل میں صحبت شرط ہونے کی وجہ۔حلالہ کرنے ،کرانے والے پرلعنت کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 10.    | حیض میں طلاق ممنوع ہونے کی وجہ، اور اس کی تلافی کاطریقہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 100    | حضرت ابن عمرٌ کوایک طهرخالی حجهوڑنے کا حکم کیوں دیا تھا؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 100    | طلاق پر گواہ بنا کئے کی وجہ۔ایک طہر میں نتیوں طلاقیں دینے کی ممانعت کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | المان والمان المان |

| 141-102 | باب(٥) خلع ،ظهار،ا يلاءاورلعان كابيان                                                    |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104     | خلع میں قباحت ہے، مگر بوقتِ حاجت جائز ہے                                                 |
| 101     | ظهاراوراس كے متعلقات كى حكمتيں                                                           |
| 171     | ايلاء كابيان ، اورمدت إيلاء كي حكمت                                                      |
| 144     | لعان کی مشروعیت کی وجه                                                                   |
| 1A+-14A | باب (١٠)عدت كابيان                                                                       |
| ITA     | مطلق عدت کی حکمت: براء ت رحم جاننا، نکاح کی اہمیت بڑھانا،اور نکاح کو ہیشگی کا پیکر بنانا |
| 14.     | مختلف عورتوں کی مختلف عدتیں اور ان کی حکمتیں (عدت کے تعلق سے عورتوں کی پانچے قسمیں)      |
| 122     | استبراء کی حکمت                                                                          |
| 141     | حاملہ ہے صحبت کا بچہ کے نشو ونما پراثر پڑتا ہے                                           |
| r•r-11. | باب (۱۱) اولا داورغلام باند یول کی تربیت                                                 |
| 14+     | نب کی اہمیت '                                                                            |
| IAI     | نىب شوہر سے ثابت ہونے كى وجہ                                                             |
| IAM     | غیر باپ کی طرف انتساب ممنوع ہونے کی وجہ                                                  |
| 110     | غیر کا بچہ تو م میں ملانے ،اور بچے کے نسب کاا نکار کرنے پروعید                           |
| IAZ     | عقیقه کی ساخیمشیں                                                                        |
| 19+     | ساتویں دن عقیقهٔ کرنے ، بال منڈانے اور نام رکھنے کی وجہ                                  |
| 195     | بچہ کے بالوں کو جا ندی سے تو لنے کی وجہ                                                  |
| 191     | بچہ کے کان میں اذان دینے کی حکمت لڑ کے کے عقیقہ میں دوبکروں کی وجہ                       |
| 190     | البجھے ناموں کی وجہہ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                  |
| 197     | بیہودہ نام اوراس کی وجہ۔ بچول کی پرورش کے احکام اوران کی حکمتیں                          |
| r       | بردہ دینے سے حق رضاعت ادا ہونے کی وجہ                                                    |
| r+1     | عورت کومعروف طریقه پرخرچ لینے کا اختیار دینے کی وجہ                                      |
| r+1     | بچول سے نماز پڑھوانے کی وجہ۔ پرورش کا زیادہ حقد ارکون ہے؟                                |
| r1+-r+m | قصل: غلاموں کی تربیت کا بیان                                                             |
| r•r     | معاونت كراتب                                                                             |
| _       |                                                                                          |

| r.4     | غلام آزادکرنے کی ایک خاص فضیلت کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| r.A     | عتق متجزی نه ہونے کی وجہ۔ ذی محرم کی آزادی کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7.1     | ام ولد کی آزادی کی وجہ۔ بھا گنے کی حرمت کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| r.9     | غیرمولی سےموالات ( دوستی ) کی حرمت کی وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 11+     | والدين کے حق کی حرمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|         | (خلافت وامارت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 11A-11T | باب (۱) نظام حکومت کے سلسلہ کی اصولی باتیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 11      | پېلى بات: سر برا <u>ه</u> مملكت كى ضرورت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ria     | دوسری بات: کلیات کے انضباط کی ضرورت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| rra-ria | بأب(٢)خلافت كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| MA      | خلافت كى تعريف اورخلافت عامه اورخاصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 119     | خلیفہ کے لئے ضروری اوصاف میں۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ***     | خلیفہ راشد کے لئے مجتہداور قریثی ہونا شرط ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| rra     | خلیفہ راشد کے لئے ہاشمی ہونا شرط نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 277     | انعقادخلافت کے حیار طریقے میں۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 772     | حضرت عليٌّ كي خلاونت كس طرح منعقد هو أي تقيي؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| TTA     | متغلّب كالقتداركب تك برداشت كياجائي؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 11-     | امير كي اطاعت وعدم اطاعت _امام ۋھال ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 221     | ملت سے جدا ہونے والا جا ہلی موت مرنے والا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 221     | رعیت کی حفاظت نہ کرنے پر وعید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| rrr     | سرکاریعملہ کی تنخواہ گورنمنٹ کے ذمہ ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ***     | عمال اورصارفین زکوۃ کے لئے ہدایات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| rrr     | تنخواه ایی مقرر کی جائے جس میں ہے کچھن گارہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| MO-177  | باب (٣) مظالم كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| rry     | ن منظم وزیادتی کے سلسلہ میں اصولی بات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|         | - ﴿ اَوْ اَوْ اَوْ اَلْهِ اللَّهِ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللللَّ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّا |

| 12  | قتل کی تین قشمیں عمد، شبه عمداور قتل خطا                                                        |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 129 | قتل عمد کابیان قبل عمد قابل معافی کبیره گناه ہے                                                 |
| rr. | قصاص کے معنی برابری کرنا (اہم بحث)                                                              |
| rrr | مسلمان کوکا فرکے بدلہ میں قتل نہ کرنے کی وجہ                                                    |
| rrr | آ زادکوغلام کے بدلہ میں قبل نہ کرنے کی وجہ                                                      |
| rrr | مردکوعورت کے بدلہ میں قبل کرنے کی وجہ                                                           |
| rry | باب نے بیٹے کا قصاص نہ لینے کی وجہ                                                              |
| rea | شِبه عمداورتل خطا كاحكام (ديت مغلظه اور مخففه)                                                  |
| 479 | انواع قتل میں تغلیظ وتخفیف کی صورتیں اوران کی حکمتیں                                            |
| rar | دیت کی تشکیل کس طرح عمل میں آئی ہے؟<br>دیت کی تشکیل کس طرح عمل میں آئی ہے؟                      |
| rar | دیت صرف اونٹوں سے مقرر کی گئی ہے یادیگراموال ہے بھی؟                                            |
| ror | جاندی سے دیت کی مقدار                                                                           |
| raa | ئې رونتان کې تخکمت<br>گفارهٔ تل کې تحکمت                                                        |
| ray | قتل تین ہی صورتوں میں جائز ہے: بطور قصاص قتل کرنا، شادی شدہ زنا کارکوتل کرنا،اور مرتد کوتل کرنا |
| 109 | قسامه کی حکمت اوراس کا سبب                                                                      |
| 141 | زمی کی دیت نصف ہونے کی وجہ                                                                      |
| 744 | جنین میں بردہ واجب ہونے کی وجہ                                                                  |
| 740 | نے سی بروروز بب مستقل ہے۔<br>زخموں کے احکام اوران کی حکمتیں                                     |
| 777 | ر رک کے اور سب دانت برابر ہونے کی وجہ                                                           |
| 14. | عب الحيال الروسب من بروبروت في رجبه<br>وه قبل ما زخم جورا نگال بين                              |
| 121 | وه حایار من احتیاط برتنا                                                                        |
| 121 | عصب اورا تلاف میں سزائیں نہ ہونے کی وجہ                                                         |
| 121 | خصب اورا معات میں سرا کی شہ ہوئے کی دجہ مستقب ہوتا ہے۔<br>زمین غصب کرنے میں ایک خاص سزا کاراز   |
| 121 | زین حصب رہے یں ایک ہا ک طرا کا کاراز<br>غصب وعاریت کے ضمان کا ضابطہ                             |
| 121 | حصب وعاریت حصان کا صابطه<br>ضان بالمثل کا بیان ، اور مثل میں وسعت                               |
|     |                                                                                                 |
| 122 | جوا پنامال بعینہ کسی کے پاس پائے وہ اس کا زیادہ حقدار ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔    |
| r^+ | مویشی کھیتوں کا نقصان کریں تواس کا حکم                                                          |

| TAT     | در ختوں کے پھل کھانے کا حکم                                                           |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| MAC     | جانورول كادوده نكالنے كاحكم                                                           |
| mr2-124 | باب (م) حدود كابيان                                                                   |
| MY      | حدود کے سلسلہ کی عمومی ہاتیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                     |
|         | وه جرائم جن میں سخت سزائیں ضروری ہیں:ایسے علین جرائم پانچ ہیں: زنا، چوری،راه زنی،شراب |
| 747     | نوشی اورزنا کی تبهت                                                                   |
| 119     | حدود میں جسمانی ایذاء کے ساتھ عار کی بات ملانے کی وجہ                                 |
| 791     | حدود کی تشکیل کس طرح عمل میں آئی ہے؟                                                  |
| 791     | ہماری شریعت نے سزاؤں میں تین تصرفات کئے ہیں                                           |
| 790     | غلاموں کوحد مارنے کاحق مولی کو دینے کی وجہ                                            |
| 797     | حد کے کفارہ ہونے کی وجہ (حدود دوصور توں میں کفارہ بنتی ہیں)                           |
| 191     | حدز نا کا بیان                                                                        |
| 191     | محصن کے لئے رجم اور غیرمحصن کے لئے دُرٌوں کی سزا کی وجہ                               |
| r99 .   | كنواركى سزامين سوئے عدد كى حكمت                                                       |
| r       | کنوارے کوجلا وطن کرنے کی حکمت (جلا وطن کرنا حد کا جزء ہے یا بطور تعزیر ہے؟)           |
| r.r     | ز نامیں غلاموں کے لئے آ دھی سزا ہونے کی وجہ                                           |
| r.r     | احصان کے تین معنی                                                                     |
| p. p.   | رجم کے ساتھ دُرّے مارنے کی ،اور دُرّوں کے ساتھ جلاوطن کرنے کی روایت                   |
| r.a     | اقرار کی صورت میں حذ جاری کرنے میں احتیاط                                             |
| r.4     | اقرارزنا توبہ ہے، پھرحد کیوں معاف نہیں ہوتی ؟                                         |
| r.2     | باندی کوسزادینے کا اختیار مولی کودینے کی وجہ                                          |
| r.9     | حدود کے علاوہ سزاؤل میں آبرودار کے ساتھ رعایت کی وجہ                                  |
| m1.     | جو شخص حد کاتخل نه کر سکے اس پر حد جاری کرنے کی صورت                                  |
| 711     | مد <b>قذف</b> کا بیان                                                                 |
| rir     | مردوں پرتہت لگانے کا بھی وہی تھم ہے جوعورتوں پرتہمت لگانے کا ہے                       |
| rir     | احصانِ قذف کیا ہے؟ ثبوتِ زنا کے لئے جارگواہ کیوں ضروری ہیں؟                           |
|         |                                                                                       |

| 11.0.2.20 |                                                                                                                                                                                          |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| mm        | ایک سوال کا جواب۔ دوسرے سوال کا جواب                                                                                                                                                     |
| ۳۱۳       | حدقذ ف استی کوڑے ہونے کی وجہ محدود فی القذ ف کے مردودالشہا دہ ہونے کی وجہ                                                                                                                |
| 710       | توبہ کے بعد محدود فی القذف کی شہادت کا حکم                                                                                                                                               |
| riz       | چوری کی سزا کابیان                                                                                                                                                                       |
| 714       | چوری کی حقیقت کیا ہے؟ اور کتنی چوری پر سزادی جائے گی؟                                                                                                                                    |
| rrr       | ہاتھ کا شنے کے بعد زخم داغنے کی وجہ۔ کئے ہوئے ہاتھ کا ہاریہنانے کی وجہ                                                                                                                   |
| rrr       | نصاب سے کم چوری میں دُونا تاوان واجب ہونے کی وجہ مسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                                                                                                   |
| rro       | چوری کا اقر ارکرنے والے کورجوع کی تلقین کرنے کی وجہ                                                                                                                                      |
| Pry       | راه زنی کی سزا کا بیان                                                                                                                                                                   |
| 274       | ررابه کے معنی ،اورمحاربہ ومقاتلہ میں فرق                                                                                                                                                 |
| r12       | راہ زنی کی سزاچوری کی سزائے سخت ہونے کی وجہ                                                                                                                                              |
| 27        | ڈاکوؤں کی سزاؤں میں تقشیم ہے یاتخپیر ؟                                                                                                                                                   |
| ۳۳.       | شراب نوشی کا بیان                                                                                                                                                                        |
| mm.       | مرب ہے۔<br>شراب کے مفاسد: دینی اور دنیوی۔ ہرنشہ آور چیز حرام ہے                                                                                                                          |
|           | خبرکیاہے؟احناف نے نجاست،سزااور کفر میں انگوری اور غیرانگوری شراب میں فرق کیاہے                                                                                                           |
| mmr       | مختلف شرابوں کی حرمت کی روایتیں بیانِ الحاق کے لئے ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                               |
| ٣٣٥       | شرابي شراب جنت ہے محروم!                                                                                                                                                                 |
| 224       | شرانی کوجہنیوں کی پیپ پلانے کی صورت                                                                                                                                                      |
| ۳۳۸       | شرانی کی نماز قبول نہ ہونے کی وجہ (قبول نہ ہونا یعنی نفع بخش نہ ہونا)                                                                                                                    |
| 779       | شراب نوشی کی سزاد وسری سزا وال ہے ہلکی ہونے کی وجہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                   |
| 441       | حدود میں سفارش ممنوع ہوئے کی وجہ                                                                                                                                                         |
| mmr       | محدود کولعن طعن کرنے کی ممانعت کی وجہ                                                                                                                                                    |
| 444       | ارتداداور بغاوت کی سزائیں                                                                                                                                                                |
| m2r-mm    | باب(۵) نظام عدالت كابيان                                                                                                                                                                 |
|           |                                                                                                                                                                                          |
|           | قضاء کے لئے ہدایات وقوانین (قضاء بھاری ذمہ داری ہے،عہدہ کاطالب مخلص کم ہوتا ہے، دیندار<br>خداترس عالم ہی قاضی بنایا جائے ، قاضی غصہ کی حالت میں فیصلہ نہ کرے ، قاضی کی اجتہادی مطلعی بھی |
|           |                                                                                                                                                                                          |

| ۳۳۸   | باعث اجرہے،اور قاضی فریقین کی بات س کر فیصلہ کرے)                                                    |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rot   | قضاء مين دومُقام:حقيقت ِحال جاننا،اورمنصفانه فيصله كرنا                                              |
| rom   | يهلامقام:حقيقت ِحال كي معرفت: گوابي اورقتم                                                           |
| ray   | گواہوں کے معتبر ہونے کے لئے چنداوصاف ضروری ہیں                                                       |
| ran   | مختلف معاملات میں گوا ہوں کی مختلف تعدا دشرط ہونے کی وجہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔         |
| 209   | ایک گواہ کے ساتھ مدعی کی قشم کے ذریعہ فیصلہ کرنے کی وجہ                                              |
| 209   | گواہوں کا تزکیہ ضروری ہونے کی وجہ قشم کو بھاری کرنے کا طریقہ اوراس کی وجہ                            |
| 241   | احکام قضاء کی خلاف ورزی پرسخت وعیدین اوراس کی وجه                                                    |
| 244   | تبھی قبضہ وجہ ترجیح ہوتا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                      |
| 240   | دوسرامقام: منصفانہ فیصلوں کے لئے اصول                                                                |
| 240   | مباح الاصل چیزوں میں وجہر جیح تلاش کی جائے ،اورمیعاملات میں عرف وعادت کالحاظ کیا جائے                |
|       | پانچ ہمہ گیرعدالتی ضا بطے( نفع بعوض تاوان ، جاہلیت کی تقسیم برقرارر کھی جائے ، قبضہ بے دلیل نہ       |
| 3.    | ہٹایا جائے ، جب تفتیش کی راہ مسدود ہو جائے تو قابض کی بات مانی جائے ،اورعقد میں فریقین کو            |
| 247   | بوراحق دیا جائے اور ذمہ داری بھی بوری اوڑھائی جائے )                                                 |
| 749   | یانچ نبوی فیصلے                                                                                      |
| 721   | راسته سات ہاتھ چوڑا جھوڑنے کی وجہ۔غصب کی زمین میں کاشت کرنے کا حکم                                   |
| rrrzr | باب (٦) جَهَا د كابيان                                                                               |
|       | ،<br>مشروعیت ِجہاد کی سلحتیں (جہادا بمان کا ذریعہ ہے۔ جہاد کے ذریعہ اللہ تعالیٰ دنیا کوسنوارتے ہیں ، |
| 74    | اورانقلاب رونما كرتے ہيں)                                                                            |
| r29   | فضائل جهاد کی چھے بنیادیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                       |
| MI    | مجاہدین کے لئے جنت میں سودر جات                                                                      |
| TAT   | بلندر تبہ حاصل کرنے کے لئے معرفت خداوندی اور جہا دضروری ہے                                           |
| MAM   | مجامد کوروز ہ دارشب زندہ دارا طاعت شعار کے ساتھ تشبیہ دینے کی وجہ                                    |
| 200   | جہادی تیاری کرنے کی ترغیب کی وجہ۔ پہرہ دینے کے فضائل                                                 |
| MAA   | جہاد کے لئے دی ہوئی چیز کوصد قہ کہنے کی وجہ                                                          |
| MAA   | مجاہد کا قیامت کے دن ہر سے زخموں کے ساتھ آنا                                                         |
| mq.   | شېداءکوروزي دينے کی وجه                                                                              |
|       |                                                                                                      |

| m9r | شرعی اور غیرشرعی جهادول میں امتیاز                                                                                                        |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rar | محض نیت سے ثواب کب ملتاہے؟                                                                                                                |
| rar | جهاد چھوڑ دینا قوم کی ذکت کا سبب ہے۔ گھوڑے کا جارہ پانی اور لید ببیثاب تولا جائے گا                                                       |
| 790 | تیرسازی، تیراندازی، اور مجامد کوتیردینے کی فضیلت                                                                                          |
| 797 | اصحابِ اعذار کے لئے جہادمعاف ہونے کی وجہ                                                                                                  |
| 44  | جنگ میں بھا گنا کیوں حرام ہے؟ اور دس گناہے دو گنا تک تخفیف کی وجہ                                                                         |
| 291 | سرحدول کی حفاظت ،فوج کی پیشی اورامراء کی تنصیب ضروری ہونے کی وجہ                                                                          |
| 297 | غنیمت میں خیانت ،عہد شکنی ،مُلْہ ،اور بچوں کے تل کی ممانعت کی وجہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                     |
| P+1 | جنگ سے پہلے تر تیب وارتین باتوں کی دعوت دینے کی وجہ (حدیث کی انو کھی شرح)                                                                 |
| 4.4 | خلیفہ کے لئے ہاکیس حربی ہدایات                                                                                                            |
| 4.4 | غنیمت میں چوری:اخروی سزا                                                                                                                  |
| 110 | غنيمت ميں چوري: د نيوي سزا                                                                                                                |
| ١١١ | غنيمت كاحكام                                                                                                                              |
| ۱۱۲ | خس کے مصارف                                                                                                                               |
| ساس | غنيمت ميں ہےانعام يا بخشش دينا                                                                                                            |
| MO  | باقی غنیمت کی تقسیم                                                                                                                       |
| MIY | مال فئی کے مصارف                                                                                                                          |
| M14 | مفتؤ حدز مينول كأحكم                                                                                                                      |
| MIA | جزبیر کی مقدار                                                                                                                            |
| 19  | غنيمت اورفئي کي حلت کي وجبه                                                                                                               |
| 19  | غنيمت فنئ كےمصارف كى حُكمتيں                                                                                                              |
| ~~  | بیت المال کے بنیا دی مقاصد <sup>*</sup>                                                                                                   |
| PT+ | مما لک کی قشمیں اوران کی ضروریات                                                                                                          |
| ~~  | غنيمت ميں غانمين کی ترجیح کي وجوه                                                                                                         |
| ~~~ | خمس اوراس کے مصارف کی حکمتیں                                                                                                              |
| ~~~ | مشر وعيت خِمس كى وجهه خمس ميں رسول الله صِلاللَّهُ عَلِيْنَا اللَّهُ صَلاللَّهُ عَلَيْنَا عَلِيْنَا عَلِيْنَا كَيْمَ كَا حصه ركھنے كى وجه |

| ٣٢٣     | خس میں ذوی القربی کا حصہ رکھنے کی وجہ                                        |
|---------|------------------------------------------------------------------------------|
| ~~~     | خمس میں مساکین ،مسافراور تیامی کا حصیدر کھنے کی وجبہ                         |
| rrr     | خس:مصارف خمسه کے ساتھ خاص نہیں                                               |
| rr2     | غنیمت ہے چھوٹے بڑے عطیات دینے کی وجبہ                                        |
| 277     | گھوڑسوار کا تہرا حصہ ہونے کی وجبہ                                            |
| MA      | غیرمسلموں سے جزیرۃ العرب خالی کرنے کی وجہ                                    |
|         | معیشت (زندگانی)                                                              |
| MZ-MT   | باب (۱) معیشت کے سلسلہ کی اصولی باتیں                                        |
| ~~~     | آ داب معیشت کی تنقیح ضروری ہے                                                |
| مهد     | آدابِ معيشت كاصول                                                            |
| 791-771 | باب (۲)مطعومات ومشروبات                                                      |
| rka     | م حرمت خزر یک وجه                                                            |
| 144.    | ديگر حيوانات كي حرمت كي وجبه                                                 |
| محم     | حيوانات كى حلّت وحرمت يے متعلق سات باتيں                                     |
| ra+     | حیوانات کی حلّت وحرمت کاتفصیلی بیان (حیوانات کے کھانے کی ممانعت دقیم کی ہے)  |
| ra.     | پیلی شم: وصف کی بنابر حیوانات کی حلت وحرمت                                   |
| 101     | گوہ کے بارے میں روایات میں اختلاف                                            |
| rar     | هو الطهور ماؤه الحل ميتته كي مراديين اختلاف                                  |
| raa     | مردارے متأثر چیز کا تھم                                                      |
| 500     | نجاست ہے متأثر چیز کا تھم                                                    |
| ray     | دومرداراوردوخون حلال بين                                                     |
| 200     | چھککی کو مارنے کی وجہ موذی جانور ہونا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| ma9     | قسم دوم: وه حیوانات جوذ بح کی شرط فوت ہونے کی وجہ سے حرام ہیں                |
| 411     | نشانہ ہے مرے ہوئے جانور کو کھانے کی ممانعت کی وجہ                            |
| ודיו    | تیز چھری ہے ذبح کرنے کی حکمت                                                 |
| 747     | زندہ جانورہے کا ٹا ہواعضو حرام ہے                                            |
|         |                                                                              |

| 444 | ناحق جانورکو مارناممنوع ہے                                                              |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 444 | شكاركادكام                                                                              |
| 440 | شكاركرنے كى رُوايات                                                                     |
| MYA | ذنح كى روايات: بلاوجەشبەنەكرناچائے۔ ذنح ہردھاردارآلەسے ہوسكتاہے                         |
| MYA | پالتو جانور میں ذبح اضطراری کی ایک صورت                                                 |
| 44  | وهاردار پقرے ذبح کرنا جائز ہے                                                           |
| 749 | حكم شرعى ميں شک کرنا مؤمن کی شان نہیں                                                   |
| 749 | نذ بوجہ کے پیٹ سے نکلے ہوئے بچہ کے ذرج کا حکم                                           |
| rz. | آداب طعام                                                                               |
| rz. | آداب کی رعایت برکت کا باعث ہے، اور برکت کی صورت                                         |
| r24 | ہر حال میں انسان کے ساتھ شیطان کی موجود گی کی صورت ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
|     |                                                                                         |
| 6V+ | ملقمی ڈبانے کی حکمت،اورایک غلط نہمی کاازالہ                                             |
| MAT | سادہ زندگی بہتر ہونے کی وجبہ مؤمن کے کم کھانے کی وجہ                                    |
| MAT | دو کھجوریں ایک ساتھ کھانے کی ممانعت کی وجہ                                              |
| MAM | گھر میں کھانے کی کوئی چیزر کھنے کی وجہ۔ پیازلہن کھانے والوں کی دورکرنے کی وجہ           |
| MAM | کھانے کے بعد حمد پیند ہونے کی وجہ، اور کھانے کے بعد کی دعائیں                           |
| MA  | مہمانی کی اہمیت اوراس کے درجات قائم کرنے کی وجہ                                         |
| MAZ | مطلقاً حرمت خِمر کی وجہ، اوراس شبہ کا جواب کہ شراب سے قوت حاصل ہوتی ہے                  |
| 44  | شراب میں کسی بھی طرح کی مدد کرنا ہاعث ِلعنت ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔      |
| 44. | انگوری شراب ہی نہیں ، ہرشراب حرام ہے                                                    |
| 49  | شراب کوسر کہ بنانے کی ممانعت کی وجہ                                                     |
| 797 | مختلف میوے ملا کر نبیز بنانے کی ممانعت کی وجہ                                           |
| 690 | تین سانس میں پینے کی حکمت                                                               |
| 44  | مشکیزہ سے بینے کی ممانعت کی وجہ                                                         |
| m92 | کھڑے کھڑتے بینا شائسگی کے خلاف ہے                                                       |
| m92 | دایاں پھردایاں: جھگڑانمٹانے کے لئے ضابطہ ہے                                             |
| 791 | برتن میں سانس لینے کی ممانعت کی وجہ                                                     |
|     |                                                                                         |

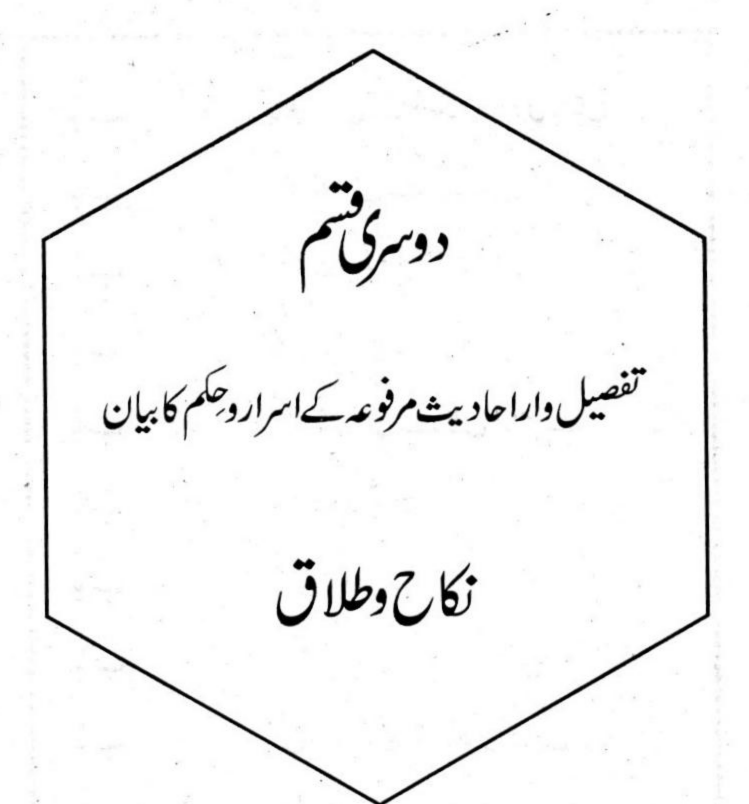
| 91      | پینے سے پہلے شمیداور بعد میں حمد کی وجہ                                                  |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0rr-r99 | ب(٣)لباس، زینت،ظروف، اوران کے مانند چیزیں                                                |
| 799     | خرابی پیدا کرنے والی بڑی چیزیں: ا-متکبرانه لباس                                          |
| 0.0     | ۲-سونے کا بڑاز پور                                                                       |
| 0.9     | ٣- بالوں كے ذريعية رائش بالوں كے ذريعيملى امتياز                                         |
| 0.9     | اسلام نے پرا گندگی اورانتہائی مجل میں اعتدال قائم کیا ہے                                 |
| ۵۱۱     | · خودساختەز يىنت اورفطرت بدلنے كى ممانعت                                                 |
| ۵۱۳     | ۴-تصوریسازی فرشتے تصویر کی جگہیں آتے                                                     |
| ماه     | ہرتصورے جان پیدا ہونے کی وجہ                                                             |
| ۵۱۵     | مصور کوتصویر میں جان ڈالنے کا حکم دیا جائے گا                                            |
| DIY     | ۵-ساز وسروداور بهلاوے کی باتیں                                                           |
| 014     | شادی میں نغمہ دھیرا جائز ہے۔شعرخوانی جائز ہے                                             |
| 214     | جنگی مشقیں جائز ہیں                                                                      |
| 019     | ٢-فضول سواريان                                                                           |
| 019     | كتّا يا كنے كى ممانعت كى وجه                                                             |
| 01-     | ے-نونے جاندی کے برتن                                                                     |
|         | تین باتیں: شام کے وقت جتات کے تھلنے کی وجہ۔ بند چیز میں شیطان کے نہ گھنے کی وجہ، اور سال |
| 211     | کی کسی رات میں و باءاتر نے کی وجہ                                                        |
| ۵۲۲     | ٨- مكانات مين فخرومبابات                                                                 |
| orr     | معالجهاور منترول كابيان                                                                  |
| . 274   | نیک و بد فالی، جھوت کی بیاری، کھو پڑی کا پرندہ اور چھلاوہ                                |
| Dry     | نیک فالی اور بد فالی کی حقیقت                                                            |
| DTA .   | كيابيسب بےاصل باتيں ہيں؟                                                                 |
| عدا     | نچقتر اورنجوم                                                                            |
| ٥٣٢     | كواكب كى تأ ثير كى دوصورتين                                                              |
| ٥٣٥     | خواب اورتعبير                                                                            |
| 224     | بثارتی خواب کی حقیقت                                                                     |

| محد   | ملكوتی خواب کی حقیقت                                                                      |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| OFA   | شيطان كا وراوااوراس كاعلاج                                                                |
| orn . | مېشرات کی تعبير                                                                           |
| 010rr | ب(م) آدابِ صحبت                                                                           |
| orr   | ا-دعاءوسملام                                                                              |
| ٥٢٥   | احکام سلام اوراس کی حکمتیں: سلام کا فائدہ اوراس کی مشروعیت کی وجہ                         |
| 270   | سلام کرنے میں پہل کون کرے؟                                                                |
| OFA   | یہودونصاری کوابتداء سلام نہ کرنے کی وجہ                                                   |
| AMA   | كلمات إسلام مين اضافي سے ثواب بردھنے كى وجه                                               |
| ara   | جماعت کی طرف ہے ایک کاسلام کرنا ،اورایک کا جواب دینا کافی ہے                              |
| 009   | سلام رخصت کی حکمت                                                                         |
| ۵۵۰   | مصافحُه،معانقة اورخوش آمديد كهنه كي حكمت                                                  |
| ۱۵۵   | کی کے لئے کھڑے ہونے کا حکم                                                                |
| ٥٥٣   | ملاقات برسلام کے بجائے جھکناممنوع ہونے کی وجہ                                             |
| ممم   | استیذان کی حکمت، اوراس کے مختلف درجات                                                     |
| ۵۵۸   | ٢- بينهن ،سونے ،سفر كرنے ، چلنے ، چھينك اور جمائى لينے كة داب                             |
| ۵۵۸   | كى كواشاكراس كى جگەند بينھے۔ يہلے سے بيشا ہوا آ دمی اپني جگه كازياده حقدار ہے             |
|       | دوآ دمیوں کے درمیان بغیرا جازت نہ بیٹھے۔ ٹانگ کھڑی کر کے اس پرٹانگ رکھ کر لیٹنے کی ممانعت |
| 009   | پید کے بل اوندھا کیننے کی ممانعت ۔ سیائے جھت پرسونے کی ممانعت                             |
|       | حلقہ کے بیج میں بیٹھنے کی ممانعت عورتوں کے چلنے کاادب،اورعورتوں کے درمیان چلنے کی ممانعت  |
| DYI   | چھنکنے پر حمر کرنے کی ،حمر کرنے والے کو دعا دینے کی ،اور دعا کا جواب دینے کی حکمت         |
| ٦٢٥   | جمائی ناپندہونے کی وجہ۔ جمائی لیتے وقت منہ بند کر لینے کی حکمت                            |
| ara   | رات میں تن تنہا سفر ممنوع ہونے کی وجہ                                                     |
| 210   | سفرمیں کتا اور گھنٹی ساتھ رکھنے کی ممانعت ۔سفر کے دوواضح تھم                              |
| PYA   | سفركوبي ضرورت طول نهيس دينا حاج                                                           |
| PYG   | لمبسفرے رات میں باطلاع گھر پہنچنے کی ممانعت                                               |
| 244   | ٣-آوابِ كلام                                                                              |
|       |                                                                                           |

| 246     | شهنشاه لقب اورا بوالحکم کنیت کی ممانعت _ ناموں کی دوروا یتوں میں رفع تعارض      |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 04.     | ابوالقاسم كنيت كى ممانعت                                                        |
| 021     | غلام کو بنده اورآ قا کورتِ کہنے کی ممانعت                                       |
| 025     | انگورکوکرم اورز مانه کو برا کہنے کی ممانعت                                      |
| 220     | جی خبیث ہور ہاہے: کہنے کی ممانعت لوگوں کا ایساخیال ہے: کہد کربات کہنے کی ممانعت |
| ۵۷۵     | الله حيابين اورفلان حياہے: كہنے كى ممانعت                                       |
| 224     | جائز ونا جائز كلام: تقرير واشعار                                                |
| 241     | جائز ونا جائز كلام: غيبت وكذب                                                   |
| DLA     | چھ صورتوں میں غیبت جائز ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                  |
| 049     | بغض صورتوں میں کذب جائز ہے                                                      |
| 097-01. | إب(۵) أيمان ونذور كابيان                                                        |
| ۵۸۰     | منت پوری کرنا کیوں ضروری ہے؟                                                    |
| DAT     | قتم کی خیار شمیں: یمین ِمنعقدہ، یمین لغو، یمین غموس اور محال بات کی شم          |
| ۵۸۳     | غیراً للّٰدی قشم کھا ناشرک کیوں ہے؟ غیراللّٰدی قشم منہ ہے نکل جائے تواس کا علاج |
| ۵۸۳     | فتم مصلحت کے خلاف ہوتو تو ڑ دینے کی اور کفارہ دینے کی وجہ                       |
| ۵۸۵     | فشم جشم کھلانے والے کی نبیت پرمجمول ہوتی ہے                                     |
| ۵۸۵     | ان شاءاللہ کہنے کی صورت میں کفارہ نہ ہونے کی وجہ                                |
| DAY .   | فشم تو ڑنے کی صورت میں وجوبِ کفارہ کی وجہ                                       |
| ۵۸۷     | نذر کی قسمیں اوران کے احکام                                                     |
| ۵۸۷     | نذرمبهم: نذرمباح، نذرطاعت، نذرمعصيت اورنذر سحيل                                 |
| 09+     | حق توبيه ہے کہ حق ادانہ ہوا                                                     |
|         | سيرت، فِئن ،مناقب                                                               |
| 100-090 | باب(۱) سيرت ياك                                                                 |
| ۵۹۵     | نب پاک اوراو نیچ خاندان میں نبی جھیجے کی وجہ                                    |
| 294     | كمال ضورت وسيرت                                                                 |
| 291     | صفات نبوت                                                                       |
|         |                                                                                 |

| بثارات وعلامات                                                                                 | 099     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| واقعهُ شقّ صدر                                                                                 | 4+1     |
| قبل بعثت کے چندواقعات                                                                          | 4+1     |
| ا چھے خوابوں سے وحی کی ابتدا ہے پہلی وحی آنے پر گھبراہٹ                                        | 4+1     |
| ورقه کی تقیدیق ہے تسکین ۔ کچھ عرصه وحی بند ہونے کی وجہ                                         | 4.0     |
| فرشته اصلی شکل میں نظرآنے کی وجہ                                                               | 4.0     |
| وحی کی دوصورتیں اوران کی حقیقت                                                                 | 4+4     |
| ابتدائے دعوت اور ہجرتِ حبشہ                                                                    | Y+A     |
|                                                                                                | 11.     |
| اسراءومعراج کی حکمتیں                                                                          | 711     |
| واقعات ِمعراج کی حکمتیں بثقّ صدر کی وجہ۔ براق پرسوار ہونے کا فائدہ۔مسجداقصی لے جانے کا         |         |
| مقصد۔انبیاءے ملاقات اوران کی امامت کرنے کی وجہ۔آسانوں پریکے بعددیگرے چڑھنے کی                  |         |
| حکمت موسیٰ علیہالسلام کےرونے کی وجہ۔سدرۃ المنتہی کی حقیقت نہروں کی حقیقت۔انوار کی              |         |
| حقیقت۔ بیت ِمعمور کی حقیقت۔ دود ھاور شراب کا پیش کیا جانا ،اور آپ کا دود ھ کواختیار کرنا۔ پانچ |         |
| نمازیں درحقیقت بچاس نمازیں ہیں                                                                 | 117-410 |
|                                                                                                | 450     |
| ہجرتے کے فوراً بعد پانچ اہم کام                                                                | 412     |
| فیصله کن معرکه:غزوهٔ بدر کبری                                                                  | 779     |
| مدینہ سے یہود کا صفایا                                                                         | 777     |
| احد کی شکست میں رحمت کے پہلو                                                                   | 422     |
| پھوروں نے لاش کی حفاظت کی ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                  | 400     |
| بيرمعونه كاحادثه اورقنوت ِنازله                                                                | 400     |
| غزوهٔ احزاب اورالله کی رحمتیں معنون میں                    | 424     |
|                                                                                                | 42      |
| حضرت زینب رضی الله عنها سے نکاح کی حکمت                                                        | 477     |
| _0.00;_0                                                                                       | 414     |
| غزوهً بني المصطلق اوروا قعدا فك                                                                | 401     |

| 474     | سورج کهن اور سنت نبوی                                                                            |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 400     | صلح حديب يي تقريب                                                                                |
| 400     | جديبيين الله كي رحمتين                                                                           |
| 400     | فتخ خيبر: فائد بے اور نشانياں                                                                    |
| 404     | شاہووں کے تام والا نامے                                                                          |
| 444     | معركه موتة اورشهدا كي اطلاع                                                                      |
| 402     | تقریب فتح مکه حنین میں آپ کی ثابت قدمی                                                           |
| 409     | آئر معجزات                                                                                       |
| 101     | غزوہ تبوک کا سبب،اوراس سفر کے چھوا قعات                                                          |
| 400     | آخری چیر باتیں                                                                                   |
| 120-100 | باب (۲) فِئَن : آزمانشين اور هنگام                                                               |
|         | فتنوں کی چھشمیں: آ دمی کے اندر کا فتنہ، گھر میں فتنہ، وہ فتنہ جوسمندر کی طرح موجیں مار تاہے، ملی |
| 400     | فتنه، عالم كيرفتنها ورفضا كي حادثات كا فتنه                                                      |
| YOY     | انسان کےلطا نف: قلب عقل اورنفس کےا چھے برے احوال                                                 |
|         | روایات ِفتن: ۱- قساوت قلبی۲- حکومت کا بگارٔ۳۳ - فاسد خیالات ۲۲ - امانت داری کا فقدان ۵ -         |
| 777     | انقلابِزمانه                                                                                     |
| 440     | عار براے فتنے۔ قیامت کی نشانیاں: فتنے ہی فتنے                                                    |
| 44+     | جاِر بر <i>و بے فتنو</i> ل کی تعیین                                                              |
| 141     | فتنوں کی دواورروایتیں: ا-ستر سال تک اسلام کی حکمی چلتی رہے گی                                    |
| 441     | ۲- تر کوں کے ساتھ تین معرکے                                                                      |
| 140     | باب(٣) مناقب                                                                                     |
| 440     | فضائل صحابه كي بنيادين                                                                           |
| 424     | قرون عُلاثه کی فضیلت ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                      |
| 422     | صحابه براعتماد کیوں ضروری ہے؟                                                                    |
| 422     | ابوبكر وغمر رضى الله عنهماافضل امت كيول بين؟                                                     |
| 4A+     | تقريب أختتام                                                                                     |
|         |                                                                                                  |



باب (۱) تدبیرمنزل کےسلسلہ کی اصولی باتیں

باب (۲) منگنی اوراس سے کتی باتیں

باب (س) عورات (شرم کی جگهیں)

باب (۳) نکاح کاطریقه

باب (۵) وهورتیں جن سے نکاح حرام ہے

باب (۲) آدابِمباشرت

باب (۷) حقوقِ زوجیت

باب (۸) طلاق کابیان

باب (٩) خلع ،ظهار، ایلاء اورلعان کابیان

باب (۱۰) عدت کابیان

باب (۱۱) اولاداورغلام باندیوں کی تربیت

#### باب \_\_\_\_

## تدبير منزل كے سلسله كى اصولى باتيں

## تدبير منزل ميں عربوں كى عادتوں كالحاظ

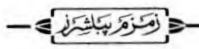
فن تدبیر منزل: وہ علم ہے جوتر قی یافتہ تدئن یعنی شہری زندگی میں خاندانی تعلقات کی نگہداشت ہے بحث کرتا ہے۔اس فن کی اکثر ضرور کی باتیں کتاب کی تمہید میں ارتفاقات وغیرہ کے بیان میں گزرچکی ہیں۔ان کو دیکھ لیا جائے۔ یہاں ایک بات جان لیں:

نظام خانہ داری کی بنیادی باتوں پرعرب وعجم کے تمام گروہ منفق ہیں۔البتہ ان کے پیکروں اور شکلوں میں اختلاف ہے۔مثلاً نکاح کی ضرورت سب کے نزدیک مسلم ہے، مگراس کے طریقوں میں اختلاف ہے۔اور نبی میں المائی اللہ کا حالی میں ہوئی ہے۔ چنانچے حکمت اللہی نے چاہا کہ زمین میں اللہ کا بول بالا ہونے کی راہ اور اشاعت و بن کا طریقہ یہ ہو کہ بول میں ہوئی ہے۔ چنانچے حکمت اللہی نے چاہا کہ زمین میں اللہ کا بول بالا ہونے کی راہ اور اشاعت و بن کا طریقہ یہ ہو کہ عربوں کا غلبہ ہو۔اور ان کی حکومت کے ذریعہ کہ عربوں کا غلبہ ہو۔اور ان کی عادتوں کے ذریعہ کو ان میں جو لوگوں کی حکومت کا خاتمہ کردیا جائے۔ اور ان کی حکومت کے ذریعہ ہو گوگوں کی حکومت کا خاتمہ کردیا جائے۔اور ان کی حکومت کے ذریعہ ہو۔ان میں جو لوگوں کی حکومت کا خاتمہ کردیا جائے۔ پس ضروری ہے کہ تدبیر منزل کی تشکیل عربوں کی عادتوں کے ذریعہ ہو۔ان میں جو نظام خانہ داری رائج تھا اس کی صورتیں اور شکلیں بعینہ تدبیر منزل میں ملحوظ رکھی جائیں۔

### ﴿ من أبواب تدبير المنزل ﴾

اعلم: أن أصول فن تدبير المنازل مسلَّمةٌ عند طوائف العرب والعجم، ولهم اختلاف في أشباحها وصُورِها، وبعث النبي صلى الله عليه وسلم في العرب، واقتضت الحكمة أن يكون طريق ظهور كلمة الله في الأرض غلبتهم على الأديان، ونسخُ عاداتِ أولئك بعاداتهم، ورياساتِ أولئك بعادات العرب، ورياساتِ أولئك بعادات العرب،

که دیکھیں کتاب کی پہلی تئم ، محث سوم ، باب چہارم (رحمة الله: ۴۵۵-۴۵۵) مبحث سادس ، باب یاز دہم (رحمة الله: ۲۲۹-۲۲۹) که تفصیل کے لئے دیکھیں رحمة الله (۹۹:۲)



وأن تُعتبر تلك الصور والأشباح بأعيانها.

وقد ذكرنا أكثرَ ما يجب ذكرُه في مقدمة الكتاب في الارتفاقات وغيرها، فراجع.

ترجمہ تد بیر منزل کے سلسلہ کی اصولی ہاتیں : جان لیں کہ گھرول کے انظام کے فن کی بنیادی ہاتیں عرب وعجم کی جماعتوں کے نزدیک مسلم ہیں۔ اور ان میں ان کے پیکروں اور شکلوں میں اختلاف ہے۔ اور نبی میں اللہ گئے ہیں۔ اور ان میں ان کے پیکروں اور شکلوں میں اختلاف ہے۔ اور نبی میں اللہ کے کلمہ (دین) کے ظہور کی راہ (شکل) عربوں کا معود شدی کئے گئے ہیں۔ اور حکمت خداوندی نے چاہا کہ زمین میں اللہ کے کلمہ (دین) کے ظہور کی راہ (شکل) عربوں کا دریعہ (دیگر) ادیان پر غلبہ اور ان کی عادتوں کا عربوں کی عادتوں میں ، اور بید کہ ان صورتوں اور زوال ہو۔ پس اس چیز نے واجب کیا کہ گھروں کے نظام کی تعیین نہ ہو گرعربوں کی عادتوں میں ، اور بید کہ ان صورتوں اور پیکروں کا بعینہ اعتبار کیا جائے ۔۔۔۔ اور تحقیق ذکر کر دی ہیں ، ہم نے اکثر وہ باتیں جن کا ذکر کر ناضروری تھا کتاب کی تمہید میں ارتفا قات وغیرہ کے بیان میں ، پس اس کود کھ لیں۔

تصحیح: فی مقدمة الکتاب: تمام شخول میں فی مقدمة الباب تھا۔ گریز لَت قِلم ہے۔ اور مقدمہ سے مراد کتاب کی شم اول ہے۔ وہشم ثانی کی تمہید ہے۔

#### باب\_\_\_\_

## منگنی اوراس سے گئی یا تیں

#### ضرورت نكاح

حدیث — رسول الله میلانیکی نیم ایا: "اے جوانو!تم میں سے جو مخص گھر بسانے کی طاقت رکھتا ہے: وہ نکاح کر لے۔ کیونکہ نکاح نگاہ کو بہت زیادہ لیست کرنے والا ،اورشر مگاہ کی بہت زیادہ حفاظت کرنے والا ہے۔اور جو نکاح کی طاقت نہیں رکھتاوہ روزے لازم پکڑے۔ کیونکہ روزہ اس کے لئے آختگی ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۰۸۰)

تشریح جبہم میں نی کی تولیدزیادہ ہوتی ہے تواس کے اُبخ ہے د ماغ کی طرف صعود کرتے ہیں۔ پس وہ خوبصورت عورت کود کیھنے کی رغبت پیدا کرتے ہیں۔ اور دل اس کی محبت میں گرفتار ہوتا ہے۔ اور مادّہ کا ایک حصہ شرمگاہ کی طرف اثر تا ہے تونفس میں شہوت پیدا ہوتی ہے ، اور جنسی خواہش بھڑ کتی ہے۔ اور ایساا کثر عالَم جوانی میں ہوتا ہے۔ اور بیفس کا ایک بڑا تجاب ہے ، جواس کو نیکوکاری میں انہاک سے روکتا ہے۔ اور اس کو بدکاری پر ابھارتا ہے۔ اور اس کے اخلاق کو بگاڑ دیتا ہے۔ اور باہمی معاملات کی خرابی کے بھنور میں پہنچا دیتا ہے۔ پس اس حجاب کو دور کرنا ضروری ہے۔ بگاڑ دیتا ہے۔ اور باہمی معاملات کی خرابی کے بھنور میں پہنچا دیتا ہے۔ پس اس حجاب کو دور کرنا ضروری ہے۔

پس جو تخص ہم بستری کی طابقت رکھتا ہے،اوروہ اس پر قادر ہے، بایں طور کہاس کو ۔ مثال کے طور پر۔ ایسی عورت میسر ہے جس سے نکاح کرنا حکمت کے تقاضے کے مطابق ہے۔اوروہ اس کے نان ونفقہ پر قادر ہے۔ تو اس کے لئے اس سے بہتر کوئی بات نہیں کہ وہ نکاح کر لے۔اس سے نگاہ بہت زیادہ پست ہوجاتی ہے۔اور شرمگاہ کی خوب حفاظت ہوجاتی ہے۔کونکہ نکاح سے استفراغ ماقہ خوب ہوجاتا ہے۔

اور جونکاح کی استطاعت نہیں رکھتاوہ کی روزے رکھے۔ متواتر روزوں میں پیفاصیت ہے کہ اس سے نفس کی تیزی ٹوٹتی ہے۔ اور جوانی کا جوش ٹھنڈ اپڑتا ہے۔ کیونکہ روزوں سے مادّہ کی فراوانی کم ہوتی ہے۔ پس وہ برے اخلاق جوخون ک زیادتی سے بیدا ہوتے ہیں بدل جاتے ہیں۔

## تبتل (بیوی ہے بے بعلقی) کی ممانعت

شریعت نے مثبت پہلوسے جہاں نکاح کی ترغیب دی ہے، نفی پہلوسے بیوی سے بے تعلق رہنے کی ممانعت بھی گئے۔

حدیث — حضرت عثمان بن مظعون رضی اللہ عنہ نے بیوی سے بے تعلق ہوجانے کا ارادہ کیا تو رسول اللہ علیاتی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی میں سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ سے ڈرتا ہوں۔ اورتم میں سب سے زیادہ اللہ کا خوف کھاتا ہوں۔ تاہم میں (نفل) روزہ رکھتا ہوں اور نہیں بھی رکھتا۔ اور (رات کو) نفل پڑھتا ہوں اور سوتا بھی ہوں۔ اور عورتوں سے از دواجی تعلق بھی رکھتا ہوں۔ پس جو تحض میر ک سنت سے اعراض کرے وہ میر آنہیں! '' (بخاری صدیث ۱۹۰۳) اور عورتوں سے از دواجی تعلق بھی رکھتا ہوں۔ پس جو تحض میر ک سنت سے اعراض کرے وہ میر آنہیں! '' (بخاری صدیث ۱۹۰۳) سند سے تعلق میں کرتے تھے، جوغلط طریقہ ہے۔ انبیاء میہم السلام کا طریقہ جس کو اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے لئے پہند کیا ہے۔ وہ طبیعت کی مہیں کرتے تھے، جوغلط طریقہ ہے۔ انبیاء میہم السلام کا طریقہ جس کو اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے لئے پہند کیا ہے۔ وہ طبیعت کی اصلاح کرنا ہے، اور اس کی کمی کو دور کرنا ہے۔ نفس کے تقاضوں کو پامال کرنا ان کا طریقہ نہیں۔ یہ بات پہلے تفصیل سے پہلے ذکر کی جا چکی ہے، وہاں د کھولی جائے (رحمۃ اللہ ۱۹۰۱)

#### ﴿ الخِطبة ومايتعلق بها ﴾

[۱] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يامعشر الشباب! من استطاع منكم الباء ة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاءً" اعلم: أن المنى إذا كثر تولُّدُه فى البدن صَعِدَ بخارُه إلى الدماغ، فحبَّبَ إليه النظر إلى المررأة الجميلة، وشَعَفَ قلبَه حبَّها، ونزل قسطٌ منه إلى الفرج، فحصل الشبق، واشتدت العُلمة، وأكثرُ ما يكون ذلك فى وقت الشباب. وهذا حجابٌ عظيم من حُجُبِ الطبيعة، يمنعه

من الإمعان في الإحسان، و بُهيِّجه إلى الزنا، و يُفسد عليه الأخلاق، ويوقعه في مهالكَ عظيمةٍ من فساد ذات البين، فوجب إماطةُ هذا الحجاب.

ف من استطاع الجماع، وقدر عليه، بأن تيسرت له مثلاً مدراة على ما تأمر به الحكمة، وقدر على نفقتها، فلا أحسن له من أن يتزوج، فإن التزوج أغض للبصر، وأحصن للفرج، من حيث أنه سبب لكثرة استفراغ المنى.

ومن لم يستطع ذلك فعليه بالصوم، فإن سَرْدَ الصوم له خاصيةٌ في كسر سَوْرة الطبيعة، وَكَبْحِها عن غُلُوائها، لما فيه من تقليل مادتها، فيتغير به كل خُلق نشأ من كثرة الأخلاط.

[۱] وردَّ صلى الله عليه وسلم على عشمان بن مظعون التبتُّلَ، وقال: "أما والله! إنى الخشاكم لله، وأتقاكم له، لكنى أصوم وأُفطر، وأصلى وأرقُد، وأتزوَّ جُ النساء، فمن رغب عن سنتى فليس منى"

اعلم: أنه كانت المانويَّةُ والمَترَهِّبَةُ من النصارى يتقربون إلى الله بترك النكاح، وهذا باطل، لأن طريقة الأنبياء عليهم السلام التي ارتضاها الله للناس: هي إصلاح الطبيعة، ودفعُ اعوجاجها، لاسلخها عن مقتضياتها، وقد ذكرنا ذلك مستوعبا، فراجع.

ترجمہ: واضح ہے۔ لغات: الباء ة: نكاح، جماع۔ بَواً الرجل: شادى كرنا۔ ايك دوسرالفظ ہے: الباہ والباهة: اس كمعنى بھى نكاح اور جماع كے بيں۔ يكى لفظ توت باہ كے لئے تعمل ہے۔ حديث بيں يد لفظ نہيں۔ نامر دكوروزوں كى كچھ حاجت نہيں ..... وَجَادُ الله حلّ: آخة كرنا يعنى نركے خصيوں كوچھيتنا جس سے وہ خصى جيسا ہوجائے۔ اور خصاہ (ض) خصاء : فوطے نكالدينا۔ روزوں سے شہوت توثى ہے۔ قوت مردى ختم نہيں ہوتى ..... الشبق : شہوت ۔ اور خصاہ (ض) خصاء : فوطے نكالدينا۔ روزوں سے شہوت توثى ہے۔ قوت مردى ختم نہيں ہوتى ..... الشبق : شہوت ۔ شبئق الذكر : كثير الشہوت ہونا ..... عَلِمَ (س) عُلمة: جماع كی شہوت كازيادہ ہونا .... كَبْحُ (ن) كَبْحُ ان يوبي الله كو : كيا الله كو ان اور بلغم ۔ يہاں خون مراد ہے۔ الا خلاط: سوداء ، صفراء ، خون اور بلغم ۔ يہاں خون مراد ہے۔

## $\stackrel{\wedge}{\sim}$

## نكاح كے لئے عورت كا انتخاب

جب نکاح ضروری ہوا تو ایسی عورت کی نشاند ہی ضروری ہے جس سے نکاح مصلحت ہے ہم آ ہنگ ہو،اور جس سے گھر بلوزندگی کے مقاصد تکمیل پذیر ہوں۔ کیونکہ میاں بیوی میں صحبت ورفاقت ناگزیر ہے۔اور جانبین سے ضرور تیں امر واقعی ہیں۔ پس اگر عورت بدفطرت، بداطوار، بداخلاق اور بدکلام ہوگی تو مرد کا جینا حرام ہوجائے گا۔اور نکاح وبالِ جان بن جائے گا۔اورا گرعورت نیک سیرت، خوش اخلاق، خوش کلام اور نیک اطوار ہوگی تو گھر پوری طرح سنور جائے گا۔اور ہر طرف ہے برکتوں کے درواز ہے کھل جائیں گے۔جیسا کہ حدیث میں ہے:'' دنیا ساری متاع (ایک وفت تک برتے کی چیز) ہے۔اور دنیا کی بہترین متاع نیک بیوی ہے'' (مشکوۃ حدیث ۳۰۸۳)

ملحوظہ: بیتمہید ہے۔اس کے تحت وہ اوصاف بیان کئے جا <sup>ئی</sup>یں گے جن کا نکاح میں لحاظ ضروری ہے۔

## ديندارى كوترجيح

حدیث — حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلاقی آئے ہے نے فرمایا:''عورت چار مقاصد ہے نکاح کی جاتی ہے: اس کے مال کی وجہ ہے، اس کی خاندانی خوبیوں کی وجہ ہے، اس کی خوبصورتی کی وجہ ہے، اور اس کی دیاری کی وجہ ہے، اور اس کی دینداری وجہ ہے، اور اس کی دینداری وغیرہ کی دینداری وغیرہ کی دینداری وغیرہ کی دینداری وغیرہ کی یوہ ہے۔ ایس تم کوشش کر کے دینداری ورت حاصل کرو تمہارے ہاتھ خاک آلود ہوں!'' یعنی ناداری وغیرہ کی رواہ مت کرو (مشکوٰۃ حدیث ۳۰۸۲)

تشريح الوك عموماً نكاح كے لئے عورت كا بتخاب ميں جارباتيں پيش نظرر كھتے ہيں :

ا — عورت کی مالداری دیکھتے ہیں۔ تا کہاس کے مال سےخود شوہر کوتعاون ملے۔ یاماں کی طرف سے ملنے والے تر کہ کی وجہ سے اولا دخوش حال ہو۔

۲ — عورت کاحسب ونسب اورخاندانی خوبیال دیکھتے ہیں۔ کیونکہ او نچے خاندان میں نکاح کرناشرف وعزت کی بات ہے۔
 ۳ — عورت کاحسن و جمال دیکھتے ہیں۔ کیونکہ فطرت انسانی خوبصورتی کی طرف مائل ہے۔ اورا کنڑلوگوں پر فطرت کا غلبہ ہوتا ہے۔
 کا غلبہ ہوتا ہے۔

ہ ہے عورت کی دینداری دیکھتے ہیں۔جوعورت پارسا، باعقت ،عبادت گذاراورخدا کی نیک بندی ہوتی ہےاس سے نکاح کوتر جح دیتے ہیں۔

پہلا اور دوسرا مقصد لیعنی مال وجاہ اور ثروت وشرف وہ لوگ پیش نظر رکھتے ہیں جن پر دنیا داری کا غلبہ ہوتا ہے۔اور
تیسرا مقصد لیعنی عورت کی خوبصورتی اور رعنائی وہ لوگ پیش نظر رکھتے ہیں جونفس کے غلام ہوتے ہیں۔اور دینداری وہ لوگ
دیکھتے ہیں جو پاکیزگی ، نیاز مندی ، فیاضی اور انصاف کے جو ہر سے آراستہ ہوتے ہیں۔وہ لوگ الیمی عورت سے نکاح
کرنالیند کرتے ہیں جو دینی کاموں میں ان کی معاونت کرے۔وہ اہل خیر وصلاح کی صحبت کے خواہاں ہوتے ہیں۔
فاکدہ:'' تیرے ہاتھ خاک آلود ہوں'': بدعائہیں ، بلکہ فقر واحتیاج سے کنا ہیہ۔اور وَ اَسون مقدرہے۔لیعنی نکاح کا
یہی مقصد قابل لحاظ ہے۔اگر چہ دیندار عورت سے نکاح کرنے ہے مال ومتاع حاصل نہ ہو، پھر بھی اسی کو ترجیح دینی چاہئے۔

﴿ ذَصَرَ فَرَ سَرَ الْحَارِ اللّٰحَ اللّٰحِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰحِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰحَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰحِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰحِ اللّٰمِ اللّٰحِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰحِ اللّٰمِ اللّٰم

اوردیگرمقاصدی نفی بطورمثال ہے۔البتہ اگردینداری کے ساتھ مذکورہ اوصاف ثلاثہ یاان میں ہے بعض جمع ہوں تو نور علی نور!اوراس کی نظیر عملی دَغْمِ انفِ اُبی فر ہے۔(مشکوۃ حدیث۲۶ کتاب الایمان) یعنی مؤمن مرتکب کبیرہ جنت میں جائے گا، جاہے یہ بات ابوذر گو پہندنہ ہو۔

## عورت کی دوخو بیاں

## اولا ديرشفقت اورشو ہركى چيزوں كى نگهداشت

حدیث — حضرت ابو ہریرۃ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صِلاَلَقِوَیَمِ نے فرمایا:''اونٹ پرسواری کرنے والی عورتوں میں سب سے بہتر قریش کی عورتیں ہیں۔وہ چھوٹی اولا دیر بہت شفقت کرنے والی اور شوہر کی املاک کی بہت زیادہ گلہداشت کرنے والی ہیں'' (مشکوۃ حدیث ۳۰۸۳)

تشری است بہوتے ہیں۔

چاندی کی کھانوں کی طرح مختلف صلاحیتوں کے مالک ہوتے ہیں۔ اور قومی عادات واطوارانسان پر غالب ہوتے ہیں۔

چاندی کی کھانوں کی طرح مختلف صلاحیتوں کے مالک ہوتے ہیں۔ اور قومی عادات واطوارانسان پر غالب ہوتے ہیں۔

گویا وہ فطری امر کی طرح ہوتے ہیں جن سے جدا ہونا نہایت دشوار ہوتا ہے۔ ندکورہ حدیث میں نی شالنیا کے لیے است بیان فرمائی ہے کہ خاندان قریش کی عورتیں بہترین عورتیں ہیں۔ ان میں چندخو بیاں ہیں: ایک: یہ کہ وہ نابالغ اولا د پر بہت زیادہ مہریان ہوتی ہیں۔ دوسری: یہ کہ وہ شوہر کے مال کی اچھی طرح گمہداشت کرتی ہیں۔ نوکروں وغیرہ کا خیال رکھتی ہیں۔ اور مید وخوبیال نکاح کے اہم مقاصد ہیں۔ انہی دونوں کی وجہ سے خانگی نظام درست ہوتا ہے۔ چنانچہ حدیث میں انہی دوکا تذکرہ فرمایا ہے۔ اور تیسری خوبی ہیہ کہ وہ اخلاق صالحہ کے جو ہر سے آراستہ ہوتی ہیں۔ اگر آپ ہمارے علاقہ کی اور ماوراء النہروغیرہ کی عورتوں کے احوال کا جائزہ لیس تواخلاق صالحہ میں مضبوط قدم اوران سے بہت زیادہ چپکی رہنے والی: قریش کی عورتوں سے زیادہ کوئی عورت نظر نہیں آئے گی۔

## عورت کی دواورخو بیاں

## توليدكي وافرصلاحيت اورشو ہرے محبت

تشری میاں بیوی میں مودّت ومحبت سے مدنی (گھریلو) مصلحت بھیل پذیر ہوتی ہے یعنی گھر جنت کانمونہ بن جا تا ہے۔



اورل کی کثرت سے مدنی اور ملی دونول مجتنی پائیے محیل کو پہنچی ہیں بعنی خاندان بھی بردھتا ہے اورافراد ملت میں بھی اضافہ وتا ہے۔ اور عورت کا اپنے شوہر سے محبت کرنا: اس کے مزاج کی در نظی اور اس کی طبیعت کی قوت پر دلالت کرتا ہے۔ نیز شوہر سے محبت اس کوشوہر کے علاوہ کی طرف نظرا تھانے سے روک دیتی ہے۔ اور شوہر کا فائدہ بیہے کہ جب وہ کنگھی وغیرہ اسباب زینت کے ذریعہ خودکوآ راستہ کرسے گی تو مرد بھی اس کا ہوکررہ جائے گا اور اس کی شرم گاہ اور نظر خوب محفوظ ہوجائے گا۔

[7] ثم لابد من الإرشاد إلى المرأة التي يكون نكاحُها موافِقًا للحكمة، مُوَفِّرًا عليه مقاصد تدبير المنزل، لأن الصحبة بين الزوجين لازمة، والحاجاتِ من الجانبين متأكدة، فلو كان لها جبلة سوء، وفي خُلقها وعادتها فَظَاظَة، وفي لسانها بَذَاءٌ: ضاقت عليه الأرض بما رحبت، وانقلبت عليه السمصلحة مفسدة. ولو كانت صالحة صلح المنزلُ كلَّ الصلاح، وتهيأله أسبابُ الخير من كل جانب. وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "الدنيا كلها متاع، وخير متاع الدنيا المرأة الصالحة"

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: " تُنكح المرأة الأربع: لما لها، ولحَسَبها، ولجمالها، ولدينها، فاظفرُ بذات الدين تَربَتْ يداك!"

اعِلم: أن المقاصدَ التي يقصدها الناسُ في اختيار المرأة أربعُ خصالٍ غالبًا، تُنكح:

[الف] لما لها: بأن يُرْغَبَ في المال، ويُرْجى مواساتها معه في مالها، وأن يكون أو لادُه أغنياءَ، لما يجدون من قِبَلِ أمهم.

[ب] ولحسبها: يعنى مفاخر آباءِ المرأة، فإن التزوج في الأشراف شرف وجاة.

[ج] ولجمالها: فإن الطبيعة البشرية راغبة في الجمال، وكثير من الناس تغلب عليهم الطبيعة.

[د] ولدينها: أي لعفتها عن المعاصى، وبعدها عن الريب، وتقربها إلى بارئها بالطاعات،

فالمال والجاه مقصدُ من غلب عليه حجابُ الرسم، والجمالُ وما يشبهه من الشباب مقصدُ من غلب عليه حجاب الطبيعة، والدِّينُ مقصدُ من تهذَّب بالفطرة، فأحبَّ أن تُعاوِنَه امرأتُه في دينه، ورَغِبَ في صحبة أهل الخير.

[٥] قال صلى الله عليه وسلم: "خير نساء ركبن الإبل نساء قريش، أخناه على ولد في صِغَرِه، وأرعاه على ولد في صِغَرِه،

أقول: يستحب أن تكون المرأة من كُورَةٍ وقبيلةٍ: عاداتُ نسائها صالحة، فإن الناس معادنُ كم معادن الذهب والفضة، وعاداتُ القوم ورسومهم غالبةٌ على الإنسان، وبمنزل الأمر

المحبول هو عليه، وبَيَّنَ أن نساء قريش خيرُ النساء، من جهة أنهن أحنى إنسانِ على الولد في صغره، وأرعباه على الزوج في ماله ورقيقه، ونحو ذلك. وهذانِ من أعظم مقاصد النكاح، وبهما انتظام تدبير المنزل. وإن أنت فتَشت حال الناس اليوم في بلادنا وبلاد ما وراءَ النهر وغيرها: لم تجد أرسخَ قدمًا في الأخلاق الصالحة، ولا أشدً لزوما لها: من نساء قريش.

[٦] وقال صلى الله عليه وسلم: " تزوَّجوا الولود الودود، فإني مكاثر بكم الأمم"

أقول: توادُّ الزوجين: به تتم المصلحة المنزلية، وكثرةُ النسل: بها تتم المصلحة المدنية والملية، ووَدُّ المرأة لزوجها دال على صحة مزاجها وقوةِ طبيعتها، مانعٌ لها من أن تطمح بصرها إلى غيره، باعثُ على تجمُّلها بالامتشاط وغير ذلك، وفيه تحصين فرجه ونظره.

ترجمہ: (٣) پھرالیی عورت کی طرف راہ نمائی ضروری ہوئی جس سے نکاح حکمت (مصلحت) کے موافق ہو، مرد پر
کامل کرنے والا ہوگھر بلونظام کے مقاصد کو۔ کیونکہ میاں بیوی میں رفاقت لازم ہے، اور جانبین سے ضرور تیں پختہ ہیں۔
پس اگر ہوگی عورت کے لئے بدفطرت، اور اس کے اخلاق وعادات میں بختی، اور اس کی زبان میں بدکلامی، تو مرد پرزمین
باوجود کشادگی کے تنگ ہوجائے گی۔ اور صلحت مرد پرخرابی سے بلٹ جائے گی۔ اور اگر عورت نیک ہوگی تو گھر پوری طرح
سنور جائے گا۔ اور ہرجانب سے اس کے لئے خیر کے اسباب مہیا ہوں گے۔ اور وہ نبی میٹاللیکی آئیا گیا گیا گیا کا ارشاد ہے: ......

(۴) جان لیس کہ وہ مقاصد جن کا لوگ عموماً قصد کرتے ہیں عورت کے انتخاب میں: چار با تیس ہیں۔ عورت نکاح کی جاتی ہیں : چار با تیس ہیں۔ ورت نکاح کی جاتی ہاں ہیں، اور امید باندھی جائے عورت کی غم خواری کی شوہر کے ساتھاس کے مال میں یعنی عورت شوہر کا مالی تعاون کرے، یابایں طور کہ اس کی اولا د مالدار ہواس مال ہے جودہ اپنی شوہر کے ساتھاس کے مال میں یعنی عورت شوہر کے اور اس کے حسب کی وجہ ہے۔ مراد لے رہے ہیں آ ہے عورت کے آباء کی مالی کی طرف ہے (ترکہ میں) پائے ۔ (ب) اور اس کے حسب کی وجہ ہے۔ مراد لے رہے ہیں آ ہے عورت کے آباء کی خاندانی خوبیاں۔ پس بیشک اشراف میں شادی کرنا شرف وجاہ ہے ۔ (ج) اور اس کی خوبھورتی کی وجہ ہے۔ اور اس کے دور ہونے کی وجہ ہے۔ اور اس کی دید رہونے کی وجہ ہے۔ اور اس کے دور ہونے کی وجہ ہے۔ بس وہ پیند کرتا ہے کہ اس کی بیوٹی اس کی بیوٹی اس کی مشابہ ہیں جوانی ہے۔ اس وہ پیند کرتا ہے کہ اس کی بیوٹی اس کی بیوٹی اس کی میوٹی اس کی میوٹی ہو گیا ہے۔ بس وہ پیند کرتا ہے کہ اس کی بیوٹی اس کی میوٹی اس کی معاونت کرے اس کے دین میں ، اور دور ہونے کی وجب کا خواہش مند ہوتا ہے۔ بس وہ پیند کرتا ہے کہ اس کی بیوٹی اس کی میوٹی اس کو دین میں ، اور دور ہونے کی وجب کا خواہش مند ہوتا ہے۔

(۵) یہ بامستحب ہے کہ عورت ایسے علاقہ یا قبیلہ کی ہوجن کی عورتوں کی عادتیں اچھی ہوتی ہیں۔ پس بیشک لوگ



سونے چاندی کی کھانوں کی طرح ہیں۔ اور قوم کی عاد تیں اور ان کے ریت رواج انسان پر غالب ہوتے ہیں۔ اور بمزلہ اس امرکے ہوتے ہیں جس پروہ قوم پیدا کی گئی ہے۔ اور نبی سِلانفیائیلٹر نے بیان کیا کہ قریش کی عور تیں بہترین عور تیں ہیں۔ بایں جہت کہ وہ انسانوں میں سب سے بایں جہت کہ وہ انسانوں میں سب سے زیادہ حفاظت کرنے والی ہیں ہے براس کے بین میں۔ اور انسانوں میں سب سے زیادہ حفاظت کرنے والی ہیں شوہر کے مال اور اس کے غلام اور اس کے مانند کی۔ اور بید دونوں باتیں نکاح کے برئے مقاصد میں سے ہیں۔ اور ان دونوں کی وجہ سے خاتی نظام درست ہوتا ہے۔ اور اگر آپ آج لوگوں کے احوال کا جائزہ کیں ہمارے علاقہ میں اور ماور اء النہر اور اس کے علاوہ علاقوں میں تو آپنہیں پائیں گا خلاق صالحہ میں مضبوط قدم اور نہ اخلاق صالحہ سے بہت زیادہ چپکی رہنے والی: قریش کی عور توں کے علاوہ کو۔

(۱) میاں بیوی کے ایک دوسرے سے محبت کرنے کے ذریعہ گھریلوصلحت بھیل پذیر ہوتی ہے۔ اورنسل کی زیادتی کے ذریعہ گھریلوصلحت پایئے بھیل کو پہنچتی ہے۔ اورعورت کا اپنے شوہر سے محبت کرنا اس کے مزاج کی درنتگی اوراس کی طبیعت کی قوت پر دلالت کرتا ہے جو اس کو روکنے والا ہے اس بات سے کہ عورت اپنی نگاہ اٹھائے شوہر کے علاوہ کی طرف۔ وہ اس کو ابھارنے والا ہے عورت بغنے پڑھی کرنے اور اس کے علاوہ کے ذریعہ، اور اس میں مرد کی شرمگاہ اور اس کی نظر کی حفاظت ہے۔

لغات:الفَظَاظَة:برخَلقى ، تخت كلامى، اكهر بن ...... اَلبَدَاءَ ة:بدز بانى، بدكلامى ..... الكُوْرَة: علاقه، برگنه جس ميں بہت ہے گاؤں شامل ہوں ..... كَاثىر ه مكاثرة: زيادتى وكثرت ميں كسى سے مقابله كرنا، فخر كرنا، بڑھ جانا ...... وَدَّه يَوُدُه وَدًّا وَوُدًّا: جا ہنا، محبت كرنا۔

تشریخ: جابِرسم یعنی ججابِ دنیااور جابِ طبیعت یعنی ججابِ نفسیل رحمة الله (۱۳۱۱) میں دیکھیں — فطرت: خصالِ اربعه (طبارت، اخبات، ساحت اور عدالت) کی مرکب حالت کانام ہے، جیسا کہ رحمة الله (۱۳۵۱) میں گذرا — أحناه وأد عاه کی ضمیریں إنسان کی طرف عائد ہیں، جیسا کہ شاہ صاحب نے مرجع ظاہر کر کے اشارہ فرمایا ہے۔ احناه وأد عاه کی ضمیریں إنسان کی طرف عائد ہیں، جیسا کہ شاہ صاحب نے مرجع ظاہر کر کے اشارہ فرمایا ہے۔

## نکاح میں کفاءَ بیعتبر ہے

البته

## گُفُومین معمولی با تیں نظرانداز کی جائیں

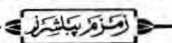
كفاء تن الاحمين حسب ونسب، ذات برادري اور دين وغيره مين كيسانيت اور برابري كا نام ب- مُفُوز مماثل،

برابر، ہم پلہ اور ہم رہ بھتے میں کہا جاتا ہے۔ کفاء ت کے سلسلہ میں متعدد روایات ہیں۔ گرسب ضعیف ہیں۔ البعد مجموعة سن برابر، ہم پلہ اور قابل استدلال ہے۔ اور نکاح میں کا مور میں برابری مطلوب ہے یہ بات منصوص نہیں ۔ فقہاء نے لوگوں کے احوال پیش نظر رکھ کر یہ اجس طبی ہیں۔ اور ان میں اختلاف بھی ہوا ہے۔ البعد دین کی گفاء ت بالا جماع صحت نکاح کے لئے شرط ہے۔ یعنی مسلمان لڑکی کا نکاح فیرسلم ہے، اگر چہوہ کتابی ہو، نہیں ہوسکتا۔ اور دینداری میں گفاء ت بھی بالا جماع معتبر ہے۔ مگروہ صحت نکاح کے لئے شرط ہے۔ یعنی مسلمان لڑکی کا نکاح فیرسلم ہے، اگر چہوہ کتابی ہو، نہیں ہوسکتا۔ اور دینداری میں گفاء ت بھی بالا جماع معتبر ہے۔ مگروہ صحت نکاح کے لئے شرط نہیں ۔ یعنی پر ہیزگار لڑکی کا نکاح ایسے ہی لڑک ہے کرنا چاہئے۔ اور نسب یعنی ذات براوری میں، پیشہ میں اور مالداری میں گفاء ت امام ما لک رحمہ اللہ کے زد کیے معتبر نہیں۔ کیونکہ تمام مسلمان بھائی بھائی بھائی ہوائی ہ

اوردیگرفقہا ہنب یعنی ذات برادری ، پیشداور مہر ونفقہ کے بقدر مالداری میں بھی کفاءت کا اعتبار کرتے ہیں۔ بیکفاءت صحت نکاح کے لئے شرطنہیں ، مگر قابل لحاظ ہاوراڑکی اور ولی کاحق ہے۔ کیونکہ اس کے نہ ہونے سے دونوں کو عار لاحق ہوتا ہے۔ پس خلاف ورزی کی صورت میں صاحب حق کو قاضی ہے رجوع کرنے کاحق ہے۔ جمہور کے زدیک کفاءت میں ان امور کا اعتبار: خانگی زندگی کوخوشگوار بنانے کے لئے ہے۔ کیونکہ عموماً لوگوں کا ربمن مہن اور طرز معاشرت مختلف ہوتا ہے۔ پس کفو (میل کے لوگوں) میں نکاح کرنا ایک فطری امر جیسا ہے ، اور وہ میاں بیوی میں الفت و محبت کی احتمالی جگہ ہے۔

اس مسئلہ میں مالکیہ نے درج ذیل روایت ہے دینداری کےعلاوہ دیگرامور میں کفاءت معتمر نہ ہونے پراستدلال کیا ہے۔شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ بیر وایت کفاءت کے غیر معتبر ہونے پر دلالت نہیں کرتی۔ بلکہ اس کا مطلب بیہ ہے کہ کفو میں معمولی باتیں نظرانداز کی جائیں فرماتے ہیں:

صدیت — رسول الله مِنالِنَّهِ اَنْ اللهِ مِنالِنَّهِ اَنْ اللهِ مِنالِنَّهِ اللهِ مِنالِنَّهِ اللهِ مِنالِنَّهِ اللهِ مِنالِنَّهِ اللهِ مِنالِنَّهِ اللهِ ال



تشریخ اس حدیث کا پیمطلب نہیں ہے کہ زکاح میں کفاءت کا اعتبار نہیں۔ کفاءت سے صرف نظر کیے کی جاسکتی ہے؟
وہ توان چیزوں میں سے ہے جس پر دنیا جہال کے لوگ پیدا کئے گئے ہیں یعنی فطری امر ہے۔ اور حسب ونسب میں طعن تشنیع بھی قبل سے بھی علین ہوجاتی ہے۔ اور لوگوں کے مراتب مختلف ہیں ،سب یکساں نہیں۔ اور اس قسم کی ہاتیں شریعت نظر انداز نہیں کرتی۔ چنانچہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ''میں اعلی خاندان کی عور توں کوروکونگا مگر برابر کے لوگوں ہے'' یعنی کفوہی میں ان کو ذکاح کی اجازت دونگا (ابن ابی شیبہ ۱۸۰۳)

بلکهاس حدیث کا مطلب میہ ہے کہ کفو میں معمولی باتیں نظر انداز کی جائیں یعنی لڑکا غریب، خشہ حال، بدصورت یا باندی کی اولا دہو، یااس قسم کی کوئی اور بات ہوتو اس کا خیال نہ کیا جائے۔ جب لڑکامیل کا ہے، اور اس کی دینی اور اخلاقی حالت بھی اچھی ہے تورشتہ قبول کرلیا جائے۔ کیونکہ نظام خانہ داری میں مطلوب دو باتیں ہیں: ایک: اچھے اخلاق میں معیت وصحبت دین کی اصلاح کا ذریعہ ہو۔ پس جب لڑکا بااخلاق اور دیندار ہے تو دہ بہترین رفیق ہے، وہ لڑکی کے دین کوسنوارے گا۔

فائدہ:(۱) حضرت عمررضی اللہ عنہ کے مذکورہ بالا ارشاد سے کفاء ت کامعتبر ہونا معلوم ہوتا ہے۔ مگرآپ کے ایک دوسر سے
ارشاد سے اس کے خلاف ثابت ہوتا ہے فرمایا: ماہ قبقی فیٹی شیٹی من أخلاق المجاهلية. ألا! إنى لا أبالی أی المسلمین
ارشاد سے اس کے خلاف ثابت ہوتا ہے فرمایا: ماہ قبقی فیٹی شیٹی من أخلاق المجاهلية. ألا! إنى لا أبالی أی المسلمین
الک خت، وائیهُ م أنکحتُ یعنی میر سے اندر جا ہلیت کی باتوں میں سے کوئی بات باقی نہیں رہی سنو! مجھے کچھ پرواہ ہیں کہ میں
نے کس مسلمان عورت سے نکاح کیا، اور ان میں سے کس سے میں نے (اپنی الرکی وغیرہ کا) نکاح کرایا (ابن الی شیبہ ۱۹۸۰) اس
قول سے معلوم ہوتا ہے کہ نسب، ذات برادری اور بیشہ میں کفاءت کا اعتبار کرنا جا ہلیت کی بات ہے۔

حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ نے ازالۃ الخفا (۱۰:۲ ارسالہ فقہ عمرؓ) میں ان دونوں قولوں میں پیظیق دی ہے کہ کفاءَت لڑکی اور ولی کاحق ہے، تا کہ دونوں کو عار لاحق نہ ہو لیکن اگر دونوں کسی دین مصلحت سے (مثلاً لڑکا عالم دین ہے ) اپنا بیہ حق ساقط کر دیں تو وہ محبوب اور پسندیدہ بات ہے۔

حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ نے مذکورہ بالا حدیث کو، جو کفاءت کے عدم اعتبار پر دلالت کرتی ہے، کفو کے ساتھ خاص کیا ہے فرمایا ہے کہ اس سے مراد: کفو میں معمولی باتوں کونظر انداز کرنا ہے۔ گراس شخصیص کی کوئی دلیل پیش نہیں گی۔ جبکہ حضرت ابوامامہ رضی اللہ عنہ کی روایت صراحة عموم پر دلالت کرتی ہے۔ پیہفی رحمہ اللہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی اللہ عنہ نے فرمایا: إن اللہ اُدھ ب نَـخــوة الـجاھلية، وتكبر ھا بآباء ھا، كلكم لآدم و حواء، كطُـف الصاع بالصاع، وإن أكر مكم عند اللہ اُتقاكم، فمن اُتاكم ترضون دينه و اُمانته فذو جو ہ يعنی اللہ تعالی نے جاہليت كاغرور، له نب كامتر باپ كی طرف ہے ہوتا ہے، مال كی طرف نہ بیس ہوتا۔ یعنی باپ جس خاندان كا ہے، مینا بھی ای خاندان كا شارہ ہوتا ہے۔ پس اگر کام ولد (باپ كی باندی) كی اولاد ہے تواس ہے کیافرق پڑتا ہے؛ ۱۲

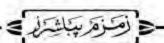
اورآ باء جاہلیت پرفخر کرناختم کردیا ہے۔تم سب آ دم وحواء کی اولا دہو، جیسے غلہ سے بھرا ہواایک پیانہ، دوسر سے بھرے ہوئے پیانہ کے برابر ہوتا ہے۔اورتم میں اللہ کے نزدیک زیادہ معزز وقض ہے جوتم میں زیادہ پر ہیزگار ہے۔ پس جب کوئی ایسا شخص رشتہ بھیجے جس کے دین اور جس کی دیانت داری ترجہیں بھروسہ ہوتو اس سے نکاح کر دو (درمنثور ۹۸:۱) بیرحدیث جس سیاق میں آئی ہے اس کی عموم پر دلالت واضح ہے۔ اس طرح حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ذات برادری وغیرہ میں کفاءت کوامر جا، ہلی قرار دیا ہے۔ پس مذکورہ قطبیق تشفی بخش نہیں۔

بات دراصل یہ ہے کہ حسب ونسب، قومیت، ذات برادری اور پیشوں وغیرہ کے ساتھ جوشرف وعزت اور دناء ت ورذالت کا نصور قائم ہوگیا ہے: وہ غیراسلامی ہے۔ مگرایسی چیز ہے جس سے پیچھا چھڑا نامشکل ہے۔ حدیث میں ہے کہ جاہلیت کی چار با تیں میری امت میں رہیں گی۔ لوگ ان کو بالکلینہیں چھوڑیں گے: ایک حسب (خاندانی خوبیوں) پرفخر کرنا یعنی اپنی بڑائی جتلانا۔ دوم: نسب میں طعن کرنا یعنی دوسروں کے نسب میں کیڑے نکالنا۔ الی آخرہ (رحمۃ اللہ ۱۹۰۳) لیس جب تک معاشرہ اس برائی سے پاک نہ ہوجائے: عارضی طور پر نکاح میں اس کا لحاظ ضروری ہے۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ نے جو فرمایا ہے کہ میں شریف خاندانوں کی عورتوں گومیل کے لوگوں ہی میں نکاح کی اجازت دونگا، اس طرح کفاءت کے اعتبار کی جوروایات ہیں: ان کا مصداق یہی عارضی صورت ہے۔ یعنی اگر چہ بیام جابلی ہے گر نکاح کو پروان چڑھانے کے لئے اس کا لحاظ ضروری ہے۔ البتہ اخوت اسلامی کا نقط عروج ہے۔ کہ بی تصوراور بینفاوت ختم ہوجائے۔ نہ کورہ بالاحدیث شریف کا اور حضرت عمرضی اللہ عنہ کے دوسرے قول کا یہی مطلب ہے۔ واللہ اعلی ۔

[٧] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا خطب إليكم من ترضّون دينه وخُلُقَه فزوِّ جوه، إن لاتفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد عريض"

أقول: ليس في هذا الحديث أن الكفاءة غيرُ معتبرة، كيف؟ وهي مماجُبل عليه طوائفُ الناس. وكاد يكون القدحُ فيها أشدَّ من القتل، والناسُ على مراتبهم، والشرائعُ لا تُهْمِلُ مشلَ ذلك، ولذلك قال عمر رضى الله عنه: لأمنعن فروجَ ذوات الأحساب من النساء إلا من أكفائهن.

ولكنه أراد أن لا يَتَّبِعَ أَحدٌ محقَّرات الأمور، نحوُ قلة المال، ورَثَاثَةِ الحال، و دَمَامَةِ الجمال، أو يكون ابنَ أم ولد، ونحوِ ذلك من الأسباب، بعد أن يرضى دينه و خلقه، فإن أعظم مقاصد تدبير المنزل الاصطحاب في خُلق حسن، وأن يكون ذلك الاصطحاب سببا لصلاح الدين.



لوگوں کے گروہ پیدا کئے گئے ہیں۔اور قریب ہے کہ کفاءت میں طعن زیادہ سخت ہوتل ہے۔اور لوگ اپنے مرتبوں پر ہیں۔
اور شریعتیں اس سے مامور را نگاں نہیں کرتیں۔اور اس وجہ ہے عمر رضی اللہ عند نے فرمایا:..... مگر آپ نے چاہا کہ کوئی شخص
پیروی نہ کر مے معمولی باتوں کی ، جیسے مال کی کمی ، اور خستہ حالی اور بدصورتی یا لڑکا باندی کا بیٹا ہو، اور اس کے مانند دیگر
اسباب میں ہے ،اس کے بعد کہ وہ لڑکے کے دین اور اخلاق کو پیند کرتا ہے ، پس بیشک تدبیر منزل کے مقاصد میں سب
سے بڑا مقصد: اچھے اخلاق میں معیت وصحبت ہے یعنی شوہر بااخلاق ہو۔اور یہ کہ وہ معیت وصحبت دین کے سنور نے کا
سبب ہویعنی شوہر دیندار ہوتا کہ لڑکی کے دین کوسنوارے۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

## نامبارک عورت سے احتراز

مثبت پہلوے مناسب عورت کی طرف راہ نمائی کے بعد، اب منفی پہلوے ایی عورت کی نشاندہی کرتے ہیں جس

ے نکاح نہ کرنا بہتر ہے۔ اسلام نے تحوست کی نفی کی ہے۔ ابن باجہ (حدیث ۱۹۹۳) میں ہے: لاشٹو فی وقعلد یکون الیُسُنُ
فی شلاماۃ: فی المعراق، والفوس، والداد : تحوست نہیں ۔ اور بھی نے رو برکت تین چیزوں میں ہوتی ہے، عورت، گھوڑے
اور گھر میں۔ یہ ذاتی نحوست کی نفی اور عرضی خیر کا اثبات ہے۔ یعنی بعض عارضی اسباب کی بنا پر چیزیں مبارک نامبارک
ہوتی ہیں۔ پھر جن چیزوں سے مزاولت وقتی یا کم وقت کے لئے ہو، ان میں مبارک نامبارک کا خیال کرنا ضروری نہیں۔
ہوتی ہیں۔ پھر جن چیزوں سے مزاولت وقتی یا کم وقت کے لئے ہو، ان میں مبارک نامبارک کا خیال کرنا ضروری نہیں۔
البتہ جن چیزوں سے نعلی عرصۂ دراز کے لئے ہوجیہے بیوی، گھر، گھوڑ ااور تعاور وغیرہ ان میں مبارک نامبارک کا خیال رکھنا البتہ جن چیزوں ہے۔ کیونکہ اگر نامبارک کا خیال رکھنا نہیں ہو سے کہ وقت کے درج ذیل محدیث میں اس کا بیان ہے:
صروری ہے۔ کیونکہ اگر نامبارک چیز ہے پڑگئی تو زندگی اجبرن ہوجائے گی۔ درج ذیل محدیث میں اس کا بیان ہے:
صدیث سے رسول اللہ طالب شان ورود کی روشی میں ہیہ ہے کہ بعض اسباب کی وجہ ہے، جوا کرمخفی ہوتے ہیں،
سے عورت سے نکاح کرنا یا کی گھر میں بودوباش اختیار کرنا نامبارک ہوتا ہے۔ حضرت انس وضی اللہ عنہ سے مروی ہے
سے عورت سے نکاح کرنا یا کی گھر میں بودوباش اختیار کرنا نامبارک تعداد ورہار تعداد بہت تھی اوراس میں ہمار کے اور کی زیادہ تھے۔ پھر ہم ایک دوسرے گھر میں رہتے تھے جس میں ہماری تعداد ہوں کم ہوگئے۔ رسول
اللہ سے نکاح نوز کی ان خور کی گئی ہور دی وہ درا گھر ہے! (ابوداؤد حدیث ۱۳۹۲ ترکتاب الطب) یہی نہ کورہ طریت کا شان ورود ہے۔
صدیت کا شان ورود ہے۔

پس ایس صورت میں جبکہ تجربہ کسی عورت سے نکاح نامبارک ہونے پر دلالت کرتا ہوتو مستحب بیہ ہے کہ اس عورت سے نکاح نہ کیا جائے۔ جاہے وہ خوبصورت یا مالدار ہو، ایسی نامبارک عورت سے احتر از اولی! [٨] قال صلى الله عليه وسلم: " الشؤم في المرأة والدار والفرس"

أقول: التفسير الصحيح الذي يوجبه مورِدُ الحديث: أن هنالك سببا خفيفا غالبيا يكون به أكثر من يتزوَّجُ المرأة - مثلاً - مُحَارِفًا غيرَ مبارك. ويستحب للرجل إذا دلت التجرِبةُ على شؤم امرأة أن يُريح نفسه بترك تزوجها، وإن كانت جميلة، أو ذات مال.

ترجمہ بھی تھے۔ تھے۔ تھے۔ تھی میں دواجب کرتا ہے ہیہ کہ دہاں یعنی نفس الامرمیں کوئی سبب ہے جوعمو ما پوشیدہ ہوتا ہے۔ جس کی وجہ ہے اکثر وہ لوگ جوکسی عورت سے نکاح کرتے ہیں ۔ بطور مثال یعنی یہی تکم گھر میں رہنے اور گھوڑار کھنے کا بھی ہے ۔ جس کی وجہ ہے اکثر وہ لوگ دورہونے والے ، نامبارک ہوتے ہیں ۔ اور آ دمی کے لئے مستحب ہے ، جب تجربہ کی عورت کے بھی ہے ۔ خیر ہے دورہونے والے ، نامبارک ہوتے ہیں ۔ اور آ دمی کے لئے مستحب ہے ، جب تجربہ کی عورت کے نامبارک ہونے پردلالت کرے ، کہا پی ذات کوآرام پہنچائے اس سے نکاح نہ کرکے ، اگر چہوہ خوبصورت یا مالدار ہو۔ معنی کھے ہیں : لغت : مُحدِّدِ فَ احرف ( کنارہ ) ہے جمعنی نامبارک ہے ۔ مخطوط کرا چی کے حاشیہ میں اس کے معنی کھے ہیں : مُحارف : ہر کنار کردہ شدہ از خیرات ۔

 $\triangle$ 

#### كنوارى سے نكاح بہتر ہے يا ثيبہ ہے؟

حکمت کافیصلہ بیہ ہے کہ کنواری سے نکاح کور نیجے دی جائے ، بشرطیکہ وہ عاقلہ بالغہ ہولینی نا بچھ پکی نہ ہو ۔۔۔۔ کیونکہ کنواری میں چندخو بیال ہوتی ہیں: اول: وہ تھوڑے (جماع وغیرہ) پڑبہت زیادہ خوش رہتی ہے، کیونکہ اس میں جالا کی کم ہوتی ہے۔۔ دوم: اس میں بی جنفی صلاحیت زیادہ ہوتی ہے، کیونکہ وہ کوری تختی کے مانندہ وتی ہے، جس میں ہر نقش انجر کے تقاضوں پر چلانا اور فرمہ داریاں اوڑھانا آسان ہوتا ہے۔ کیونکہ وہ کوری تختی کے مانندہ وتی ہے، جس میں ہر نقش انجر سکتا ہے۔ چہارم: وہ شرمگاہ اور نظر کی خوب حفاظت کرتی ہے، کیونکہ اس میں شرم وحیازیادہ ہوتی ہے۔
اور شیبہ (شوہردیدہ) کی صورت حال اس سے مختلف ہوتی ہے۔ وہ چالاک (عیار) اور درشت خوہوتی ہے اور توت اور توت کو لید بھی اس کی کمزور پڑ جاتی ہے، اور وہ کھی ہوئی تختی ہے، جس کے سابقہ نقوش مٹانا اور سلیقہ سکھانا آسان نہیں۔ البت اگر نظام خانہ داری تجربہ کارعورت کے بغیر سرانجام نہ پاسکتا ہوتو پھر شیب نکاح کرنا بہتر ہے۔ جسیا کہ حدیث میں اگر نظام خانہ داری تجربہ کارعورت کے بغیر سرانجام نہ پاسکتا ہوتو پھر شیب نکاح کرنا بہتر ہے۔ جسیا کہ حدیث میں کہتے اور قبی ہے، حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے خوص کیا کہ اباجان اُحد میں شہید ہوگئے ۔گھر میں سے انگو کھیلیاں کرتے اور وہ تم سے اٹھ کھیلیاں کرتی!'' حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے خرمایا: ''باکرہ ہے کیوں نہ کیا تم اس سے انگو کھیلیاں کرتی!'' حضرت عابر رضی اللہ عنہ نے خرص کیا کہ اباجان اُحد میں شہید ہوگئے ۔گھر میں سے انگو کھیلیاں کرتی اُس کے میں ایک فیمیں کیا کہ اور ان کوسنجیا لے۔ آخوشرت میان کا کہ نہ بہتر ہے۔ آخوشرت میں ایک فیمیں کیا کہ ان کو دہ ان کوسنجیا لے۔ آخوشرت میں ایک فیمیں کو سنجیا کے۔ آخوشرت میں کیا کہ کورٹ کیا گئی کیا گئی کیا کہ کورٹ کیا گئی کیا گئی کیا گئی کورٹ کیا گئی کیا گئی کیا گئی کیا گئی کیا گئی کیا گئی کیا تھوں کا کہ وہ ان کوسنجیا لے۔ آخوشرت میں کیا کہ کورٹ کیا گئی کی کیا گئی کی کیا گئی کی کیا گئی کی کئی کیا گئی کی کیا گئی کیا گئی کیا کورٹ کی کئی کی کئی کئی کی کئ

ان کودعا ئیں دیں۔

[٩] والحكمة تحكم بإيشار البكر بعد أن تكون عاقلة بالغة، فإنها أرضى باليسير لقلة خبابتها، وأنتق رَحِمًا لقوة شبابها، وأقرب للتأدب بما تأمر به الحكمة، ويُلْزَم عليها، وأحصن للفرح والنظر، بخلاف الثيبات، فإنهن أهل خبابة وصعوبة الأخلاق، وقلة الأولاد، وهن كالألواح المنقوشة، لا يكاد يؤثر فيهن التأديب، اللهم! إذا كان تدبير المنزل لا ينتظم إلا بذات التجربة، كما ذكره جابر بن عبد الله رضى الله عنهما.

تر جمہ: اور حکمت کنواری گی ترجیح کا فیصلہ کرتی ہے، اس کے بعد کہ وہ عاقلہ بالغہ ہو۔ پس بیٹک کنواری تھوڑے پر بہت زیادہ خوش ہونے والی ہے، اس میں مکاری کم ہونے کی وجہ ہے، اور اس کی بچہ دانی زیادہ جھاڑنے والی ہے اس کی جوانی کے قوی ہونے کی وجہ سے، اور وہ زیادہ خوانی دیا ہے، اس مگاری کہ جہ تہذیب سکھنے سے اس چیز کے ذریعہ جس کا حکمت حکم دیت ہے، اور وہ چیز اس پرلازم کی جاتی ہے، اور وہ شرمگاہ اور نظر کی خوب حفاظت کرنے والی ہے برخلاف بیوا واس کے، پس بیشک وہ مکاری والی اور درشت اخلاق والی اور کم اولا دوالی ہیں، اور وہ کھی ہوئی تختی کی طرح ہیں، نہیں قریب ہے کہ اثر کرے ان میں اوب سکھلانا۔ اے اللہ! ( مگر ) جب نظام خانہ داری تجربہ کارعورت کے بغیر سرانجام نہ پاسکتا ہو، جیسا کہ اس کو حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہانے ذکر کیا۔

## پیام نکاح سے پہلے عورت کود کیھنے کی حکمت

حدیث — حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ مِتَاللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ

حدیث — حضرت مغیرة بن شعبه رضی الله عنه نے ایک عورت کونکاح کا پیغام بھیجنے کا ارادہ کیا۔ نبی مِنالِیْفَائِیمُ نے ان سے دریافت کیا: ''تم نے اس عورت کودیکھا ہے؟''جواب دیا نہیں۔ آپ نے فرمایا: ''اس کودیکھ لو، اس سے امید ہے کہ تم دونوں میں خوب موافقت ہو' (مشکوۃ حدیث ۲۰۱۷) اور حضرت مغیرۃ ہی سے رسول الله مِنالِیْفَائِیمُ نے یہ بھی فرمایا: ''اس کو ایک نظرد کیچلو، کیونکہ انصار کی آنکھوں میں کچھ(عیب) ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۰۹۸)

تُشرِ تَكَ: جَس عورت سے شادی کرنے کا ارادہ ہو،اس کود یکھنے کا استجاب بایں وجہ ہے کہ نکاح غور وفکر کے بعد ہو۔ یعنی چونکہ نکاح ایک اہم معاملہ ہے،اس لئے واقفیت وبصیرت کے ساتھ ہونا چاہئے۔ دیکھے بغیر نکاح کرے گا تو انجام کارتین صورتیں ہونگی: یا تو بیوی بیندا آئے گی یانہیں؟ اور نا پہند ہوگی تور کھے گایا چھوڑے گا؟ بہر صورت پہلے دیکھے لینا، بغیر دیکھے نکاح کرنے ہے، بہتر ہے۔ تفصیل درج ذیل ہے۔

ا — اگربیوی پبندنه آئی تو بھی رکھے گا۔ کسی بھی طرح نباہ کرے گا،تو جوافسوں دامن گیرہوگااس کی کوئی انتہانہ ہوگی۔ اورا گرپہلے دیکھ لیا ہے،اور پبند خاطر نہ ہونے کے باوجود کسی مصلحت سے نکاح کیا ہے تو اتناافسوں نہ ہوگا۔

۲ — اورا گرنا پیند ہونے کی صورت میں چھوڑ دے گا تو یہ بہت ہی براہے۔اس سے بہتر تو پہلے دیکھے لینا ہے تا کہ تلافی آسان ہو۔

س اوراگراتفاق سے بیندآ گئی تو بھی بہتریہ ہے کہ پہلے دیکھ لے۔ کیونکہ ابشوق ونشاط سے شادی کرے گا۔ رغبت سے برآت چڑھے گی اورنشاط کی بلکول سے دہن کواٹھا کرلائے گا۔

بہرحال بعقل مندآ دمی کسی معاملہ میں اسی وفت اقدام کرتا ہے، جب معاملہ کی اچھائی برائی واضح ہوئے۔وہ دیکھ بھال کر ہی اقدام کرتا ہے۔

فائدہ دیکھنااس وقت سودمند ہے جباڑ کا باشعور ہو۔ دیکھنے سے ناک نقشہ اور رنگ روغن کا بہتہ چلتا ہے، اور بیہ معلوم ہوجا تا ہے کہاڑ کی میں کوئی عیب تو نہیں۔ اور اگر ہے تو وہ گوارہ کیا جاسکتا ہے یا نہیں۔ دیکھنے سے سیرت واخلاق کا پیتی نہیں چلتا۔ یہ باتیں قابل اعتماد بابصیرت عور توں کے ذریعہ ہی معلوم ہو سکتی ہیں۔ پس ان کا دیکھنا بھی اپنے و کیھنے کے قائم مقام ہوسکتا ہے۔ لیکن اگر خود دیکھنا ضروری ہوتو اس کا لحاظ رکھا جائے کہاڑ کی کو یا اس کے گھر والوں کو نا گوار نہ ہو، بلکہ بہتر یہ ہے کہ چھپ کردیکھے جیسا کہ حدیث میں گذرا۔

[10] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا خطب أحدُكم المرأة: فإن استطاع أن ينظر إلى ما يدعوه إلى نكاحها فليفعل" وقال: "فإنه أحرى أن يُؤدّم بينكما" وقال: "هل رأيتها؟ فإن في أعين الأنصار شيئًا" أقول: السبب في استحباب النظر إلى المخطوبة: أن يكون التزوُّ جُ على رَوِيَّة، وأن يكون أبعدَ من الندم الذي يلزّمه إن اقتحم في النكاح ولم يوافقه، فلم يَرُدَّه، وأسهلَ للتلافي إن رَدَّ، وأن يكون تزوُّ جها على شوق ونشاط إن واقفه. والرجل الحكيم لايلج مولِجًا حتى يتبين خيره وشره قبل ولوجه.

تر جمہ:منسوبہ کودیکھنے کے استخباب کی وجہ بیہ ہے کہ نکاح غور وفکر ہے ہو، اور بیہ کہ وہ زیادہ دور ہواس پشیمانی ہے جو - نہیں کا مساور کیا۔ اس کولائق ہوگی اگروہ نکاح میں گھسااوروہ اس کوموافق نہ آیا، پس اس نے نکاح کوردنہ کیا (بیے پہلی صورت ہے) اور بید کہ وہ زیادہ آسان ہوگا تلافی کے لئے اگر اس نے رد کیا یعنی بیوی کوچھوڑ دیا (بید وسری صورت ہے) اور بید کہ نکاح شوق ونشاط سے ہو، اگر نکاح اس کوموافق آیا (بیہ تیسری صورت ہے) اور دانش مند آ دمی کسی داخل ہونے کی جگہ میں داخل نہیں ہوتا تا آنکہ اس کے لئے واضح ہوجائے اس معاملہ کی اچھائی برائی اس کے داخل ہونے سے پہلے۔

لغت وترکیب: آدَمَ بیسنه مها إیدامًا : سلح کرانا،موافقت کرانا.....دوسرے أن ین نکون کا اسم خمیرہ، جوتز وَج اور متز وج دونوں کی طرف لوٹ سکتی ہے ..... أسهل کا عطف أبعد پر ہے۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

## نظرير نے سے كوئى عورت بھلى ككے تواس كاعلاج

حدیث — رسول الله ﷺ نے فرمایا: ''عورت شیطان کی صورت میں سامنے آتی ہے، اور شیطان کی صورت میں بیٹے بھیرتی ہے (پس) جب تم میں ہے کہ وہ اپنی علی سے کہ اور وہ اس کے دل میں اتر جائے ، تو جائے کہ وہ اپنی بیٹے بھیرتی ہے (پس) جب تم میں ہے کہ وہ اپنی سے کہ وہ اپنی کہ وہ اپنی کے دوہ اپنی بیدا ہوا ہے'' بیوی کا قصد کرے ، اور اس سے صحبت کرے ۔ پس بیشک بید چیز اس خیال کو پھیردے گی جو اس کے دل میں پیدا ہوا ہے'' (رواہ سلم ، مشکل قاصد یہ ہے۔

تشری جشہوت فرج سب سے خطرناک شہوت ہے۔ وہ سب سے زیادہ قلب پر حاوی ہوتی ہے اور بہت ی خرابیوں میں مبتلا کرتی ہے۔ اور عورتوں کی طرف دیکھنا شہوت کو بحر کا تا ہے۔ حدیث کے شروع میں جوفر مایا ہے کہ عورت بصورت شیطان سامنے آتی ہے، اور بصورت شیطان پیٹھ بھیرتی ہے اس کا یہی مطلب ہے کہ وہ شہوت میں ہیجان پیدا کرتی ہے۔

پی جش خص نے کسی عورت کودیکھا۔ اور اس پر اس کا دل آگیا۔ وہ اس کا مشتاق ہوا اور اس پر فریفتہ ہوگیا تو دائش مندی کی بات سے ہے کہ اس خیال کو مہمل نہ چھوڑ اجائے۔ ور نہ وہ بڑھتارہ کا، اور رفتہ رفتہ دل کا مالک ہوجائے گا۔ اور اس سے جو کیا ہے کہ بیوی کے پاس پہنچے، اور اس سے صحبت کرے تا کہ وہ خیال کا فور ہوجائے۔ اور سے علی جو رہ کہا گیا ہے دو وجہ سے تجویز کہا گیا ہے:

پہلی وجہ: ہرچیز کے لئے کمک (مدد) ہے جس سے وہ قوی ہوتی ہے، اور تدبیر ہے جس سے اس کازور گفتا ہے۔ اور عور توں کے عشق میں دیوا نگی کو کمک اس سے پہنچی ہے کہ نمی کے برتن بھرجائیں۔ اور اس کے اُبخرے دماغ کی طرف صعود کریں۔ اور اس کازور توڑنے کی تدبیر بیہ ہے کہ ان برتنوں کو خالی کر دیا جائے۔ اور بیوی سے حجت کرنے سے یہ قصد حاصل ہوجا تا ہے۔ دوسری وجہ: جب وہ اپنی بیوی سے حجت کرے گا تو اس کا دل اس میں مشغول ہوگا۔ اور وہ اس کے لئے تسلی کا سامان فراہم کرے گا اُس خیال سے جووہ اپنے دل میں پاتا ہے۔ اور وہ اس کے دل کو اُس خیال سے بچووہ اپنے دل میں پاتا ہے۔ اور وہ اس کے دل کو اُس خیال سے بچووہ اپنے دل میں پاتا ہے۔ اور وہ اس کے دل کو اُس خیال سے بچیر دے گا جس کی طرف وہ

﴿ نَصُرُورَ بِبَالْشِرَارِ ﴾ -

#### متوجہ ہونے والا ہے۔اور جب کسی خیال کاعلاج کر دیاجا تا ہے اس کے جمنے سے پہلے تو وہ ادنی سعی سے زائل ہوجا تا ہے۔

[11] وقال صلى الله عليه وسلم: "إن المرأة تُقْبِل في صورة شيطان، وتُدُبر في صورة شيطان: إذا أحدُكم أعجبتُه المرأة، فوقعت في قلبه، فَلْيعمِدُ إلى امرأته فَلْيُواقِعْهَا، فإن ذلك يَرُدُ مافي نفسه "اعلم: أن شهو ق الفرج أعظمُ الشهوات وأرهقُها للقلب، مُوقِعَةٌ في مهالكَ كثيرةٍ، والنظر إلى النساء يهيجها، وهو قوله عليه السلام: "المرأة تُقبل في صورة الشيطان" إلخ.

ف من نظر إلى امرأة، ووقعت في قلبه، واشتاق إليها، وتولّه لها، فالحكمةُ: أن لايهمل ذلك، فإنه يزداد حينا فحينا في قلبه، حتى يملكه، ويتصرف فيه.

ولكل شيئ مدد يتقوى به، وتدبيرٌ ينتقص به: فمدد التولُّه للنساء: امتلاء أوعية المني به، وصعود بخاره إلى الدماغ. وتدبير انتقاصه: استفراغ تلك الأوعية.

وأيضًا: فإن الجماع يشغل قلبه، ويُسَلّيه عما يجده، ويصرف قلبَه عما هو متوجه إليه، والشيئ إذا عولج قبل تمكنه زال بأدني سعى.

ِتر جمیه: واضح ہے۔لغات: تَوَلَّهُ:عشق میں دیوانہ ہونا .....سَلاَه سَلُوًا: بھول جانا ہملی پانا۔صبرآ جانا۔ لاہمیہ: واضح ہے۔لغات: تَوَلَّهُ:عشق میں دیوانہ ہونا .....سَلاَه سَلُوًا: بھول جانا ہملی پانا۔صبرآ جانا۔

### پیام پر پیام دینے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — رسول الله صِلاَیْعَاتِیَا ﷺ نے فرمایا:'' کوئی شخص اپنے مسلمان بھائی کے پیام نکاح کے مقابلہ میں پیام نہ دے۔ تا آئکہ وہ نکاح کرے یا جھوڑ دیے یعنی بات ختم کردے'' (مشکوۃ حدیث۳۱۴۳)

تشریج: ممانعت کی وجہ بیہ ہے کہ جب آ دمی کسی عورت کو پیام نکاح دیتا ہے، اورعورت کا اس کی طرف میلان ہوتا ہے تواس کی خاند آبادی کی ایک شکل پیدا ہوجاتی ہے۔ پس دوسرے کا بچ میں کو دنا اور پہلے کو اس چیز سے مایوس کرنا جس کے وہ در پے ہے، اور اس کو اس چیز سے نامراد کرنا جس کا وہ امید وار ہے: اس کے ساتھ بدمعاملگی ، اس پرظلم اور اس پرتنگی کرنا ہے۔ جس سے اس کو ایذ اپنچے گی اور نا گواری ہوگی۔ اور فتنوں کا دروازہ کھلے گا، اس لئے اس کی ممانعت کی گئی۔

#### مطالبه طلاق کی ممانعت کی وجہ

حدیث — رسول الله مِنالِیَمَایَیَمُ نے فرمایا:'' کوئی عورت اپنی (مسلمان) بہن کی طلاق کا مطالبہ نہ کرے، تا کہوہ اس کے پیالے کو(اپنے پیالے میں) اُنڈیل لے۔اور چاہئے کہ نکاح کرے۔پس اس کے لئے وہ ہے جواس کے لئے ۔۔ ذمئز مَناشکز ﷺ

مقدركيا كياب "(مشكوة حديث ١١٢٥)

تشری جیمی آدمی نکاح ٹانی کرنا چاہتا ہے ، مخطوبہ مطالبہ کرتی ہے کہ پہلی بیوی کوطلاق دیدو۔ حدیث میں اس کی ممانعت کی گئی۔ اور اس کی معیشت کو درہم برہم کرنا ہے۔ اور ممانعت کی گئی۔ اور اس کی معیشت کو درہم برہم کرنا ہے۔ اور ممانعت کی گئی۔ اور اس کی معیشت کو درہم برہم کرنا ہے۔ اور ممانات کے بگاڑ کے بڑے اسباب میں سے بیہ کہ آدمی دوسرے کی معیشت خراب کرے۔ اور اللہ کے نز دیک پہندیدہ بات بیہ ہے کہ ہر شخص اپنی معیشت کا انتظام ایسے ذرائع سے کرے جو اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے آسان کئے ہیں۔ دوسرے کی روزی پرلات مارنا اللہ تعالیٰ کو پہند نہیں۔

[١١] قال صلى الله عليه وسلم: "لايخطُب الرجل على خِطبة أخيه، حتى ينكِح أو يترك" أقول: سبب ذلك: أن الرجل إذا خطب امرأة، وركنت إليه: ظهر وجه لصلاح منزله، فيكون تأييسُه عما هو بسبيله، وتخييبه عما يتوقعه: إساء ةً معه، وظلما عليه، وتضييقا به.

[١٢] وقال صلى الله عليه وسلم: " لاتسألِ المرأةُ طلاقَ أختها، لتستفرغ صحفَتَها: ولتنكِح، فإن لها ماقدر لها"

أقول: السر فيه: أن طلب طلاقها اقتضابٌ عليها، وسعىٌ في إبطال معيشتها؛ ومن أعظم أسباب فساد المدينة: أن يقتضب واحد على الآخر وجهَ معيشته؛ وإنما المرضيُّ عند الله: أن يطلب كل واحد معيشته بما يَسَّر الله له، من غير أن يسعى في إزالة معيشة الآخر.

ترجمه: واضح ب\_اقتضب الشيئ: كاثار

باب\_\_\_\_

شرم کی جگہیں

نظركى آفات اوران كاعلاج

عورتوں کودیکھنامردوں میں عشق وفریفتگی پیدا کرتا ہے۔اور مردوں کودیکھنا بھی عورتوں میں یہی کام کرتا ہے۔اور بار ہا ید کھنانا جائز تعلقات کا سبب بن جاتا ہے۔ جیسے دوسرے کی بیوی کے در پے ہونا، یا نکاح کے بغیرتعلق جوڑنا، یا کفو کا لحاظ کئے بغیر نکاح کرنا۔اوراس کے جومفاسد دیکھنے میں آتے ہیں وہ کتابوں میں لکھے ہوئے واقعات سے بے نیاز کرتے ہیں۔اس لئے حکمت نے چاہا کہ فساد کا بیدروازہ بند کر دیا جائے۔ مگر چونکہ جاجتیں متضاداورا ختلاط ناگز رہے،اس لئے ضروری ہے کہ حاجتوں کا لحاظ کر کے ممانعت کے مختلف درجات قائم کئے جائیں۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ بیٹی پردے کے درج ذیل طریقے مشروع کئے:

### عورت کے لئے گھر میں رہنا بہتر ہے

پہلاطریقہ بیہ کہ گفت مجبوری کے بغیر عورت گھر ہے نہ نگلے۔ رسول اللہ طالقی کیا نے فرمایا ہے کہ '' عورت ستر ہے۔

جب وہ کلتی ہے و شیطان اس کو گھورتا ہے'' (مشکوۃ حدیث کا مطلب بیہ ہے کہ شیطان کی پارٹی اس کو گھورتی ہے

یعنی لیچے لفظے کو گئے ورت کوتا کتے جھا تکتے ہیں۔ یا حدیث کنا یہ ہے سامان فقد فراہم ہونے ہے تعنی عورت کا گھرے تکانا

لوگوں کے لئے باعث فقہ ہے۔ پس اس کو گھر ہی ہیں رہنا چاہئے۔ سورۃ الاحزاب آیت ۳۳ میں ارشاد پاک ہے۔ '' اورتم

اپنے گھروں میں قر ارسے رہو'' بیکم اگرچا مہا ہا کہ وہ نیا گیا ہے ، ہگروہ سب خوا تین اسلام کے لئے عام ہے۔

اور حضرت عمرضی اللہ عنہ کو چوفکہ اللہ تعالی نے حکمت شرعیہ سے حظ وافر عطافر مایا تھا، اس لئے ان کی شدید خواہش تھی

اور حضرت عمرضی اللہ عنہ کو چوفکہ اللہ تعالی نے حکمت شرعیہ سے حظ وافر عطافر مایا تھا، اس لئے ان کی شدید خواہش تھی

کہ اس تجاب کا حکم نازل ہو۔ یعنی عورتوں کو گھر سے نکلنے کی مطلق اجازت نہ دی جائے۔ چنانچہ حضرت سودہ وضی اللہ عنہ اس کے اس کوئی تھیں۔ اس خواہش تھی

زول تجاب کے بعد قضاء حاجت کے لئے نکلیں ہی تھیں کہ اس کوک کی بیچان نہ سکے، پس اس کا گھر بی میں رہنا بہتر ہے۔

لئے حضرت سودہ رضی اللہ عنہ اگھر لوٹ آ سیں ۔ رسول اللہ شالٹ ہی گھیا اس وقت حضرت عائشہ ضی اللہ عنہا کے گھر میں سے ، اور کھانا نوش فر مار سے تھے۔ حضرت سودہ فی میں رہنا بہتر ہے۔

خورت سودہ رضی اللہ عنہا گھر لوٹ آ سیں ۔ رسول اللہ شالٹ ہی گھیا س وقت حضرت عائشہ ضی اللہ عنہا کے گھر میں ہوئی تو آ پ خور میں بین بری تھی میں بری تھی ہیں۔ آپ برا تارہ وقی طاری ہوئے۔ جب وی ممل ہوئی تو آ پ فرم مایا یہ نہیں بری تھی ہے۔ اس لئے آ پ نے گھر میں رہنے گوستی ہے آر بخاری شریف حدیث میں کیا۔ سے نے فرمایا: ''بہتر ہیں گیا۔ میں برا بھی حدیث میں میں کیا۔ اس کوئی ہوئی ہوئی کی اجازت دی گئی ہے'' (بخاری شریف حدیث 20 میں) کیونکہ بالکامیہ نکھنے کی ممانوت میں بری تھی ہوں کیا۔ آپ برا برا دوئی طاری ہوئے۔ جب وی ممل ہوئی تو آ پ فرم برای تھی کی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی۔ جب وی مملل ہوئی ہوئی۔ اس برائی ہوئی۔ اس برائی ہوئی۔ اس برائی ہوئی۔ اس بر

### عورت گھرے باحجاب نکلے

دوسرا طریقہ: یہ ہے کہ جب عورت بوقت ضرورت گھرے نکے تو بڑی چا دراوڑھ کر یا برقعہ پہن کر نکلے۔ سورة الاحزاب آیت ۵۹ میں ارشاد پاک ہے: ﴿یایُّهَا النَّبِیُّ! قُلْ لَازُوَاجِكَ، وَبَنتِكَ، وَنِسَآءِ الْمُوْمِنِيْنَ: یُدُنِیْنَ عَلَیْهِنَّ مِنْ جَلاَیْیِهِیْ وَلَیْ اللَّامِیْ اللَّامِی اللَ

تھیں تو چا دروں سے اپنے چہروں کو چھپالیتی تھیں۔اور صرف ایک آئکھ دیکھنے کے لئے کھی رہتی تھی (درمنثور ۲۲۱:۵)

البتہ بہت بوڑھی عورتوں کو اجازت دی گئی ہے کہ وہ بے تجاب نکل سکتی ہیں۔سورۃ النورآیت ۲۰ میں ارشاد پاک ہے:
﴿ وَ الْمُقُواعِدُ مِنَ النِّسَاءِ الْمَتِی لاَیوُ جُونَ نِکَاحًا ﴾ الآیۃ۔ترجمہ:اور بہت بوڑھی عورتیں جن کو نکاح کی کچھا مید نہ رہی ہو
یعنی وہ نکاح کے قابل نہ رہی ہو: ان پر اس بات میں کچھ گناہ نہیں کہ وہ اپنے (زائد) کیڑے اتار کھیں، بشر طیکہ ذیبنت
کادکھا واکرنے والی نہ ہوں یعنی ان کے لئے اجانب بھی مثل محارم کے ہوجاتے ہیں۔ جن اعضاء کا محارم سے چھپانا ضروری نہیں، بہت بوڑھی عورتوں کے لئے غیر محرموں سے بھی ان کا چھپانا ضروری نہیں۔ اور اگر وہ اس سے بچیں یعنی حضروری نہیں تو وہ ان کے لئے زیادہ بہتر ہے۔اور اللہ تعالی سب بچھ سننے والے، جاننے والے ہیں۔

### محارم وغيره كاحكم

سورة النورآیات ۳۰ وا۳ میں ستر و حجاب کے احکام کے ساتھ دواستناء بھی ذکر کئے گئے ہیں: ایک: ناظر یعنی ویکھنے والے کے اعتبار سے ۔ دوسرا: منظور یعنی جس کودیکھا جائے اس کے اعتبار سے ۔ ناظر کے اعتبار سے آٹھ قسم کے محرم مردوں کا اور چاردوسری اقسام کا استناء کیا گیا ہے ۔ اور منظور کے اعتبار سے ان چیزوں کا استناء کیا گیا ہے جو عادة کھل ہی جاتی ہیں ۔ وہ آیات یہ ہیں:

''آپ مسلمان مردوں ہے کہیں کہ اپنی نظامیں پنجی رکھیں۔اورا پنی شرمگاہوں کی تفاظت کریں۔ بیان کے گئے زیادہ پاکیز گی کی بات ہے۔ بیشک اللہ تعالی ان کاموں سے باخبر ہیں جودہ کیا کرتے ہیں۔اورآ ہے مسلمان عورتوں ہے کہیں کہ وہ اپنی نگاہ نیجی رکھیں۔اورا پی شرمگاہوں کی حفاظت کریں (حدیث میں ہے کہ نظر شیطان کے تیروں میں سے ایک زہر یلا تیر ہے لین نگاہ کی حفاظت ہی ہے شرمگاہ کی حفاظت ہوتی ہے )اورا پنی زیبائش ظاہر نہ کریں، مگروہ جو کھی ہی رہتی ہے (بیم مظاور کے اعتبار سے استثنا ہے۔اورزیبائش سے مراد: ہوتم کی خِلقی اور کبی زیبنت ہے۔اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ ماظھو منہاہے مراد چبرہ اور ہتھیا ہیاں ہیں۔ کیونکہ جب عورت کسی ضرورت سے باہر نکلے گی تو نقل و حرکت اور لین و بین کے وقت چہرے اور ہتھیا ہوں کو چھپانا مشکل ہے ) اوروہ اپنے دویئے اپنے سینوں پر ڈالے رہیں یعنی مجارم کے سامنے بھی سینہ کا دُوہرا پر دہ کریں۔اورا پئی زیبائش ظاہر نہ کریں (بید دسرے استثنا کی تمہید ہے ) مگر اپنے شوہروں، یا اپنے مسلمان سامنے بھی سینہ کا دُوہرا پر دہ کریں۔اورا پئی زیبائش ظاہر نہ کریں (بید دسرے استثنا کی تمہید ہے ) مگر اپنے شوہروں، یا اپنے خسروں، یا اپنے خسروں، یا اپنے بھا نیوں، یا اپنے ہو ایک کے سامنے جو ابھی عورتوں کی بردہ کی باتوں سے واقف نہیں ہوئے''

آ تھتم کے مردجن کا استثنا کیا گیا ہے: ()شوہر (اس کے لئے لفظ محرم عام معنی میں استعال کیا گیا ہے بفتہی اصطلاح

مرادنہیں)(۲) باپ( وادا، پرداوا)(۳) خسر (خسر کے باپ دادا)(۴) اپنے لڑکے(۵) شوہر کے دوسری بیوی سے لڑکے(۱) جیتی ،علاتی اوراخیاتی بھائی(2) تنیوں سم کے بھائیوں کےلڑکے(۸) تنیوں سم کی بہنوں کےلڑکے۔
دوسری ہم کے جپارلوگ:(۱) مسلمان عورتیں۔ان کے سامنے وہ اعضاء کھولنا جائز ہے جو محارم کے سامنے کھولنا جائز ہے جو محارم کے سامنے کھولنا جائز ہے جو محارم کے سامنے کھولنا جائز ایر دونوں داخل ہیں۔ مگرا کٹر فقہاء کے بزد یک اس سے صرف لونڈ یال مراد ہیں۔ غلام اس میں داخل نہیں۔ان سے غیر محارم کی طرح پردہ واجب ہے۔اوراس کا ایک قرینہ ہیے کہ اس کا فوٹڈ یال میں مراد ہیں۔ غلام اس میں داخل نہیں۔ان سے غیر محارم کے حکم میں دوئر چائوں فقہاء مثلاً امام شافعی رحمہ اللہ عام مراد لیتے ہیں۔ ان کے نزد یک مملوکہ غلام بھی محارم کے حکم میں میں۔ اور بعض فقہاء مثلاً امام شافعی رحمہ اللہ عام مراد لیتے ہیں۔ ان کے نزد یک مملوکہ غلام بھی محارم کی طرح ہے۔ شاہ صاحب قدرس سرۂ کی بھی یہی رائے ہے(۳) وہ مغقل اور برحواس شم کے لوگ جو عورتوں کی طرف کوئی رغبت نہیں رکھتے۔ طفیلی کی قیداح تر از ی نہیں۔ اور جو عورتوں کے حالات سے دکھی کی رہے ہو وہ وہ جا ہو ہوات اس سے پردہ واجب ہے، جا ہو وہ وہ طایا پیجوا میں کہ وہ اس کے اوصاف سن میں جو جو اس کے اس کے دولا سے بہنجوں کا تذکرہ آیا ہے (۳) وہ نابالغ بیچ جو عورتوں کے خصوص حالات اوران کے اوصاف سن وجمال سے بہنے ہیں۔

باقی آیت کریمہ:''اورعورتیں اپنے پاؤں زور سے زمین پر نہ ماریں کہ ان کامخفی زیورمعلوم ہوجائے (پس بجنے والا زیور پہننا جائز نہیں۔اور جب زیور کی آ واز کا پر دہ ضروری ہے تو خودعورت کی آ واز کا پر دہ بدرجہ اولی ضروری ہے۔ کیونکہ وہ زیور کی آ واز سے زیادہ ول کش ہے، پس بالغ عورتوں کی تعلیم بھی عورتوں ہی کے ذریعہ ہونی چاہئے ) اور اے مؤمنو! تم سب اللہ تعالیٰ کے سامنے تو ہے کروتا کہ تم فلاح یا ؤ''

حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ نے اس آیت کی تفسیر میں تین باتیں بیان کی ہیں:

پہلی بات: اللہ تعالی نے چہرہ اور دونوں ہتھیلیاں کھولنے کی اجازت دی ہے۔ کیونکہ چہرہ سے پہچان ہوتی ہے، اور ہاتھوں سے عموماً چیزیں لی دی جاتی ہیں۔ یعنی بیدونوں اعضاء حجاب میں داخل نہیں (جیسا کہ حضرت امام شافعی رحمہ اللہ کی رائے ہے) دوسری بات: چہرے اور ہتھیلیوں کے علاوہ سار ابدن چھپانا واجب ہے، مگر شوہر ، محارم اور مملوکہ غلام اس سے مشتیٰ ہیں ( بیرائے بھی حضرت امام شافعی رحمہ اللہ کی ہے)

تیسری بات: بہت بوڑھی عورتوں کواجازت دی ہے کہ وہ اپنے کیڑے اتار کھیں۔

فائدہ: یہ تیسری بات پہلی بات کے معارض ہے۔ جب جوان عورت کے لئے بھی چیرہ اور ہتھیلیوں کا حجاب نہیں آق بوڑھیوں کے لئے تو بدرجۂ اولی نہیں۔ پھر باقی کو نسے کپڑے نہ پہننے کی اجازت دی ہے؟! بات در حقیقت یہ ہے کہ سورة النور کی اس آیت میں حجاب اور ستر کے احکام ایک ساتھ بیان کئے گئے ہیں۔ اور سورۃ الاحز اب میں صرف حجاب کا مسئلہ بیان کیا ہے۔ اور اس میں چیرے کے حجاب کی صراحت ہے۔ البتہ سورۃ النور کی آیت ۲۰ میں اس سے بہت بوڑھی عور توں

کااشٹناءکیا گیاہے۔

اور چہرہ اور ہتھیلیاں ستر میں داخل نہیں ،اور محارم وغیرہ کے لئے تجاب میں بھی داخل نہیں۔ بلکہ فقہاء نے دونوں پیروں کو بھی ان کے ساتھ لاحق کیا ہے۔ یہ تین اعضاء کھلے ہوئے ہوئے کی حالت میں نماز درست ہے،اور محارم وغیرہ سے ان کا حجاب بھی نہیں ہے۔اور اجانب کے حق میں بوقت ضرورت ان کا کھولنا جائز ہے، بے ضرورت کھولنا جائز نہیں ،اور ان کے علاوہ بدن کا کھولنا مجبوری میں جائز ہے۔

فائدہ: آیت میں مذکورہ لوگوں کے حق میں چہرہ اور ہتھیلیوں کا تجاب نہیں۔ باقی بدن کا حکم بیان نہیں کیا۔اس کا تذکرہ احادیث اور کتب فقہ میں ہے۔ مثلاً: شوہر کے حق میں بدن کے کسی حصہ کا ستر واجب نہیں۔ اور باپ وغیرہ محارم کے حق میں سر، سینداور اس کے مقابل پیٹھ اور پیڈلی کا ستر واجب نہیں۔ پیٹ، اس کے مقابل پیٹھ اور گھٹنے سے نیچ تک ستر واجب ہے۔ ای طرح دیگرا حکام ہیں جو کتب فقہ میں مذکور ہیں۔

# اجنبی عورت کے ساتھ تنہائی جائز نہیں

تیسراطریقہ: بیمقررکیا کہ کوئی مردکسی اجنبی عورت کے ساتھ تنہائی میں جمع نہ ہو، جہال کوئی ایساشخص نہ ہوجس سے دونوں ڈریں۔درج ذیل تین احادیث اسی سلسلہ کی ہیں:

حدیث — رسول الله مِطَالِیْهَا اَیْمُ نَے فرمایا:''سنو! ہرگز کوئی مردکسی خاوند دیدہ عورت کے پاس رات نہ گذارے،الا بیر کہ وہ شوہر یامحرم ہو'' (رواہ سلم،مشکلوۃ حدیث ۳۱۰)

حدیث — رسولالله ﷺ فی فی منالانه این منالانه این منالانه این منالانه این منالانه این منال کا تیسراشیطان موگا''وہان کوفتنه میں مبتلا کردیگا(رواہ اکتر مذی مشکوۃ حدیث ۳۱۱۸)

حدیث — رسول اللہ مِنَائِیَا اِللہِ مِنَائِیَا اِللہِ مِنَائِیَا اللہِ مِنَائِیَا اللہِ مِنَائِیَا اللہِ مِنَائِیا ہِ نَائِیا ہِ نَائِیا ہِ اللہِ مِنائِیا ہِ نَائِیا ہِ نَائِیوں مِن اللہِ نَائِیا ہِ نَائِ نَائِیا ہِ نَائِی ہِ نَائِی ہِ نَائِیا ہِ نَائِی ہِ نَائِ نَائِی ہِ نَائِی ہِ

## دوسرے کاسترد کیھنے کی ممانعت

چوتھاطریقہ: یہ بچویز کیا کہ کوئی شخص کسی کاستر نہ دیکھے۔ نہ مردم دکا ، نہ عورت عورت کا ،اور نہ مردعورت کا اور نہ عورت مرد کا۔مگرمیاں بیوی مشتنیٰ ہیں۔ حدیث شریف میں ہے کہ:'' نہ آ دمی دوسرے آ دمی کے ستر کو دیکھے ،اور نہ عورت دوسری عورت کے ستر کود کیھے' پس غیرجنس کا ستر دیکھنا بدرجہ اولی ممنوع ہے (مفکوۃ حدیث ۳۱۰۰) تشریح: ستر دیکھنے کی مما نعت دووجہ ہے کی ہے:

پہلی وجہ — ستر دیکھناشہوت کو کھڑ کا تا ہے۔غیرجنس کا ستر دیکھنے میں توبیہ بات اظہر ہے۔اور ہم جنس میں بھی بھی اس کی نوبت آتی ہے۔عورتیں بھی بھی ایک دوسرے پر فریفتہ ہوتی ہیں۔اور مرد بھی بھی ایک دوسرے پر عاشق ہوتے ہیں۔اورستر دیکھنے کی بچھ حاجت نہیں ،اس لئے اس کی ممانعت کی (اور مجبوری کی حالت مشتنیٰ ہے)

دوسری وجہ —ستر چھپانا تہذیب کی بنیادی ہاتوں میں سے ہے۔ دنیاجہاں کے تمام لوگ اعضاء مستورہ کوشرمگاہ کہتے ہیں۔ یعنی ان کا کھولنایاد کھنا بے حیائی کی ہات ہے،اس لئے اس کی ممانعت کی۔

# چمٹ کرسونے کی ممانعت کی وجہ

پانچوال طریقہ:بیمقررکیا کہ دوشخص ایک کپڑے میں چمٹ کرنہ سوئیں۔ای حکم میں ایک حیار پائی پررات گذارنا بھی ہے، کیونکہ نیند میں ایک دوسرے سے چمٹ سکتے ہیں۔درج ذیل دوحدیثیں ای سلسلہ کی ہیں:

حدیث (۱) — رسول الله مَاللَّهُ عَالِیَّهِ اللهِ مِن فِر مایا: '' ایک آدمی دوسرے آدمی تک ایک کیڑے میں نہ پہنچے یعنی بدن لگا کر نہ سوئے۔اورایک عورت دوسری عورت کے ساتھ ایک کیڑے میں نہ پہنچے'' (مشکوۃ حدیث ۳۱۰۰)

حدیث(۲) — رسول الله میتالینیکی نیاز ' ایک عورت دوسری عورت سے کھلاجسم نہ لگائے ، پس وہ اپنے شوہر سے اس عورت کا حال اس طرح بیان کرے گویاوہ اس کود مکھ رہاہے'' (مشکوۃ حدیث ۲۰۹۹)

#### نہیں۔نیزغیرشوہرے غیلان کی لڑکی کا حال بیان کرنے میں اس غیر کی فریفتگی کا اندیشہ ہے۔

#### ﴿ ذكر العورات ﴾

اعلم: أنه لما كان الرجالُ يُهَيِّجُهم النظرُ إلى النساء على عشقهن، والتولُّهِ بهن؛ ويفعلُ بالنساء مشلَ ذلك، وكان كثيرًا مَّايكون ذلك سببًا لأن يُبتغى قضاءُ الشهوة منهن على غير السنة الراشدة، كاتباع من هي في عصمة غيره، أو بلانكاح، أو من غير اعتبار كفاء ق، والذي شوهد من هذا الباب يُغنى عما سُطر في الدفاتر: اقتضت الحكمةُ أن يُسَدَّ هذا الباب. ولما كانت الحاجات متنازعةً مُحْوِجَةً إلى المخالطة: وجب أن يُجعل ذلك على مراتب بحسب الحاجات، فشرع النبي صلى الله عليه وسلم وجوهًا من الستر:

أحدها: أن لا تخرج المرأةُ من بيتها إلا لحاجة لاتجد منها بُدًّا. قال صلى الله عليه وسلم: "المرأةُ عورةٌ، فإذا خرجتِ اسْتَشْرَفَهَا الشيطانُ" وقال الله تعالى: ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ﴾ أقول: معناه: استشرف حِزْبُه، أو هو كناية عن تَهَيُّئ أسباب الفتنة.

وكان عمر رضى الله عنه \_ لِمَا أُوتى من علم أسرار الدين \_ حريصًا على أن يُنْزلَ هذا الحجاب، حتى نادى: ياسو دة! إنكِ لاتَخْفَيْنَ علينا" لكنه صلى الله عليه وسلم رأى أن سدَّ هذا الباب بالكلية حرجٌ عظيم، فندب إلى ذلك من غير إيجاب، وقال: " أَذِنَ لكنَّ أن تخرجن إلى حوائجكن"

الثانى: أن تُلقِى عليها جِلْبَابَها، ولا تُظهر مواضع الزينة منها، إلا لزوجها، أو لذى رَحِم مَحْرَمٍ.
قال تعالى: ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِيْنَ: يَغُصُّوْا مِنْ أَبْصَارِهِمْ، وَيَحْفَظُوْا فُرُوْجَهُمْ، ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ، إِنَّ اللَّهَ خَبِيْرٌ بِّمَا يَصْنَعُوْنَ فُرُوْجَهُنَ، وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ: يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ، وَيَحْفَظْنَ فُرُوْجَهُنَ، وَلاَيُبْدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا لِلْمُوْلِيَقِينَ، وَلاَيُبْدِيْنَ وَيَعْفَظُنَ فُرُوْجَهُنَ، وَلاَيُبْدِيْنَ وَيَنْتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ، أَوْ اَبْنَائِهِنَّ، أَوْ أَبْنَاءِ بُعُولَتِهِنَّ الله قوله: ﴿ تُفْلِحُونَ ﴾ آلى قوله: ﴿ تُفْلِحُونَ ﴾ آبُو أَبْنَاء بُعُولَتِهِنَ ﴾ إلى قوله: ﴿ تُفْلِحُونَ ﴾

فرخَّص فيما يقع به المعرفة من الوجه، وفيما يقع به البطش في غالب الأمر، وهو اليدان. وأو جب ستر ماسوى ذلك إلا من بعولتهن، والمحارم، وماملكت أيمانهن من العبيد. ورخص للقواعد من النساء أن يضعن ثيابهن.

الثالث: أن لا يَخْلُو رجل مع امرأة، ليس معهما من يَهَابَانِه. قال صلى الله عليه وسلم: "ألا!

لا يَبِيْتَنَ رَجِلَ عِنسد امسرأة ثيب إلا أن يكون ناكحا أو ذارحم، وقال صلى الله عليه وسلم: لا يَبِينَتَنَ رَجِلَ بِامرأة، إلا كان ثالثَهما الشيطان، وقال صلى الله عليه وسلم: "لا تَلِجُوْا على الله عليه وسلم: "لا تَلِجُوْا على المُغيباتِ، فإن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم،

الرابع: أن لاينظر أحدٌ — امرأة كانت أورجلاً — إلى عورة الآخر — امرأة كانت أو رجلًا — إلا الزوجان.

قال صلى الله عليه وسلم: "لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل، ولا المرأة إلى عورة المرأة" أقول: وذلك: لأن النظر إلى العروة يهيج الشهوة، والنساء ربما يتعاشقن فيما بينهن، وكذلك الرجال فيما بينهم، ولا حرج في ترك النظر إلى السوءة. وأيضًا: فستر العورة من أصول الارتفاقات، لابد منها.

الخامس: أن لا يُكامِعَ أَحِدٌ أحدًا في ثوب واحد. وفي معناه: أن يَبِينَا على سرير واحدٍ، مثلاً, قال صلى الله عليه وسلم: "لا يُفضى الرجل إلى الرجل في ثوب واحد، ولا تفضى المرأة إلى المسرأة في ثوب واحد، وقال صلى الله عليه وسلم: "لا تُباشر المرأة المرأة، فَتَنْعَتُهَا لزوجها، كأنه ينظر إليها"

أقول: السبب: أنه أشد شيئ في تهيئج الشهوة، والرغبة تورث شهوة السّحاق واللواطة. وقوله: "كأنه ينظر إليها". معناه: أن مباشرة المرأة المرأة ربما كانت سببا لإضمار حبها، فيجرى على لسانها ذكر ما وجدت من اللذة: عند زوجها، أو ذي رحم منها، فيكون سببا لتولّههم، وأعظم المفاسد: أن تُنعَتَ امرأةٌ عند رجل ليس زوجًا لها، وهو سبب إخراج هِينتِ المخنّثِ من البيوت.

ترجمہ جم کے ان حصول کا بیان جن کا کھولنا موجب شرم ہے: جان لیس کہ جب عورتوں کود کھنا مردوں کو برا بھیختہ کیا کرتا ہے ان کے عشق پر، اوران پر فریفتگی پر، اورو کھنا عورتوں کے ساتھ بھی ایسا ہی کیا کرتا ہے۔ اور بار ہایہ چیز سبب بن جایا کرتی ہے اس بات کی کہ عورتوں سے حاجت روائی چاہی جائے ، سنت راشدہ (دین طریقہ ) کے برخلاف بیجے اس عورت کے بیچھے پڑنا جو کہ وہ اس کے علاوہ کی پناہ میں ہے، یا نکاح کے بیچھے پڑنا جو کہ وہ اس کے علاوہ کی پناہ میں ہے، یا نکاح کے بغیر، یا کفاءت کا اعتبار کئے بغیر، اور جومشاہدہ کیا گیا ہے اس قبیل کی ہاتوں سے وہ بے نیاز کرتا ہے ان باتوں سے جو بڑی کتابوں میں کھی ہوئی ہیں: پس چاہا حکمت نے کہ بیدروازہ بند کردیا جائے۔ اور جب حاجتیں متضاد، اختلاط پر مجبور کرنے والی تھیں تو ضروری ہوا کہ بیسد باب حاجتوں کے لحاظ سے مختلف مرانب پر گردانا جائے۔ چنا نجے نبی مِثالاتِ کا پردے کے ختلف طریقے مشروع فرمائے سان میں سے ایک: یہ اس سے ایک ایک ایک سے ایک ایک سے ایک سے ایک ایک سے ایک ایک سے ایک ایک ایک سے ایک ایک سے ایک ایک سے ایک سے ایک سے ایک سے ایک سے ایک سے ایک ایک ایک سے ایک ایک ایک سے ایک سے ایک ایک سے ایک سے ایک سے ایک سے ایک ایک سے ایک سے ایک سے ایک سے ایک ایک سے ایک

ہے کہ ورت اپنے گھر سے نہ نکلے مگر کسی ایسی ضرورت کے لئے جس سے کوئی چارہ نہ ہو ۔ اس کا مطلب: شیطان کی پارٹی گھورتی ہے، یاوہ فتنہ کے اسباب کے مہیا ہونے سے کنامیہ ہو۔ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ ۔ بایں وجہ کہ وہ دین کے رموز کاعلم دیئے گئے تھے ۔ شدید خواہش مند تھے کہ یہ پر دہ نازل ہو۔ یہاں تک کہ آپ نے پکارا:''اے سودہ! تم ہم سے حجیب نہیں سکتیں'' مگر نبی سِاللہ اِنجائے ہے دیکھا کہ اس دروازہ کو بالکلیہ بند کرنا ہڑی تھی ہے۔ پس آپ نے اس پر دہ کی طرف بلایا یعنی مستحب قرار دیا۔ واجب کئے بغیر، اور فرمایا:''تہمیں اجازت دی گئی ہے کہ تم اپنی ضروریات کے لئے نکاؤ'

دوسراطریقہ: یہ ہے کہ اپنے اوپر اپنی چا درڈال لے، اور اپنی زیبائش کی جگہیں ظاہر نہ کرے مگر اپنے شوہریا ذی رحم محرم کے سامنے سے پس (۱) اجازت دی اللہ تعالی نے اس عضو میں جس کے ذریعہ پہچان ہوتی ہے یعنی چرہ ، اور اس عضو میں جس کے ذریعہ پہچان ہوتی ہے یعنی چرہ ، اور اس عضو میں جس کے ذریعہ علاوہ کا پر دہ مگر ان کے شوہروں اور محارم سے اور ان غلاموں سے جن کے مالک ہیں ان کے دائیں ہاتھ (۳) اور اجازت دی بہت بوڑھی عورتوں کو کہ وہ اپنے کارم سے اور ان غلاموں سے جن کے مالک ہیں ان کے دائیں ہاتھ (۳) اور اجازت دی بہت بوڑھی عورتوں کو کہ وہ اپنے کہ خورت ہویا ہم دے ساتھ ، نہ ہوان کے ساتھ وہ شخص جمی کیڑے اتا در کھیں سے چوتھ اطریقہ: یہ ہے کہ نہ دیکھے کوئی سے خواہ عورت ہویا ہم د سے دونوں ڈریں سے چوتھ اطریقہ: یہ ہے کہ نہ دیکھے کوئی سے خواہ عورت ہویا ہم د سے دونوں ڈریس سے دونوں کی اُن بنیادی ہاتوں میں ۔ اور کھھ تگی نہیں نگا ہے کی طرف نہ دیکھنے میں ۔ اور نیز: پس نگا ہے کی طرف نہ دیکھنے میں ۔ اور نیز: پس نگا ہے کی طرف نہ دیکھنے میں ۔ اور نیز: پس نگا ہے کو چھیانا ارتفا قات (تہذیب) کی اُن بنیادی ہاتوں میں سے ہے جن سے چارہ نہیں ۔

یانچواں طریقہ: یہ ہے کہ کوئی شخص کی کوایک کپڑے میں نہ چمٹائے۔ اوراس کے معنی میں ہے کہ دونوں ۔ مثال کے طور پر ۔ ایک چار پائی پردات گذاریں۔ میں کہتا ہوں: (ایک کپڑے میں چٹ کرسونے کی ممانعت کا) سبب بیہ کہ دہ یعنی جسم سے جسم لگانا سخت ترین چیز ہے۔ یعنی نہایت خطرناک ہے شہوت بھڑکا نے میں۔ اورخواہش: چپٹی لڑانے اوراغلام کا جذبہ پیدا کرتی ہے۔ اورا آپ کا ارشاد: ' گویا وہ شوہراس فورت کود کھر ہاہے' اس کا مطلب بیہ ہے کہ عورت کا حورت سے جسم لگانا کبھی سبب بن جاتا ہے اس کی محبت کودل میں چھپانے کا۔ پس اس کی زبان پر جاری ہوتا ہے اس لذت کو این کرہ جواس نے پایا: اپنے شوہر یا اپنے رشتہ دار کے سامنے۔ پس وہ تذکرہ سبب بن جاتا ہے اس کی فریفتگی کا۔ اور خرابیوں میں سب سے بڑی خرابی: بیہے کہ کی فورت کا حال بیان کیا جائے ایشے فض کے سامنے جواس کا شوہر نہیں اور فرابیوں میں سب سے بڑی خرابی: بیہے کہ کی فورت کا حال بیان کیا جائے ایشے فض کے سامنے جواس کا شوہر نہیں اور فرابیوں میں سب سے بڑی خرابی انے کی وجہ ہے (کامع می محامعہ: حفاظت وغیرہ کے لئے کہی کو خود سے چیٹالینا) .

تصحیح: وجوها من الستو مطبوعه میں وجوها من السنن تھا۔ بیتے مخطوط کرا چی ہے گی ہے۔اورمولانا سندھی رحمہ اللہ نے بھی کی ہے۔

N

公

公

#### سترعورت فرض ہونے کی وجہ

عورت بعنی نگایا: وہ اعضاء ہیں جن کا گھلنا متوسط (معتدل)عرف وعادت میں معیوب سمجھا جاتا ہے۔ جیسے دور نبوی میں قریش کی عادتیں دیگر قبائل کی بہنبت معتدل تھیں۔ اور سترعورت انسانوں کے مسلمہ ارتفا قات (تہذیب) کی بنیادی بات ہے۔ اور ان چیزوں میں سے ہے جس کے ذریعہ انسان کا دیگر حیوانات سے امتیاز ہوتا ہے۔ اس لئے شریعت نے سترعورت فرض کیا ہے۔

ستر کابیان: دوشرمگاہیں(بول و براز کی جگہیں) دوفو طے، زیرناف اور دونوں رانوں کی جڑیں جوزیرناف ہے مصل ہیں: بدیمی طور پرستر ہیں۔ پس ان پر دلیل قائم کرنے کی حاجت نہیں۔اور متعددا حادیث اس پر دلالت کرتی ہیں کہ ران بھی ستر ہے۔وہ روایات درج ذیل ہیں:

حدیث (۱) — رسول الله مینگانیکی نیم مایا: ''جبتم میں سے کوئی شخص اپنے غلام کا اپنی باندی سے نکاح کردے تو وہ ہرگز باندی کے ستر کوندد کچھے' اورا لیک روایت میں ہے: ''لیں وہ ہرگز ندد کچھے اس حصد کو جوناف سے نیچے اور گھٹنے سے اوپر ہے'' (رواہما ابوداؤد، واسنادہ حسن ہشکاوۃ حدیث الاس) اس حدیث میں باندی کے سترکا بیان ہے۔اورا یک قول میں مرداور باندی کے سترکا بیان ہے۔اورا یک قول میں مرداور باندی کاسترا یک ہے (ہدایہ)

حدیث (۲) — جُر مدرضی الله عند جواصحاب صفّه میں سے تنے،رسول الله میلانی آیا نے فرمایا: 'کیاتہ ہیں معلوم نہیں کہ ران سر ہے!' (مشکلوۃ حدیث ۱۳۳۳) علاوہ ازیں: آپ نے حضرت علی رضی الله عند سے فرمایا: 'اے علی! بنی ران نه کھولو، اور نہ کسی زندہ کی ران دیکھو، نہ کسی مردہ کی' (مشکلوۃ حدیث ۱۳۱۳) اور حضرت معمر رضی الله عند سے فرمایا: ''معمر! اپنی را نیں ڈھا نگ لو، کیونکہ دونو ل را نیں ستر ہیں' یہ روایات گرضعیف ہیں، مگر سب مل کرحسن لغیرہ ہیں۔

اوراس کے خلاف حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جنگ خیبر کے موقعہ پررسول اللہ صِلاَیْفِیَا ﷺ نے اپنی ران سے لنگی ہٹائی ، یہاں تک کہ حضرت انس نے آپ کی ران کی سفیدی دیکھی ( بخاری حدیث ۳۵۱) بیروایت قوی ہے ، جوران کے ستر نہ ہونے پر دلالت کرتی ہے۔

شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں: اختلاف روایات کی صورت میں احتیاط کی بات بیہ ہے کہ ران کوستر قرار دیا جائے۔ یہی بات شریعت کے ضوابط سے اقر ب ہے۔ یعنی جب تُحرم و میج دلائل میں تعارض ہوتا ہے تو تُحرم روایات کوتر جے دہی جاتی ہے۔ یہی بات امام بخاری رحمہ اللہ نے فر مائی ہے ( کتاب الصلوٰة ، باب (۱۲) باب ما یُذکو فی الفحذ )

فائدہ(۱): گھٹنہ: امام شافعی رحمہ اللہ کے نزد یک ستر میں شامل نہیں۔ امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے نزد یک ستر ہے۔ کیونکہ اس میں بھی روایات متعارض ہیں۔ مذکورہ بالا روایت کہ'' ہرگز نہ دیکھے اس حصہ کو جوناف سے بنچے اور گھٹنہ سے اوپرہے''ال پردلالت کرتی ہے کہ گھٹے سترنہیں۔اورسنن دارقطنی (۲۳۱۱) میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ضعیف روایت ہے کہ'' گھٹے ستر میں شامل ہے''اور بخاری شریف (حدیث ۳۹۹۵) میں بیدوا قعہ مروی ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ پانی کی جگہ میں تشریف فرما تھے،اوردونوں یا ایک گھٹے کھلا ہوا تھا کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ آئے آپ نے ان کوڑھا نک لیا۔اس لئے احتیاط کی بات بیہ ہے کہ گھٹے کو بھی ستر میں شامل کیا جائے۔

فائدہ(۲) : عورت کا ستر بھی وہی ہے جومرد کا ہے۔ چنانچہ ایک عورت دوسری عورت کے باقی بدن کود کھے گئی ہے۔
البتہ عورت کے لئے ستر عورت کے علاوہ حجاب کا مسئلہ بھی ہے ، جومرد کے لئے نہیں ۔ اس لئے مرد کا باقی بدن ہرکوئی دیکھ سکتا ہے ۔ اجنبی عورت بھی دیکھے گئی ہے ، بشرطیکہ فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔ کیونکہ مرد کا جسم اول تو پرشش نہیں ۔ ٹانیا: مرد کے مشاغل بھی باقی بدن کھو لئے پر مجبور کرتے ہیں ۔ پس اگر اس کود کیھنے کی ممانعت کی جائے گی تو حرج واقع ہوگا ۔ اور عورت کے لئے چونکہ ستر عورت کے ساتھ حجاب کا مسئلہ بھی ہے ، اس لئے اس کے احکام مرد سے مختلف ہیں ۔ جو میہ ہیں :

ا — عورت کا اینے میاں سے کوئی حجاب نہیں ، بلکہ ستر عورت کا حکم بھی نہیں ۔

۲ — محارم سے پیٹ اوراس کے مقابل پیٹھ کا حجاب واجب ہے۔اور چیرہ ،سر،بال،گردن ،کان ،باز و،ہاتھ ، پاؤں ، پنڈلی ،اورگردن سے متصل سینہ کا بالائی حصہ اوراس کے مقابل کی پیٹھ حجاب سے خارج ہے ، جبکہ فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔اور سینہ کا بالائی حصہ اس لئے متنٹی کیا گیا ہے کہ بچہ کو دودھ پلانے کے لئے بید حصہ محارم کے سامنے کھولنا پڑتا ہے۔اور جب بیہ حصہ متنٹی کیا گیا تو اس کے مقابل پیٹھ کا حصہ بھی متنٹی کیا گیا۔

سر سنماز میں چېره، دونوں ہتھیلیاں اور دونوں پیر( ٹخنوں سے نیچے ) تجاب سے خارج ہیں۔ باقی سارابدن ڈھا نک کرنماز پڑھناضروری ہے۔

٣ — اوراجانب سے خوف فتنہ کے وقت تمام جسم کا تجاب واجب ہے۔اور بوفت ضرورت چہرہ اور ہتھیلیاں کھولنا جائز ہے۔اور بے ضرورت کھولنے میں اختلاف ہے۔امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک بیاعضاء تجاب میں شامل نہیں۔اور احناف کے نزویک شامل ہیں۔احناف ﴿إِلَّا مُساطَّهُ رَ مِنْهَا ﴾کوضرورت پراور﴿ يُدُنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيْبِهِنَّ ﴾کو ضرورت نہ ہونے پرمحمول کرتے ہیں۔واللہ اعلم۔

واعلم: أن ستر العورة — أعنى الأعضاء التي يحصل العار بانكشافها بين الناس في العادات المتوسطة، كالتي كانت في قريش مثلاً يومئذ — من أصل الارتفاقات المسلمة عند كل من يسمى بشرًا، وهو مما امتاز به الإنسان من سائر أنواع الحيوانات، فلذلك أو جبه الشرع. والسَّوْء تان والخصيتان والعانة وماوليها من أصول الفخذين من أجلى بديهيات الدين أنها من العورة، لاحاجة إلى الاستدلال في ذلك.

ودَلَّ قولُه صلى الله عليه وسلم: "إذا زوَّج أحدُكم عبدَه أمتَه فلاينظرنَّ إلى عورتها "وفي رواية: "فلاينظرنَّ إلى مادون السُّرة وفوق الركبة "وقولُه عليه السلام: "أما علمتَّ أن الفخذَ عسورةٌ": على أن الفخذين عورةٌ، وقد تعارضت الأدلة في المسألة، لكن الأخذ بهذا أحوط، وأقربُ من قوانيْن الشرع.

ترجمہ: اور جان لیں کہ سرعورت سے عورت سے مراد لیتا ہوں میں اُن اعضاء کوجن کے لوگوں کے درمیان کھلنے سے شرم حاصل ہوتی ہے۔ یعنی شرمندگی ہوتی ہے متوسط عادتوں میں۔ جیسے وہ عادتیں جومثال کے طور پراس زمانہ میں قریش میں تھیں سے متفقہ ارتفاقات کی بنیاد سے ہے، تمام ان لوگوں کے نزدیک جو''انسان'' کہلاتے ہیں۔ اور وہ (ستر عورت) ان چیزوں میں سے ہے جس کے ذریعہ انسان ممتاز ہوتا ہے حیوانات کی دیگر اقسام سے۔ پس اسی وجہ سے شریعت نے اس کو واجب کیا ہے۔

اور دوشرمگاہیں اور دوفوطے اور زیریاف اور وہ جو عانہ ہے متصل ہے دونوں رانوں کی جڑوں ہے: دین کی واضح بدیہیات میں سے بیہے کہ وہ نگایا ہیں۔ پچھھاجت نہیں اس پردلیل قائم کرنے کی۔

اور دلالت کرتی ہیں ( دورواینین ) اس بات پر کہ دونوں را نیں ستر ہیں۔اوراس مسئلہ میں دلائل متعارض ہیں ،لیکن اِن روایات کولینازیادہ احتیاط کی بات ہے،اور شریعت کے ضوابط سے قریب تر ہے۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

#### بر ہنہ ہونے کی ممانعت کی وجہ

حدیث(ا) — رسول الله مِیالیُفِیَائِیمِ نے فرمایا:''بر ہند ہونے سے بچو، کیونکہ تمہارے ساتھ وہ لوگ (فرشتے ) ہیں جوتم سے جدانہیں ہوتے ،مگراستنج کے وقت اور جب آ دمی اپنی بیوی سے ہم بستر ہوتا ہے ، پس ان سے شرماؤ،اوران کالحاظ کرؤ' (مشکلوۃ حدیث ۳۱۱۵)

تشری جرہند ہونا جائز نہیں ،اگر چہ تنہائی میں ہو،البتہ ایم ضرورت کے وقت جائز ہے جس سے چارہ نہ ہو، جیسے قضاء حاجت کے وقت ستر کھولنا۔اور بیممانعت دووجہ ہے :

پہلی وجہ — بارہاایساہوتاہے کہ کوئی شخص احیا تک آجا تاہے۔ پس اگرآ دی نظاہوگا تواس کے ستر پر دوسرے کی نظر

پڑے گی ،اور عار لاحق ہوگا۔

دوسری وجہ — رحمۃ اللہ(۳۳۱) میں بیان کیا جاچکا ہے کہ اعمال واخلاق میں دوطر فیعلق ہے بیعنی جیسے اخلاق ہوتے ہیں ویسے اعمال صادر ہوتے ہیں۔ اور اخلاق خود اعمال سے بیدا ہوتے ہیں۔ یعنی جوشخص حیادار ہے، اس کے فنس پراحتیاط واستحکام کا غلبہ ہوتا ہے، وہ بے شرم اور بے لگام نہیں ہوتا، وہ ضرور پردہ کا اہتمام کرے گا۔ اور پردہ کے اہتمام ہی سے بیہ صفات جمیدہ: حیاو غیرہ آدمی میں بیدا ہوتی ہیں۔

# مردوں کونظریں نیجی رکھنے کا حکم دینے کی وجہ

سوال: حجاب کا حکم عورتوں کو دیا گیاہے، پس ان کو بیچ کم دینا کہا پنی نظریں نیچی رکھیں:معقول بات ہے۔مگرسورۃ النور آیت ۳۰میں یہی حکم مردوں کوبھی دیا گیاہے،اس کی کیاوجہ ہے؟

جواب: مردول كونظرين فيحى ركھنے كاحكم دوجہ سے ديا ہے:

پہلی وجہ — جومعاملہ دو شخصوں ہے متعلق ہوتا ہے: وہاں جب شریعت ایک شخص کو کسی بات کا تھم دیتی ہے، تو وہ چاہتا ہے کہ دوسرے کو بھی تھم دیا جائے کہ وہ پہلے مخص کے ساتھ اس کو دیئے گئے تھم کے موافق معاملہ کرے۔ مثلاً: عورتوں کو تھم دیا کہ وہ اپنا نکاح خود نہ کریں، بلکہ ان کے اولیاء ان کا نکاح کریں۔ تو اولیاء کو بھی تھم دیا کہ وہ عورتوں کی مرضی معلوم کر کے ان کا نکاح کریں، من مانی نہ کریں۔ اسی طرح جب عورتوں کو تھم دیا کہ وہ تجاب میں رہیں اور نظریں نیچی رکھیں، تو مردوں کو بھی ترغیب دی کہ وہ بھی نظریں نیچی رکھیں، تو مردوں کو بھی ترغیب دی کہ وہ بھی نظریں نیچی رکھیں، عورتوں کو نہ کے میں۔

وضاحت:عورتوں کا ظاہری لباس بھی بھی دل کش ہوتا ہے،اور بھی عورت کو چبرہ وغیرہ کھولنے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ جیسے احرام میں اور دوا خانے میں ۔ایسی صورت میں مردوں پر لازم ہے کہ وہ اپنی نگا ہوں کی حفاظت کریں۔ تا کہ حجاب کا مقصد بروئے کارآئے۔

دوسری وجہ —— مردول کونظریں نیجی رکھنے کا حکم ان کے نفوس کوسنوارنے کے لئے دیا گیاہے۔ان کی اصلاح اس وقت ہو حکتی ہے جب وہ اپنی نگاہول کی حفاظت کریں ،اورخو د کواس کا پابند بنائیں۔اگر وہ عورتوں کو تاکتے جھا نکتے ریں گے توان کے دل خراب ہوجائیں گے۔

## ا جا نک پڑی ہوئی نظرفوراً پھیرلینا ضروری ہے

حدبیث — رسول الله مِتَالِلْتُوَاتِیمُ نے حضرت علی رضی الله عنه سے فر مایا: ''اے علی! نظر کے پیچھے نظر نہ ڈ الو کیونکہ تمہارے لئے پہلی نظر (جواجیا نک پڑی ہے) جائز ہے،اور دوسری نظرتمہارے لئے جائز نہیں'' (مشکوۃ حدیث ۳۱۱) تشری اس حدیث میں اس طرف اشارہ ہے کہ پہلی نظر کو زیادہ دیر تھی ہرائے رکھنا بھی بمنزلہ 'دوسری نظر کے ہے۔ پس اچا نک نظر پڑجائے تو فوراً اس کو پھیرلینا ضروری ہے۔اور بیا شارہ اس طرح فرمایا ہے کہ آپ نے الآخر ۃ فرمایا ہے الشانیۃ نہیں فرمایا۔دوسری نظروہ ہے جو پہلی کے انقطاع کے بعدوجود میں آئے۔اور پچھلی نظر عام ہے۔ پہلی کی پچھلی حالت بھی پچھلی ہے۔

### نابینا سے پردہ کرنے کی وجہ

حدیث — حضرت امسلمه رضی الله عنبا ہے مروی ہے کہ وہ اور حضرت میمونہ رضی الله عنهمانی مِثَلِاتَهَا مِیْلِیْ اللّه عنها ہے پاس تقییں۔ اچا نک حضرت عبدالله بن ام مکتوم رضی الله عنه آئے۔ آپ نے دونوں سے پردہ کرنے کے لئے فر مایا۔ ام سلمہ ؓ نے عرض کیا: کیاوہ نابینانہیں ہیں، جوہمیں نہیں دیکھتے؟ آپ نے فر مایا:'' تو کیاتم دونوں بھی نابینا ہو؟ کیاتم دونوں ان کو نہیں دیکھتیں؟''(مشکوة حدیث ۳۱۱۲)

تشری نابینا سے پردہ کرنے کا حکم دینے کی وجہ یہ ہے کہ عور تیں بھی مردوں میں رغبت رکھتی ہیں، جیسے مردعور توں میں رغبت رکھتے ہیں۔ پس یہاں بھی فساد کا اندیشہ ہے، اس لئے پردہ واجب ہے۔

# اپنے غلام سے پردہ نہ ہونے کی وجہ

حدیث — نبی مِنالِنَهَ اَیَمُ مِنالِنَهُ اَیَمُ مِنالِنَهُ اِیمُ الله عنها کے پاس ایک غلام کے کرتشریف لے گئے ، جوآپ نے ان کو ہمہہ کیا تھا۔ حضرت فاطمہ یُنے اس وقت ایسا کپڑا اوڑ ھر کھا تھا کہ اگر سرڈ ھانکی تھیں تو ہیر کھل جاتے تھے۔ اور پیرڈ ھانکتی تھیں تو سرکھل جاتا تھا۔ جب رسول اللہ مِنالِنَهُ اِیمُ نے ان کی پریشانی دیکھی تو فر مایا:''پریشان نہ ہوو، آنے والے تمہارے ابا اور تمہاراغلام ہی ہیں'' (مشکلو قدیث ۲۰۱۰)

تشری :اس روایت سے معلوم ہوا کہ مملوکہ غلام سے پر دہ نہیں۔ یہی امام شافعی رحمہ اللہ کا مسلک ہے۔شاہ صاحب رحمہ اللہ فلام منزلہ محارم اس لئے ہے کہ اس کی اپنی مالکہ کی طرف رغبت نہیں ہوتی ، کیونکہ اس کی نگاہ میں مالکہ کی عظمت ہوتی ہے۔اور مالکہ کی بھی اس میں رغبت نہیں ہوتی ، کیونکہ اس کی نگاہ میں غلام حقیر ہوتا ہے۔ نیز ان کا ہروقت کا ساتھ ہے، پس پر دہ کرنے میں دشواری ہے۔

## محارم کا پردہ ہلکا ہونے کی وجہ

اورمحارم کے حجاب میں جو تخفیف کی گئی ہے اس کی چندوجوہ ہیں: اول: نز دیک کی رشتہ داری بے رغبتی کی اختالی جگہ ہے۔ مال بہن میں کس کورغبت ہوتی ہے؟ دوم: محارم ہے نکاح چونکہ ہمیشہ کے لئے حرام ہے،اس لئے مایوی اس عورت - انتہ جات کا میں کورغبت ہوتی ہے۔ میں لا کچے گوختم کردےگی۔سوم:عرصۂ دراز کا ساتھ بھی قلت ِنشاط کا سبب ہے۔ چہارم:ہروقت کا ساتھ ہونے کی وجہ سے پردہ میں دشواری ہے۔ پنجم:ہروقت کے ساتھی کی طرف التفات کم ہوتا ہے — ان تمام وجوہ سے محارم کا پردہ اجانب سے ہلکار کھا گیا ہے۔واللہ اعلم

00

[١] وقال صلى الله عليه وسلم: "إياكم والتعريّ! فإن معكم من لايفار قكم إلا عند الغائط، وحين يُفضى الرجل إلى أهله، فاستحيوهم وأكرموهم" وقال: " فالله أحق أن يُستحيى منه"

أقول: التعرى لا يجوز وإن كان خالياً، إلا عند ضرورة لا يجد منها بدًا، فإنه كثيرًا مَّا يهجم الإنسانُ عليه. والأعمالُ إنما تعتبر بالأخلاق التي تنشأ منها. ومنشأ السِّتر الحياء، وأن يُغلب على النفس هيئة التحفُّظ والتقيُّد، وأن يَترك الوقاحة، وأن لا يسترسل.

[٢] وإذا أمر الشارع أحدًا بشيئ اقتضى ذلك أن يؤمر الآخرُ أن يفعل معه حسب ذلك، فلما أمرت النساء بالتستر وجب أن يُرَغَّبَ الرجال في غض البصر. وأيضًا: فتهذيب نفوس الرجال لايتحقق إلا بغضّ الأبصار، ومؤاخذة أنفسهم بذلك.

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: "فإن لك الأولى، وليست لك الآخرة" أقول: يشير أن حالة البقاء بمنزلة الإنشاء.

[٤] وحين دخل أعرابي، وقيل: أليس هو أعمى الأيبصرنا؟ قال صلى الله عليه وسلم: "أفعمياوان أنتما؟ ألستُما تُبصرانه؟"

أقول: السر في ذلك: أن النساء يرغبن في الرجال كما يرغب الرجال فيهن.

[ه] وقال صلى الله عليه وسلم لفاطمة رضى الله عنها: " إنه ليس عليكِ بأس، إنما هو أبوكِ وغلامُكِ"

أقول: إنما كان العبد بمنزلة المحارم، لأنه لارغبة له في سيِّدته، لجلالتها في عينه، ولا لسيِّدته فيه، لحقارته عندها، ويعسُر التستر بينهما.

[٦] وهذه الصفات كلها معتبرة في المحارم: فإن القرابة القريبة مظنة قلة الرغبة، واليأس أحد أسباب قطع الطمع، وطول الصحبة يكون سبب قلة النشاط، وعسر التستر، وعدم الالتفات؛ فذلك جرت السنة أن الستر عن المحارم دون الستر عن غيرهم، والله أعلم.

ترجمہ:(۱) برہنہ ہونا جائز نہیں،اگر چہ آدمی تنہا ہو۔ مگرالیی ضرورت کے وقت کہاس سے کوئی جارہ نہ پائے۔ پس بینک بار ہااس کے پاس کوئی انسان اجا نک آجا تا ہے ۔ اوراعمال انہی اخلاق کے ساتھ موازنہ کئے ہوئے ہیں جن سے سیک بار ہاس کے پاس کوئی انسان اجا تک آجا تا ہے۔ اوراعمال انہی اخلاق کے ساتھ موازنہ کئے ہوئے ہیں جن سے وہ اعمال پیدا ہوتے ہیں بینی جیسے اخلاق وملکات ہوں گے ویسے اعمال وجود پذیر ہوں گے۔اورسترعورت کے پیدا ہونے کی جگہ صفت ِحیاہے،اور یہ بات ہے کنفس پراحتیاط اور پابندی کی کیفیت غالب ہو،اور یہ بات کہ چھوڑ دے وہ بے شرمی کو،اور یہ بات کہ آ دمی بےلگام نہ ہوجائے۔

(۲)ادر جب شارع کسی کوکسی چیز کاتھم دیتا ہے تو وہ تھم جا ہتا ہے کہ دوسرا (بھی) تھم دیا جائے کہ وہ اس کے ساتھ اس تھم کے موافق معاملہ کرے۔ پس جب عورتوں کو پر دہ کرنے کا تھم دیا گیا تو ضروری ہوا کہ مردوں کو ترغیب دی جائے نظریں نیجی رکھنے کی۔اور نیز: پس مرووں کے نفوس کا سنورنا تحقق نہیں ہوتا مگر نظریں نیجی رکھنے ہے،اور اپنے نفوس کو کچڑنے سے اس چیز کے ساتھ۔

(۱) اور بیتمام اوصاف محارم میں ملحوظ ہیں۔ پس بیشک نزدیک کی رشتہ داری بے رغبتی کی احتمالی جگہ ہے۔ اور مایوسی لا کی ختم کرنے کے اسباب میں سے ایک ہے۔ اور عرصۂ دراز تک ساتھ رہنا قلت نشاط کا ، اور پردے کی دشواری کا ، اور عدم النفات کا سبب ہوتا ہے۔ پس اسی وجہ سے طریقہ جاری ہے کہ محارم سے پردہ کم تر ہوان کے علاوہ کے پردے ہے، باقی اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں۔

لغات: تَحَفَّظَ عن الشيئ ومنه: بِجناء احتياط برتنا ..... تَقَيَّد: پابند بونا، پاؤل ميں بيڑى لَكنا ..... استرسل في كلامه وعمله: جارى ركھنا .....دون الستر: أي أقله وأخفه.

باب\_\_\_ہ

### نكاح كاطر ميقته

#### نکاح میں ولی اورعورت کی اجازت کی وجہ

حدیث — رسول الله مِتَالِنْهَا مِیَالِیْهَا مِیْمِیْ نِیا کِنْ الله مِتَالِیْهَا مِیْمِی کے ذریعہ ہونا جاہئے ۔عورتوں کو بیہ بات زیب نہیں دیتی کہ وہ اپنا نکاح خود کریں (مشکوۃ حدیث ۳۱۳)

حدیث سے رسول اللہ صلافی کے فرمایا: "شوہردیدہ عورت کا نکاح نہ کیا جائے یہاں تک کہاس سے حکم لیا جائے۔ اور کنواری کا نکاح نہ کیا جائے یہاں تک کہاس سے حکم لیا جائے۔ اور کنواری کا نکاح نہ کیا جائے یہاں تک کہاس سے اجازت لی جائے، اور اس کی اجازت خاموشی ہے "(مشکوۃ حدیث ۳۱۲۷) درایک روایت میں ہے: "کنواری لڑکی سے اس کا باپ اجازت لے "(مشکوۃ حدیث ۳۱۲۷)

تشریح :عورت کے نکاح میں ولی کی اجازت جاروجوہ سے ضروری ہے:

پہلی وجہ: یہ بات جائز نہیں کہ نکاح کا پورا اختیار عورتوں کو دیدیا جائے۔ایک: تو اس وجہ سے کہ عورتوں کی عقل

ناقص اوران کی سوچ نگتی ہوتی ہے۔اس لئے وہ بسااوقات نہیں سمجھ پاتیں کہ ان کے لئے کیابات مفید ہے۔ دوم:اس وجہ سے کہ عورتیں عام طور پرخاندانی خصوصیات کالحاظ نہیں کرتیں۔ بھی وہ غیر کفو کی طرف مائل ہوجاتی ہیں، جوان کے خاندان کے لئے ننگ کی بات ہوتی ہے۔ پس ضروری ہے کہ ان کے نکاح کے معاملہ میں اولیاء کا پچھوٹل ہو، تا کہ یہ خرابیاں لازم نہ آئیں۔

دوسری وجہ: فطری اور بدیمی طریقہ جولوگوں میں رائے ہے وہ یہ ہے کہ مردعور توں پڑھا کم ہوں۔ بست وکشادان کے ہاتھ میں ہو، وہی عورتوں پڑھا کم ہوں۔ بست وکشادان کے ہاتھ میں ہو، وہی عورتوں کے مصارف کے ذمہ دار ہوں، اورعورتیں ان کی پابند ہوں۔ سورۃ النساء آیت ۳۴ میں ارشاد پاک ہے: ''مردعورتوں پڑھا کم ہیں، اس وجہ سے کہ اللہ نے بعض کو بعض پرفضیلت دی ہے۔ اوراس وجہ سے کہ مردوں نے این مال خرچ کئے ہیں'' پس ان کے نکاح کا اختیار بھی مردوں کو ہوگا۔

تیسری وجہ:عورتوں کے نکاح میں اولیاء کی اجازت کی شرط لگانے سے ان کی شان دوبالا ہوتی ہے۔ اورعورتوں کا خود
نکاح کرنا ہے شرمی کی بات ہے۔ جس کا سبب قلت ِ حیا ہے۔ اور اس میں اولیاء کی حق تلفی اور ان کی بے قدری ہے۔
نکاح کرنا ہے شمی کی بات ہے۔ جس کا سبب قلت ِ حیا ہے۔ اور اس میں اولیاء کی حق اور شہرت دینے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ
وجہ: نکاح کی شہیر ضروری ہے تا کہ بدکاری سے وہ ممتاز ہوجائے۔ اور شہرت دینے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ
اولیاء نکاح میں موجود ہوں۔

البتہ یہ جائز نہیں کہ عورتوں کے نکاح کا پورااختیار مردوں کودیدیا جائے۔ کیونکہ اولیاء وہ بات نہیں جائے جوعورت اپنی ذات کے بارے میں جانتی ہے۔ اور نکاح کا گرم سرد بھی اسی کو چھنا پڑے گا،اس لئے اس کی مرضی معلوم کرنا ضروری ہے۔ پھر شوہر دیدہ عورت سے صراحہ اجازت لینی ضروری ہے۔ چکم لینے کا یہی مطلب ہے۔ اور کنواری لڑکی سے بھی اجازت لینی ضروری ہے۔ بشرطیکہ وہ عاقلہ بالغہ ہو۔ اور اس سے اجازت لینی ضروری ہے۔ کہ وہ انکار نہ کرے۔ اور اس کی اجازت کی اور اس کی اجازت کی خروری ہے۔ اور اس کی کوئی اس کی کوئی اس کی کوئی اس کی خاموثی ہے۔ اور اگر لڑکی نابالغہ ہوتو اس سے اجازت لینی ضروری نہیں۔ کیونکہ اس کی کوئی رائے نہیں ہوتی۔ اس کی خاموثی ہے۔ اور اگر لڑکی نابالغہ ہوتو اس سے اجازت لینی ضروری نہیں۔ کیونکہ اس کی کوئی رائے نہیں ہوتی۔ اس کا نکاح ولی اپنی صوابد ید سے کرسکتا ہے۔ حضرت عاکثہ رضی اللہ عنہا کا نکاح رسول اللہ سے کا تھا، جبکہ ان کی عمر کل جے سال کی تھی۔

#### ﴿ صفة النكاح﴾

[١] قال صلى الله عليه وسلم: "لانكاح إلا بولى"

اعلم: أنه لا يجوز أن يُحَكَم في النكاح النساء خاصة ، لنقصان عقلهن وسوء فكرهن ، فكثيراً مّا لا يهتدين المصلحة ، ولعدم حماية الحسب منهن غالباً ، فربما رغبن في غير الكف ، وفي ذلك عار على قومها ، فوجب أن يُجعل للأولياء شيئ من هذا الباب لِتُسَدَّ المفسدة .

وأيضا : فإن السنة الفاشية في الناس من قِبَلِ ضرورةٍ جبلّيةٍ : أن يكون الرجال قوامين على النساء، ويكون بيدهم الحل والعقد، وعليهم النفقات، وإنما النساء عوان بأيديهم، وهو قوله تعالى : ﴿ اَلرِّ جَالُ قَوَّامُوْنَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ ﴾ الآية.

وفي اشتراط الولى في النكاح تنويه أمرِهم، واستبداد النساء بالنكاح وقاحة منهن، منشؤُها قلةُ الحياء، واقتضابٌ على الأولياء، وعدمُ اكتراثٍ لهم.

وأيضًا: يجب أن يميَّز النكاح من السِّفاح بالتشهير، وأحقُّ التشهير أن يحضُرَه أولياؤها. وقال صلى الله عليه وسلم: "لاتُنكح الثيب حتى تُستأمر، ولا البكر حتى تُستأذن، وإذنها الصموت" وفي رواية: "البكر يستأذنها أبوها"

أقول: لا يجوز أيضا أن يُحَكَّم الأولياء فقط، لأنهم لا يعرفون ما تعرف المرأة من نفسها، ولأن حارً العقد وقارَّه راجعان إليها.

والاستئمار : طلبُ أن تكون هي الآمرة صريحاً. والاستئذان: طلبُ أن تأذَنَ، ولا تمنع، وأدناه السكوت.

وإنما المراد استيذان البكر البالغة، دون الصغيرة كيف؟ والارأى لها. وقد زوَّج أبو بكر الصديق رضى الله عنه عائشة رضى الله عنها من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهي بنتُ ست سنين.

ترجمہ: (۱) یہ بات جان لیں کہ جائز نہیں کہ زکاح میں صرف عورتوں کو فیصلہ سونپ دیا جائے: (۱) ان کی عقل کے ناقص ہونے کی وجہ ہے، اوران کی سوچ کے نکما ہونے کی وجہ ہے۔ پس وہ بار ہا مصلحت کی طرف راہ نہیں یا تیں (۲) اور عام طور پران کی طرف ہے خاندانی خوبیوں کی جمایت نہ ہونے کی وجہ ہے، پس بھی وہ غیر کفو میں رغبت کرتی ہیں۔ اوراس میں اس کی قوم پر عار ہے۔ پس ضروری ہے کہ اولیاء کے لئے اس سلسلہ ہے پچھ گردانا جائے، تا کہ خرابی کا سد باب ہو۔ اوران میں عام رائج طریقہ فطری بدا ہت کی جانب ہے یہ ہم دعورتوں کے ذمہدار ہوں۔ اوران کے ہاتھ میں کھولنا اور باند ھنا ہو، اوران کے ذمے مصارف ہوں، اورغورتیں ان کے ہاتھ میں قیدی ہوں۔ الی آخرہ سے بہتے کہ مردعورتوں کا نکاح میں وگئیٹر ہونا ان کے اتیری وجہ ) اور نکاح میں وگئیٹر ہونا ان کی شان بڑھانا ہے۔ اور اولیاء کے جن کو کا ٹنا ہے۔ اوران کی پچھ کے دوراو سے جاوران کی بچھ کے دوراو سے جاوران کی بچھ کے دوراو سے جاوران کی جاتھ ہے۔ اور اولیاء کے جن کو کا ٹنا ہے۔ اوران کی پچھ کے دوراو سے جاوران کی بچھ کی ہورتوں کے اوران کی جسل میں موجود ہوں۔ پہترین صورت یہ ہے کہ عورتوں کے اولیاء نکاح میں موجود ہوں۔

میں کہتا ہوں: یہ بھی جائز نہیں کہ صرف اولیاء حاکم بنائے جائیں۔اس لئے کہ وہ نہیں جانبے اس بات کو جے عورت

اپنی ذات کے بارے میں جانتی ہے۔ اور اس لئے کہ عقد کا گرم اور سرد خورت کی طرف لوٹے والا ہے ۔۔۔ اور استنمار:
اس بات کی طلب ہے کہ ہووہ ی تھکم دینے والی صراحة یا ۔۔۔ اور استیذان: اس بات کی طلب ہے کہ وہ اجازت دے ، اور وہ انگارنہ کرے۔ اور اجازت کا ادنی درجہ خاموش ہے ۔۔۔ اور مراد بالغہ کنواری ہے ہی اجازت لینا ہے ، نہ کہ نابالغہ ہے ، اور کوئی دائے نہیں اس کی ۔ اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ اکا نکاح کیا نبی صلاح کیا تھی مطابقہ کے دوجے ساتھ در انحالیکہ وہ چھسال کی تھیں۔۔

لغات: حَكْمَه: حاكم بنانا ، مختار بنانا ..... عَوَانِ: مفرد العانية: قيدى (ماده عنى)..... اقتهضب الشيئ : كاثنا ، يهال حق كاثنام ادم ..... لعدم حماية كاعطف لنقصان پرم \_ .

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

## غلام باندی کا نکاح مولیٰ کی اجازت پرموقوف ہونے کی وجہ

حدیث — رسول الله مِتَالِنْعَاقِیَا ﴿ حَوْجُهِی غلام این آقا کی اجازت کے بغیر نکاح کرے وہ زانی ہے'' (مشکلوة حدیث ۳۱۳۵)

تشریج: چونکہ غلام اپنے آقا کی جاکری میں مشغول ہوتا ہے۔اور نکاح اور اس کے متعلقات یعنی بیوی کی عُم گساری اور اس کے ساتھ تنہائی مولی کی خدمت میں خلل انداز ہوتی ہے،اس لئے ضروری ہے کہ اس کا نکاح مالک کی اجازت پر موقوف ہو۔اور باندی کا بھی یہی تھم بدرجہ اولی ہے۔اس کا نکاح بھی اس کے آقا کی اجازت پر موقوف رہتا ہے۔سورة النساء آیت ۲۵ میں اس کی صراحت ہے۔ارشاد پاک ہے:''پس باندیوں سے نکاح کروان کے مالکوں کی اجازت سے''

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: "أيما عبد تزوج بغير إذن سيده فهو عاهر"

أقول: لما كان العبد مشغولاً بخدمة مولاه، والنكاح وما يتفرع عليه من المواساة معها، والتخلى بها، ربما ينقُص من خدمته: وجب أن تكون السنةُ أن يتوقف نكاحُ العبد على إذن مولاه.

وأما حال الأمة: فأولى أن يتوقف نكاحُها على إذن مولاها، وهو قوله تعالى: ﴿فَانْكِحُوْهُنَّ بِإِذْن أَهْلِهِنَّ﴾

ترجمہ:واضح ہے۔اورغلام زانی اس وقت ہوگا جب آقا کی اجازت سے پہلے بیوی سے صحبت کرے۔

ﷺ



### اہم مواقع کا خطبہاوراس کی حکمت

۔ کسی بھی اہم موقع پرمثلاً کوئی بڑا معاملہ کیج ہو،کسی نزاعی معاملہ میں مصالحت کی گفتگو ہو،تقریر ہو یا عقد نکاح: مسنون بیہ ہے کہ پہلے خطبہ پڑھاجائے ، پھرمعاملہ کی گفتگو کی جائے۔وہ خطبہ بیہ ہے:

إن الحمدالله! نحمده ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلله فلا هادى له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

ترجمہ: بینک تمام تعریفیں اللہ کے لئے ہیں۔ ہم ان کی تعریف کرتے ہیں۔ اور ہم ان سے مدد طلب کرتے ہیں۔ اور ہم ان سے مغفرت طلب کرتے ہیں۔ اور ہم اللہ کی بناہ جا ہتے ہیں اپنفس کی شرار توں سے ، اور اپنا اکی برائیوں ہم ان سے مغفرت طلب کرتے ہیں۔ اور ہم اللہ کی بناہ جا ہتے ہیں اپنفس کی شرار توں سے ، اور اپنا اس کو کوئی را ہو (کھوٹ) سے۔ جس کو اللہ بچلا دیں اس کو کوئی را ہو راست پر ہیں اس کو کوئی معبود نہیں کرسکتا۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد (سِلانِیکَا اِللہ کے سواکوئی معبود نہیں ۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد (سِلانِیکَا اِللہ کے اس کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔

اس خطبہ کے بعدایسی تین (یا کم وہیش) آبیتیں پڑھے جواُس معاملہ متعلق ہوں یا جس موضوع پرتقریر کرنی ہے اُس متعلق آبات واحادیث پڑھے۔ پھرمعاملہ کی گفتگو یا بیان شروع کرے۔مثلاً: نکاح میں ایجاب وقبول کرے یا کرائے۔ حضرت سفیان توری رحمہ اللہ نے نکاح کے موقعہ کے لئے درج ذیل تین آبات منتخب فرمائی ہیں:

پہلی آیت: سورۃ آلعمران آیت ۱۰۲ ہے: ﴿ یہا اُلّٰهِ یَا اَلّٰهِ یُنْ آمَنُوْا اتَّقُوْا اللّٰهَ حَقَّ تُقَیِّهِ، وَلَاَ تَمُوْ تُنَّ إِلَّا وْأَنْتُمْ مُسْلِمُوْنَ ﴾ ترجمہ: اے ایمان والو! الله (کے احکام کی خلاف ورزی) ہے ڈرو، جبیبا کہ اُس سے ڈرنے کاحق ہے بینی کامل درجہ کا تقوی اختیار کرو، اور ہرگزنہ مروتم مگر اس حال میں کہتم اطاعت شعار ہوویعنی تمہارا جینا اور مرنا مسلمان ہونے کی حالت میں ہو۔

تفسیر: اس آیت کے ذریعہ اصولی طور پر بیہ بات سمجھا نامقصود ہے کہ ایک مسلمان کو ہر حال میں احکام شرعیہ کامطیع ہونا چاہئے۔کسی بھی معاملہ میں اللہ کے کسی حکم کی خلاف روزی نہیں کرنی چاہئے۔اور بیہ حالت اس کی پوری زندگی کومحیط ہونی چاہئے۔پس بیآیت ہر معاملہ کے شروع میں پڑھی جاسکتی ہے۔

ووسرى آيت: سورة النساء كى پہلى آيت ہے: ﴿ يُسْانِّهَا النَّاسُ اتَّقُوْا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْس وَاحِدَةِ، وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا، وَبَثَّ مِنْهُ مَا رِجَالاً كَثِيْرًا وَيْسَاءً، وَاتَّقُوْا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَ لُوْنَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ، إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيْبًا ﴾ ترجمہ: اللَّوُ اس الله (كامكام كى خلاف ورزى) سے ڈرو، جس نے تم كوايك جى سے پيدا كيا۔ اور ای جی سے اس کا جوڑا پیدا کیا ہے۔اوران دونوں سے بہت سے مرداورعورتیں پھیلا ئیں۔اورتم اُس اللہ سے ڈروجس کا واسطہ دیکرتم باہم سوال کرتے ہو،اورقرا بتوں ( کی حق تلفی ) سے ڈرو، بیٹک اللہ تعالیٰ تم پرنگہبان ہیں یعنی تمہارے سب اعمال کود کیھر ہے ہیں۔

تفسیر: نکاح کے موقعہ پر، جبکہ ایک نیار شتہ وجود میں آتا ہے، اس آیت پاک کے ذریعہ یہ بات ذہن نشین کرنامقصود ہے کہ سب انسان خواہ مرد ہوں یا عورتیں ایک ماں باپ کی اولا دہیں۔اور وہی سب کے خالق ہیں۔پس ان کے احکام کی اطاعت واجب ہے۔اور وجوب کا ایک قرینہ ہے کہتم آپس میں ان کی قشمیں دیتے ہو، اور اپنے حقوق اور فوائد طلب کرتے ہو۔ای اللّٰہ پاک کا ایک خاص حکم ہے ہے کہ اہلِ قرابت کے حقوق ادا کرتے رہو، اور قطع رحمی اور بدسلو کی سے بچو۔ اور نکاح کے بعد جومصا ہرت کا رشتہ وجود میں آئے: مردوعورت دونوں اس رشتہ کے حقوق کا خیال رکھیں۔

تيسرى آيت؛ سورة الاحزاب آيات الحوالم بين: ﴿ يَالَيُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْ اللَّهُ وَقُوْلُوْ اقَوْلاً سَدِيْدًا. يُصْلِحْ لَكُمْ أَغْمَالُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُو بَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيْمًا ﴾ ترجمه: الايمان والو! الله كُمْ أَغْمَالُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُو بَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيْمًا ﴾ ترجمه: الدايمان والو! الله كُمْ أَغْمَالُكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُو بَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيْمًا ﴾ ترجمه: الدايمان والو! الله تعديد الله ورست كردين كيداور تهمار في الله ويست كردين كيداور تهمار في الله ويست كردين كيداور تهمار في الله ويست كردين كيداور تهمار كي تعديد الله ويست كردين كي الله ويست كردين كيداور تهمار كي تعديد الله ويست كردين كي الله ويست كردين كي الله ويست كردين كيداور تهمار كي تعديد الله ويست كردين كي المي الله ويست كردين كي الله ويست كون الله ويست كردين كي الله ويست كردين كردين كردين كردين كردين كي الله ويست كردين كرد

تفسیر: نکاح کے بعد خاتگی زندگی میں جمبھی زوجین کے درمیان، اور بھی دوخاندانوں کے درمیان مناقشات پیش آتے ہیں۔ان کے سلسلہ میں اس آیت پاک کے ذریعہ یہ بات سمجھائی گئی ہے کہ اگرتم نے احکام الہی کی اطاعت کی ،اور سیدھی بات بھی ،تو ان شاءاللہ سب معاملات درست ہوجائیں گے۔اور صرف دنیا ہی نہیں، آخرت بھی سنور جائے گی۔
سیدھی بات بھی سے جھگڑ اپیدا ہوتا ہے اور بڑھتا ہے۔اور اس کا علاج سیدھی تچی بات کہنا ہے۔ پس مردوزن دونوں کواپئی گھریلوزندگی میں یہ بات پیش نظر رکھنی جائے۔

تشری زمانہ جاہلیت کے لوگ نکاح سے پہلے خطبہ ویا کرتے تھے یعنی تقریر کیا کرتے تھے۔جس میں ایی باتیں بیان کرتے تھے جوان کے نزدیک مناسب ہوتی تھیں یعنی اپنی قوم کے کارنا ہے وغیرہ ذکر کیا کرتے تھے۔ اوروہ خطبہ ان کے نزدیک مقصود ( نکاح ) کے ذکر کا وسیلہ ( ذریعہ ) ہوتا تھا۔ وہ اس تمہید کے ذریعہ نکاح کی اہمیت ظاہر کیا کرتے تھے۔ ان کا یہ رواج بہتر تھا۔ کو نکہ خطبہ کا مقصد نکاح کی تشہیر اور اس کو عام لوگوں کے روبروکر تا تھا۔ اور تشہیر ایس بات ہے جو نکاح میں مطلوب ہے، تا کہ وہ بدکاری سے ممتاز ہوجائے۔

نیز خطبہ اہم مواقع ہی پر دیا جاتا ہے۔اور نکاح گا اہتمام کرنا اوراس کو اہم معاملہ بنانا اعظم مقاصد میں ہے ہے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے اصل خطبہ کو ہاتی رکھا، مگراس کے مندرجات کی اصلاح کی۔

اوراس کی تفصیل میہ ہے کہ آپ نے خطبہ کے مذکورہ مصالح کے ساتھ ایک دینی مصلحت کا اضافہ فرمایا۔اوروہ دینی

مصلحت: پیہے کہ ہردنیوی کام کے ساتھ کوئی مناسب ذکر ملانا مناسب ہے۔اور ہر جگہ شعائر اللہ کی شان بلند کرنا ضروری ہے۔تا کہ دین جق کے پر چم لہرائیں۔اور شعائر وعلامات خوب ظاہر ہوں۔ چنا نچیآ پ نے خطبہ میں مختلف شم کے اذکار مسنون کئے۔ جیسے اللہ کی تعریف، اللہ سے مدد طلب کرنا۔اللہ سے قصوروں کی معافی مانگنا،اللہ کی پناہ طلب کرنا،اللہ پر مجمد میں مطالب کرنا،اللہ پر مجمد میں مطالب کرنا،اللہ پر مصلحت مجمد میں مطالب کرنا،اور قرآن کریم کی چند آیات کی تلاوت کرنا۔اس وینی مصلحت کی طرف درج ذیل دوروا پیوں میں اشارہ ہے:

حدیث(۱) — رسول الله مِیالانگیائیکم نے فر مایا نیز مهروه خطبه (تقریر) جس میں تشهد (تو حیدورسالت کی گواہی ) نه ہو، وه خطبه کٹے ہوئے ہاتھ کی طرح ہے یعنی ناقص ہے (مشکوۃ حدیث ۳۱۵)

حدیث (۲) — رسول الله میلانیماً آیام نے فرمایا: 'مروہ گفتگو ( تقریر ) جس کی ابتدا الله کی حمد سے نہ کی جائے وہ دست بریدہ ہے (اذکارنووی ص۱۰۳مشکلوۃ حدیث ۳۱۵۱)

[٣] قال ابن مسعود رضى الله عنه: علمنا رسولُ الله صلى الله عليه وسلم التشهد في الحاجة: "
إِنَّ الْحِمدَ لله، نحمده، ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، من يهده الله فلا مضلً له، ومن يضلل فلاهادى له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله "ويقرأ ثلاث آيات ﴿يُلَا يُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله حَقَّ تُقتِّه، وَلاَتَمُواتُنَ إِلّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ ﴿وَاتّقُوا الله الله الله الله عَقَيْه، وَلاَتَمُواتُنَ إِلّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ ﴿وَاتّقُوا الله الله الله الله عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ ﴿ياتُها الّذِينَ آمَنُوا اتّقُوا الله، وقُولُوا قَولًا سَدِيدًا. يُصْلِح لَكُمْ أَعْمَالُكُمْ، وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوابُكُمْ، وَمَنْ يُطِع الله وَرَسُولَه فَقَدْ قَازَ قَوْزًا عَظِيمًا ﴾ .

أقول: كان أهل الجاهلية يخطبون قبل العقد بما يرونه: من ذكر مفاخر قومهم ونحو ذلك، يتوسلون بذلك إلى ذكر المقصود، والتنويه به، وكان جَرَيان الرسم بذلك مصلحة، فإن الخطبة مبناها على التشهير، وجعل الشيئ بسمع ومرأى من الجمهور، والتشهير مما يراد وجوده في النكاح، ليتميز من السَّفاح.

وأيضًا: فالخطبة لاتستعمل إلا في الأمور المهمة، والاهتمامُ بالنكاح وجعلُه أمرًا عظيمًا بينهم من أعظم المقاصد، فأبقى النبي صلى الله عليه وسلم أصلَها، وغَيَّرَ وصفَها.

وذلك: أنه ضَمَّ مع هذه المصالِح مصلحةً ملَيةً، وهي: أنه ينبغي أن يُضم مع كل ارتفاق ذكرٌ مناسب له، ويُنَوَّه في كل محل بشعائر الله، ليكون الدينُ الحق منشورًا أعلامُه وراياتُه، ظاهرًا شعارُه وأماراتُه، فَسَنَّ فيها أنواعًا من الذكر، كالحمد، والاستعانة، والاستغفار، والتعوذ، والتوكل، والتشهد، وآياتٍ من القرآن. وأشار إلى هذه المصلحة بقوله: "كل خُطبة ليس فيها

#### تشهد فهي كاليد الجذِّماء" وقوله: "كل كلام لايبدأ فيه بالحمد لله فهو أجذم"

چندوضاحتیں: بیروایت مشکوۃ میں حدیث ۳۱۴۹ ہے۔ اور تر مذی وغیرہ کی روایت ہے۔ ابن ماجہ میں دوجگہ اضافہ ہے۔ تقریر میں اضافہ ہے۔ تقریر میں اضافہ کے ساتھ خطبہ لکھا گیاہے ۔۔۔ دوسری آیت: حضرت سفیان رحمہ اللہ نے پوری نہیں پڑھی۔ اس کا آخری حصبہ پڑھا ہے۔ اس میں اس طرف اشارہ ہے کہ آیت کا یہی جزءاس موقعہ پڑھا وہ ہے۔ اس میں اس طرف اشارہ ہے کہ آیت کا یہی جزءاس موقعہ پڑھا وہ ہے۔ اور پوری آیت پڑھی وائے تو بہتر ہے۔

ترجمہ زمانہ جاہلیت کے لوگ عقد تکاح سے پہلے تقریر کیا کرتے سے ان باتوں کے ذریعہ جن گوہ مناسب ہجھتے سے لیمن پنی تو م کے کارناموں کا تذکرہ اوراس کے مانند فر لیعہ بناتے سے وہ اس کو مقصود کے ذکر کا لیمن ایجاب وقبول کا ۔ اور مقصود کی شان بلند کرنے کا ۔ اوراس بات کارواج چلنے میں مصلحت تھی یعنی یہ اچھی رہے تھی ۔ پس بینک تقریر کا مدارتشہیر پر تھا، اورایک چیز ( تکاح ) کے بنانے پر تھاعام لوگوں کی آنکھوں اور کا نوں کے سامنے ( جعلِ کا عطف النشہیں پر ہے اور عطف آفسیری ہے ) اور تشہیران چیز وں میں سے ہم جس کے پائے جانے کا نکاح میں ارادہ کیا جاتا ہے ، تا کہ وہ زنا سے جدا موجائے ۔ اور ٹیز ایس خطبہ بیس استعال کیا جاتا گراہم امور میں ۔ اور نکاح کا اہتمام اور اس کولوگوں کے درمیان بڑا معالمہ بنانا تکاح کے بڑے مقاصد بنانا تکاح کے بڑے مقاصد بنیں سے ہے ۔ پس نبی جائے تھا تھا گراہم امور میں کی اصل کوبا تی رکھا، اور اس کے وصف معالمہ بنانا تکاح کے بڑے مقاصد بنیں ہے ہے کہ ہر دنیوی کام کے ساتھ کوئی ذکر ملایا جائے جواس کے مناسب ہو، اور ہر جگہ شعائر اللہ ( تو حید ورسالت ) کی شان بلندگی جائے ، تا کہ دین حق پھیلائے ہوئے ہوں اس کے جھنڈے اور اس کے پر چم، ظاہر ہونے ورسالت ) کی شان بلندگی جائے ، تا کہ دین حق پھیلائے ہوئے ہوں اس کے جھنڈے اور اس کے پر چم، ظاہر ہونے ورسالت ) گی شان بلندگی جائے ، تا کہ دین حق پھیلائے ہوئے ہوں اس کے جھنڈے اور اس کے پر چم، ظاہر ہونے والے ہوں اس کے شعائر اور اس کے نشائر اور اس کے نہائر اور اس کے نشائر اور اس کی دو نشائر کی اور اس کو نشائر کی دی نوان کی کھر کے اور اس کے نشائر کی دور اس کو نشائر کی دور اس کی دی

ترکیب: منشورًا اور ظاهرًا دونول یکون کی خبرین بین ۔ اُور منشورًا: اُسم مفعول ہے پس أعلامه ورایاته اس کے نائب فاعل بین ۔ اور أعلام علم کی جمع ہے۔ اور رکیات: رایة کی جمع ہے۔ دونوں کے معنی جھنڈے اور پر چم کے بین ۔ اور ظاهرًا: اسم فاعل ہے۔ اور شعارُہ و أما راته اس کے فاعل ہیں۔

 $\Diamond$ 

### نکاح میں آواز کرنے اور دَف بچانے کی وجہ

 حدیث (۲) — رسول الله مِیالِیْمَایِیمُ نے فرمایا:' اِس نکاح کی تشهیر کیا کرو۔اور (اس کی بہترین صورت بیہ ہے کہ ) مسجدوں میں نکاح پڑھایا کرو،اوراس پر دُفلی بجایا کرؤ' (مقلوۃ حدیث۳۱۵۳)

تشری : زمانہ جاہلیت کے لوگ نکاح کے موقع پرشوراور ڈفلی بجایا کرتے تھے۔اور بیر بوں میں پھیلی ہوئی عادت تھی۔ نکاح سیح میں وہ اس کوچھوڑ نے کے روادار نہیں تھے۔ان میں نکاح کے چار طریقے رائج تھے۔حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے ان کو تھے میں ان کیا ہے۔ ان میں سے نکاح سیح کو اسلام نے باقی رکھا۔اوراس رائج طریقہ میں صلحت بیھی کہ اس سے نکاح اور زنا میں امتیاز ہوجا تا تھا۔ ورنہ دونوں میساں تھے۔ دونوں میں مردوزن کی باہمی رضامندی سے شہوت پوری کی جاتی ہے۔ اس لئے ضروری ہوا کہ کی ایس چیز کا تھی دیا جائے جس سے اول وہلہ ہی میں دونوں میں امتیاز ہوجائے کہ کی کے لئے اس میں نہ کلام کی گنجائش رہے،اورنہ کوئی پوشیدگی ہو۔

فا کدہ: دف بجانا بھی ایک طرح کا شورتھا۔ اس پر ڈھول باہے کو قیاس کرنا درست نہیں۔اوراب جبکہ مسلمان نکاح کے رائج غلط طریقوں سے دور ہو گئے تو دف بجانے کی اہمیت بھی ختم ہوگئی۔ نیز پچھروشنی کرنا، جھنڈیاں لگانا بھی دف کے قائم مقام ہوجا تا ہے۔

[3] وقال صلى الله عليه وسلم: "فصلُ مابين الحلال والحرام الصوتُ والدُّف في النكاح" وقال صلى الله عليه وسلم: "أعلنوا هذا النكاح، واجعلوه في المساجد، واضربوا عليه بالدفوف" أقول: كانوا يستعملون الدف والصوت في النكاح، وكانت تلك عادةٌ فاشيةٌ فيهم، لا يكادون يتركونها في النكاح الصحيح الذي أبقاه النبي صلى الله عليه وسلم من الأنكحة الأربعة، على ما بينته عائشةُ رضى الله عنها، وفي ذلك مصلحةٌ، وهي: أن النكاح والسّفاح لما

ا درات جاہیت میں نکاح کے چارطریقے یہ سے: (۱) ایک آدمی کی طرف ہے دوسرے آدمی کواس کی بیٹی یا زیرولایت کی لڑکی کے نکاح کے لئے پیام دیاجا تا۔ پھروہ مناسب مہر مقرر کر کے اس لڑکی کااس آدمی ہے نکاح کر دیتا۔ بی نکاح کا سیح طریقہ تھا۔ اورای کواسلام نے باتی رکھا ہے جن آدمی کی بیوی جیش سے پاک ہوتی ، جبدرتم بیس حمل تجول کرنے کی صلاحیت زیادہ ہوتی ہے تو شو ہراپنی بیوی ہے کہتا کہ فلال شخص سے جنسی تعلق قائم کر۔ پھر حمل کا ہم ہونے تک شو ہراپنی بیوی ہے وہ الگ رہتا۔ جب حمل کے آثار ظاہر ہوجا تے: شو ہراپنی بیوی ہے جب کرتا۔ اور ایسااس لئے کیا جاتا تھا کہ لڑکا نجیب (بڑی شان والا) پیدا ہو۔ عرب کے بعض پہتے قبیلوں میں بیطریقہ درائے تھا ۔ (۲) چند آدمی (دس ہے کم) ایک عورت کے پاس جاتے ۔ اور اس کی رضا مندی ہے سب اس سے حب کرتے۔ پھرا گر کورت حاملہ ہوجاتی ، اور پچ جنتی تو وہ ان سب آدمیوں کو بلاتی ، اور کی کو نام نام درکرتی کہ یہ تیرا پچ ہے۔ اور وہ آدمی انکار نہیں کرسکتا تھا ۔ (۲) پیشہ ورقیتہ ہے بہت سے لوگ جنسی تعلق قائم کرتے۔ پھرا گر اس کو حمل رہ جاتا ، اور دو ہو تی قائم کرتے۔ پھرا گر اس کو حمل رہ جاتا ، اور وہ بی تی ان کارنہیں کرسکتا تھا ۔ (۲) پیشہ ورقیتہ ہے بہت سے لوگ جنسی تعلق قائم کرتے۔ پھرا گر اس کو حمل رہ جاتا ، اور دو ہو تا ہو بی تا ہو جاتا ہو جاتا ، اور دی جنتی تو تیا فی شاس بلایا جاتا۔ اور وہ علامات و کھر کو فیصلہ کرتا کہ یہ بچوفلاں کا ہے۔ اور اس کو بانا پڑتا ۔ اسلام نے بیتمام شرمناک طریقے شم کر دیے۔ اور صرف ایک پاکیزہ طریقہ باتی رکھا جواب لوگوں میں رائے ہے (بناری صدیت سے 18)

اتفقا في قضاء الشهوة، ورضا الرجل والمرأة: وجب أن يؤمر بشيئ يتحقق به الفرق بينهما بادي الرأى، بحيث لايبقي لأحد فيه كلام ولاخفاء.

ترجمہ: لوگ نکاح میں وفلی اور آ واز استعال کیا کرتے تھے۔اوروہ ان میں پھیلی ہوئی عادت تھی۔ نہیں قریب تھےوہ کہ اس عادت کو اُس نکاح سیج میں چھوڑ دیں جس گونبی میں گائٹھ کیا ہے باقی رکھا ہے چار نکاحوں میں سے ،جبیبا کہ اس کو تفصیل سے بیان کیا ہے عائشہ رضی اللہ عنہانے۔اور اس عادت میں صلحت ہے۔اور ومصلحت سے ہے کہ نکاح اور زنا جب دونوں متفق تھے بیان کیا ہے عائشہ وت میں اور مردوزن کی رضا مندی میں ،تو ضروری ہوا کہ کسی ایسی چیز کا تھم دیا جائے جس کے ذریعہ دونوں کے درمیان اول وہلہ ہی میں فرق تحقق ہو،اس طرح کہ کسی کے لئے اس میں نہ کلام باقی رہے،اور نہ پوشیدگی۔

دونوں کے درمیان اول وہلہ ہی میں فرق تحقق ہو،اس طرح کہ کسی کے لئے اس میں نہ کلام باقی رہے،اور نہ پوشیدگی۔

### متعه کی اجازت پھرممانعت کی وجہ

متعہ: کچھ مدت کے لئے نکاح کرنا۔ جس کے بعد نکاح خود بخو دختم ہوجائے۔ یہ ممنوع ہے۔ اوراس پرامت کا اجماع ہے۔ پہلے اس کی اجازت تھی، پھرممانعت کردی گئی۔ میں روایت ہے: رسول اللہ سِّاللَّهِ اَلِیْمَ اِلْمَاعِ ہِنَا ہُو جَالِیْمَ اِلْمَاعِ ہِنَا ہُو جَالِیْمَ اِللَّهِ سِیْلِیْمَ اِللَّهِ اللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُؤْمِلِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْمُؤْمِلِي الللْمُؤْمِلِ اللللْمُؤْمِلِ اللللِّهُ اللللْمُؤْمِلِي اللللِّهُ الللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلِ اللللْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلِ اللللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ اللَّهُ الللْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللللْمُؤْمِنُ الللللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ الللْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ اللللْمُؤْمِلُ اللللْمُؤْمِلُ الللللْمُؤْمِلُومُ اللللْمُؤْمِلُومُ اللللْمُؤْمِنُ اللللْمُؤْمِنُ اللللْمُؤْمِلُومُ اللللْمُؤْمِنُ الللللْمُؤْمِلُمُ اللللْمُؤْمُومُ الللِمُؤْمُومُ اللللْمُؤْمُومُ اللللللْمُؤْمُ الل

اور حضرت ابن عباس رضی الله عنهما نے بیان کیا کہ متعد کی اجازت شروع اسلام میں تھی۔ ایک شخص کسی ایسے شہر میں وارد ہوتا جہاں اس کی کوئی جان پیچان نہیں ہوتی تھی تو وہ کسی عورت سے اسے دنوں کے لئے نکاح کر لیتا جتنے دن اس کا وہاں قیام کا ارادہ ہوتا۔ پس عورت اس کے سامان کی حفاظت کرتی۔ اور اس کے لئے کھانے کا انظام کرتی۔ یہاں تک کہ بیآیت نازل ہوئی: ﴿إِلَّا عَلٰی أَذْ وَاجِهِمْ، أَوْ مَامَلَکَتْ أَیْمَانُهُمْ ﴾ یعنی فلاح پانے والے مسلمان وہ پہل جوا پی شرمگا ہوں کی حفاظت کرتے ہیں، مگراپنی ہویوں سے یا پنی باندیوں سے، پس ان پر پچھالزام نہیں (سورۃ ہیں جوا پی شرمگا ہواں کی حفاظت کرتے ہیں، مگراپنی ہویوں سے یا پنی باندیوں سے، پس ان پر پچھالزام نہیں (سورۃ المؤمنون آیت ۲ سورۃ المغارج آیت ۳۰) حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے فرمایا: '' پس ہرشرمگاہ جوان دو کے علاوہ ہو وہ حرام ہے'' (رواہ التر مذی مشکوۃ حدیث ۳۵)

ہوسکتا تھا؟ یہ بات توانسانی اقدار کے خلاف ہے۔اورایسی بے شری کا کام ہے جے فطرت ِسلیمہ ٹھکراتی ہے۔ بعد میں متعہ کی تین وجہ ہے ممانعت کی گئی:

> اول: بعد میں عام طور پرمتعه کی ضرورت باقی نہیں رہی۔اس لئے اس کی ممانعت کر دی۔ دوم: متعه میں دوخرا بیاں تھیں:

(الف)اس سے نسب میں اختلاط واقع ہوتا تھا: کیونکہ متعد کی مدت گزرنے کے بعد عورت مرد کے قابو سے نکل جاتی تھی۔ وہ خود مختار ہوجاتی تھی، پس اب وہ کیا کرے گی اس کا بچھ پہتنہیں۔ پس اس کوعدت گذارنے کا حکم کیسے دیا جائے گا؟ اور کتنے دنوں کے لئے دیا جائے گا؟ جبکہ صورتِ حال بیہ ہے کہ نکاح سیج میں جو ہمیشہ کے لئے کیا جاتا ہے عدت کا انضباط نہایت دشوارہے، پس متعد میں عدت کا تعین کیسے ہوسکتا ہے؟

(ب) متعدرواج پائےگا تو نکاح سیجے کا سلسلہ ختم ہوجائے گا۔ کیونکہ عام طور پرلوگ نکاح قضاء شہوت کے لئے کرتے ہیں۔اور جب بیضرورت متعدے پوری ہوجائے گی تولوگ نکاح کیوں کریں گے؟ — ان دوخرابیوں کی وجہ ہے متعد کی ممانعت کردی۔

سوم: نکاح اور زنامیں ما بہ الامتیاز دو باتیں ہیں: ایک: زناعارضی معاملہ ہے اور نکاح دائمی رفافت ومعاونت ہے۔ دوم: زنامیں عورت کا کسی مرد کے ساتھ اختصاص نہیں ہوتا۔ اور نکاح میں تمام لوگوں کے روبروعورت میں منازعت ختم کردی جاتی ہے۔ اور متعدمیں بھی زناوالی دونوں باتیں پائی جاتی ہیں۔ وہ بھی ایک عارضی معاملہ ہوتا ہے اور اس میں بھی عورت کسی کے لئے مختص نہیں ہوتی ،ایں لئے اس کی اجازت ختم کردی گئی۔

[٥] وكان صلى الله عليه وسلم قد رخص في المتعة أيامًا، ثم نهي عنها.

أما الترخيص أولاً: فلمكانِ حاجةٍ تدعو إليه، كما ذكره ابن عباس رضى الله عنهما فيمن يقدِم بلدةً ليس بها أهلُه، وأشار ابن عباس رضى الله عنهما أنها لم تكن يومئذ استئجارًا على مجرد البُضع، بل كان ذلك مغمورًا في ضمن حاجاتٍ من باب تدبير المنزلِ، كيف؟ والاستئجار على مجرد البضع انسلاحٌ عن الطبيعة الإنسانية، ووقاحةٌ يَمُجُها الباطنُ السليمُ. وأما النهى عنها: فلارتفاع تلك الحاجة في غالب الأوقات.

وأيضًا: ففي جَريان الرسم به:

[الف] اختلاط الأنساب: لأنها عند انقضاء تلك المدة تخرج من حيزه، ويكون الأمر بيدها، فلا يُدرى ماذا تصنع؟ وضبطُ العدة في النكاح الصحيح -الذي بناؤه على التأبيد- في غاية العسر، فماظنك بالمتعة؟



[ب] وإهمال النكاح الصحيح المعتبر في الشرع: فإن أكثر الراغبين في النكاح إنما غالبُ داعيتهم قضاءً شهوة الفرج.

وأيضًا: فإن من الأمر الذي يتميز به النكاحُ من السفاح التوطينَ على المعاونة الدائمة، وأن كان الأصلُ فيه قطعُ المنازعة فيها على أعين الناس.

ترجمہ: اور نبی مِلاَیْقِائِیم نے کچھ دنوں کے لئے متعہ کی اجازت دی۔ پھر آپ نے اس کی ممانعت کر دی (پیروایات کا خلاصہ ہے) — رہا پہلے اجازت وینا: تو وہ الی ضرورت کی وجہ سے تھا جومتعہ کرنے کی طرف بلاتی تھی ۔ جیسا کہ ابن عباس رضی الله عنهمانے اس کا تذکرہ کیا ہے اس شخص کے حق میں جو کسی ایسے شہر میں وارد ہوتا جہاں اس کی بیوی نہیں ہوتی تھی۔اورابن عباسؓ نے اشارہ کیا کہان دنوں میں ( بھی ) متعہ محض شرم گاہ کوکرایہ پر لینانہیں تھا۔ بلکہ وہ خانگی نظام کی ضروریات کے حتمن میں چھپایا ہوا تھا بعنی متعہ ہے اصل مقصود خانگی ضروریات ہوتی تھیں۔شرمگاہ ہے فائدہ اٹھانا ضمنآ ہوتا تھا۔ کیے؟ اورمحض شرمگاہ کو کرایہ پر لینا فطرت انسانیہ ہے خروج تھا۔ اورایسی ہے شرمی کی بات تھی جس کوسلیم ضمیر تھوک دیتا ہے ۔۔۔ اور رہی اس کی ممانعت: تووہ اکثر اوقات میں اس کی ضرورت باقی ندر ہنے کی وجہ سے تھی ۔۔۔ اور نیز: اس كے رواج كے جارى رہنے ميں: (الف)نسبول ميں اختلاط ہے: اس لئے كہ عورت اس مدت كے فتم ہونے يرمرد كے قابو ہے نکل جائے گی۔اوراس کا معاملہ اس کے ہاتھ میں ہوگا۔ پس معلوم نہیں وہ کیا کرے؟ اور عدت کی تعیین نکاح سیجے میں بھی — جس کی بنیاد ہمیشکی پر ہوتی ہے — نہایت دشوار ہے ( کیونکہ فیروء ہے حیض مراد ہیں یا طہر؟اس میں اختلاف ہے) پس آپ کا کیا خیال ہے متعہ کے بارے میں؟ یعنی اس میں عدت کی تعیین کیے ممکن ہے؟ --- (ب)اور شریعت میں معتبر نکاح سیجے کورا نگال کرنا ہے۔ کیونکہ نکاح میں رغبت کرنے والے اکثر لوگ: ان کا غالب تقاضا شرمگاہ کی شہوت پوری کرنا ہوتا ہے ۔۔ اور نیز: پس ان چیزوں میں ہے بعض جن کے ذریعہ نکاح زنا ہے متاز ہوتا ہے: (۱) (نفس کو) خوگر بنانا ہے دائمی معاونت پر یعنی نکاح کو یا کدار بنانا ہے (۲)اور یہ بات ہے کہ نکاح میں اصل:عورت میں منازعت کوختم کرناہےلوگوں کی آنکھوں کے سامنے۔

لغات:غَمَرَه (ن)غَمْرًا: وُهانپ لِينا۔مغمور: چھپايا ہوا .....وَطَّن نـفسَه على الأمر توطينًا: کسي کام کاخودکو خوگر (عادی) بنانا۔

تركيب: من الأمو مين من تبعيضيه بي يعنى نكاح اور زنامين ما بدالامتيازيد دوبا تين بطور مثال بين ،ان كے علاوہ اور با تين بھی ہيں جن سے امتياز ہوتا ہے ..... أن كان الأصل كاعطف التوطيين پرہے،اور بيان كادوسرااسم مؤخر ہے۔ اور أن كى اصل أنه ہے۔





### نكاح ميں مہركى حكمت

رسول الله ﷺ کی بعثت ہے پہلے زمانۂ جاہلیت میں نکاح کا جوشریفانہ طریقہ رائج تھا اس میں مہرمقرر کیا جاتا تھا۔اسلام نے اس کو برقر اررکھا ہے۔اس میں دولحتیں ہیں:

کہلی مصلحت — مہر سے نکاح پائدار ہوتا ہے — نکاح کا مقصدا اس وقت تحمیل پذیر ہوتا ہے جب میاں ہوی خود کو دائمی رفاقت و معاونت کا خوگر بنائیں۔ اور یہ بات عورت کی طرف ہے تو اس طرح محقق ہوتی ہے کہ نکاح کے بعد زمام اختیارا اس کے ہاتھ سے نکل جاتی ہے۔ وہ مرد کی پابند ہوجاتی ہے۔ مگر مرد بااختیار رہتا ہے۔ وہ طلاق دے سکتا ہے۔ اور ایسا قانون بنانا کہ مرد بھی بے بس ہوجائے ، جائز نہیں۔ کیونکہ اس صورت میں طلاق کی راہ مسدود ہوجائے گی۔ اور مرد بھی عورت کا ایسا اسیر ہوکر رہ جائے گا جیسا عورت اسیر تھی۔ اور بیہ بات اس ضابطہ کے خلاف ہے کہ مرد عور تو ان پر حاکم ہیں۔ اور دونوں کا معاملہ کورٹ کو بیر دکر نا بھی درست نہیں۔ کیونکہ قاضی کے یہاں مقدمہ لے جانے میں تحت مراصل سے گذر نا پڑتا ہے۔ اور قاضی وہ محتین نہیں جانتا جو شوہر اپنے بارے میں جانتا ہے۔ پس مرد کو دائی نکاح کا خوگر بنانے کی راہ یہی ہے کہ اس پر مہر واجب کیا جائے۔ تا کہ جب وہ طلاق دینے کا ارادہ کرے تو مالی نقصان اس کی نگا ہوں کے سامنے رہے اور وہ ناگر نری طلاق دے۔ پس مہر نکاح کو پائدار بنانے کی ایک صورت ہے۔

دوسری صلحت — مہرہے نکاح کی عظمت ظاہر ہوتی ہے — نکاح کی عظمت واہمیت بغیر مال کے – جو کہ شرمگاہ کابدل ہوتاہے — ظاہر نہیں ہوتی ۔ کیونکہ لوگوں کوجس قدر مال کی حرص ہےاور کسی چیز کی نہیں ۔ پس مال خرچ کرنے سے نکاح کامہتم بالشان ہونا ظاہر ہوتا ہے ۔

علاوہ ازیں: مہر میں اور بھی فوائد ہیں: (۱) مہر اولیاء کی خوش دلی کا ذریعہ ہے۔ قابل لحاظ مال کے ذریعہ اہتمام سے
نکاح کرنے سے عورت کے اولیاء کی آئکھیں ٹھنڈی ہوگی۔ جب وہ دیکھیں گے کہ ان کے دل کے گلزوں کا ایک شخص
بڑے اہتمام سے مالک بن رہا ہے تو ان کا دل باغ باغ ہوجائے گا(۲) اور مہر کے ذریعہ نکاح اور زنا میں امتیاز بھی قائم
ہوتا ہے۔ سورۃ النساء آیت ۲۳ میں ارشاد پاک ہے: ''محرمات کے سوااور عورتیں تمہارے لئے حلال کی گئیں، بشرطیکہ تم ان
کواپند مالوں کے ذریعہ چا ہو، قید میں لانے کے طور پر، نہ کہ ستی نکالنے کے طور پر، یعنی ان عورتوں کو پابند کرنامقصود ہو،
یہی نکاح ہے۔ صرف مستی نکالنا اور شہوت رانی کرنامقصود نہ ہو، یہی زنا ہے۔

### مہرکی مقدار عین نہ کرنے کی وجہ

نبى سَلِيْنَهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ مَعْداً وتعين نبيس كى كهاس ميس كمى بيشى نه موسكے \_اوراس كى وجه بيہ ہے كم مختلف عوامل كى



وجہ ہے سب لوگوں کے لئے کیسال قابل قبول مہر تجویز کرناممکن نہیں۔وہ عوامل بیہ ہیں:

· ا — نکاح کی اہمیت ظاہر کرنے میں عادتیں مختلف ہیں۔ یعنی نکاح کامہتم بالشان ہونا ظاہر کرنے کے لئے مہر کتنا ہونا چاہئے؟اس میں لوگوں کارواج مختلف ہے۔کوئی تھوڑا مہر کافی سمجھتا ہے،کوئی بھاری مہر مقرر کرتا ہے۔

۲ — اورعورتوں کی طرف رغبت کے مراتب بھی مختلف ہیں۔ یعنی کوئی بہت زیادہ مشاق ہوتا ہے، اور کسی کی رغبت کرائے نام ہوتی ہے۔
 برائے نام ہوتی ہے۔

" — اور مال خرج کرنے میں بخیلی میں بھی لوگوں کے طبقات ہیں۔ کسی کی چار پیسے نکلنے سے جان نکلتی ہے،اورکوئی تھوڑے کی پچھ پرواہ نہیں کرتا۔

پس جس طرح فیمتی اشیاء کی قیمت عین کرنا دشوار ہے، کیونکہ رغبت اورطلب کے اعتبار سے اس کی قیمت مختلف ہوتی ہے، اس طرح مہر کی مقدار کی تعیین بھی ممکن نہیں۔ بہت معمولی مہر جیسے لو ہے کی انگوشی یامٹھی بھرستو یا تھجوریں بھی مہر ہوسکتی ہیں۔جیسا کہ درج ذیل روایات ہے معلوم ہوتا ہے:

حدیث (۱) — ایک خاتون نے رسول اللہ مِطَالِنَهُ وَیَانُفس ہبدکیا۔ آپ نے اسے قبول نہیں کیا۔ ایک صحابی نے عرض کیا: یارسول اللہ! آپ میرا نکاح ان سے کردیں۔ آپ نے پوچھا: '' تمہارے پاس مہر میں دینے کے لئے کیا چیز ہے؟''انھوں نے کہا: کچھ بھی نہیں۔ آپ نے فرمایا: '' جاؤ، تلاش کرو، چاہے او ہے گی انگوشی ہو!'' (بخاری حدیث ۱۵۱۱) حدیث (۲) — رسول اللہ مِطَالِنَهُ وَیَا اللہ مِطَالِقُونَ وَ مِلَانَ دُرَمُ اللهِ اللہ مِطَالُ کرلیا'' یعنی نکاح درست ہوگیا (رواہ ابوداؤد، مشکوۃ حدیث ۳۲۰)

#### مسنون مهركي حكمت اور بھاري مهركي ممانعت

البتہ نبی ﷺ نبی میلائی کے اپنے عمل ہے مہری مناسب مقدار متعین فرمائی ہے۔ آپ نے اپنی یہویوں اوراپنی بیٹیوں کا مہر
ساڑھے بارہ اُوقیہ مقرر کیا ہے۔ ایک اُوقیہ: چالیس درہم کا ہوتا ہے۔ پس کل پانچ سودرہم ہوئے۔ جن کی موجودہ وزن سے
پدرہ سومیں گرام چاندی ہوتی ہے۔ یہ یااس کی جو قیمت ادائیگی مہر کے وقت ہووہی مسنون مہر ہے (منکوۃ حدیث ۳۲۰۳)
اور حضرت عمر رضی اللہ عند نے فرمایا: ''سنو! عورتوں کے بھاری مہر مقرر مت کرو۔ کیونکہ بھاری مہرا گردنیا میں عزت کی
بات اور اللہ کے زد یک تقوی کی بات ہوتی تو اس کے زیادہ حقد ارنبی میٹالیڈ کیٹے تھے۔ میں نہیں جانتا کہ رسول اللہ میٹالیڈ کیٹے ہے۔
بارہ اُوقیہ سے زیادہ پر کسی بیوی سے نکاح کیا ہو، اوراپنی کسی بیٹی کا نکاح کرایا ہو' (منکوۃ حدیث ۳۲۰۳) آپ نے عربوں کی عادت
کے مطابق کسر کو یعنی آ دھے اُوقیکو چھوڑ دیا ہے۔ اس کا تذکرہ حضرت عائشہر ضی اللہ عنہا نے ندکورہ روایت میں کیا ہے۔
تشریح: مسنون مہر کی حکمت ہیہ کہ مہر کے سلسلہ میں مناسب بات یہ ہے کہ وہ نہ اتنا کم ہونا چا ہے کہ کہاس کی پچھ

اہمیت ہی نہ ہو،اور نہ اتنا بھاری ہونا چاہئے کہ شوہر کی قوم کے احوال کے اعتبار سے اس کی ادائیگی عادۃ مخت دشوار ہو۔اور زمانۂ نبوت کے لوگوں کے احوال کے اعتبار سے پانچ سودرہم ایک معتد بہ مقدارتھی۔اور آپ کے بعد بھی اکثر لوگوں کا یہی حال ہے۔ان کے لئے بھی بیاچھی خاصی مقدار ہے۔البتہ کچھلوگ جوشا ہانہ کر وفر کے مالک ہیں ان کے نزدیک بیہ مقدار کم ہوسکتی ہے۔گرتشر بع میں ان کا اعتبار نہیں۔

#### مہزوش دلی سے ادا کیا جائے

زمانهٔ جاہلیت میں لوگ مہر کے سلسلہ میں عورتوں برظلم کیا کرتے تھے۔ان کی ادائیگی میں ٹال مٹول کرتے تھے یا کم دیتے تھے۔ چنانچے سورۃ النساء آیت جارمیں اللہ پاک نے حکم دیا:''اورتم بیویوں کوان کے مہرخوش دلی ہے دو، ہاں اگر بیویاں اس مہر کا کچھ حصہ خوش دلی سے چھوڑ دیں توتم اس کومزہ دارخوشگوار سمجھ کرکھاؤ''

اور حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''جس نے کسی عورت ہے کم یازیادہ مہر پر نکاح کیا،اوراس کا اس مہر کی ادائیگی کا ارادہ نہیں تو وہ قیامت کے دن اللہ کے حضور میں زنا کار کی حیثیت سے پیش ہوگا'' (مجمع الزوائدہ،۱۳۲)

فا كدہ: مهركى زيادہ سے زيادہ مقدار بالاتفاق متعين نہيں۔اورسورۃ النساء آیت ۲۰ میں اس كی طرف اشارہ بھی ہے۔
ارشاد پاک ہے: ﴿ وَ آتَیْتُمْ إِخْدَهُنَّ قِنْطَارُ ا فَلَا تَأْخُدُوْا مِنْهُ شَیْنًا ﴾ یعنی اگرتم نے کئی بیوی کوانبار کاانبار مال دیا ہو، تو بھی بوت طلاق اس میں سے بچھواپس مت لو — اور کم ہے کم مہركی مقدار میں اختلاف ہے۔امام شافعی اور امام احمد رحم بما اللہ كے نزد كے کم ہے كم مہر بھی متعین نہیں ۔ جس چیز پرزوجین راضی ہوجائیں وہ مہر ہوگئی ہے۔شاہ صاحب قدس سرہ نے اس کو پیش نظر رکھا ہے۔

اورامام ابوصنیفداورامام ما لک رحمهما اللہ کے بزد کیک متعین ہے۔اول کے بزد کیک دل درہم ،اور ٹانی کے بزد کیک چوتھائی
دیناریعنی ڈھائی درہم کم از کم مہر ہونا ضروری ہے۔امام ابوصنیفہ رحمہ اللہ کی دلیل ہیے ہے۔ ﴿ أَنْ تَبْتَعُواْ بِالْمُوَالِكُمْ ﴾ ک
ذریعہ نکاح میں مہر شرط کیا گیا ہے۔اور اُمو ال جمع ہمال کی ،جوجمع قلت کاوزن ہے،جس کا تین سے دس تک اطلاق ہوتا
ہے۔اور حضرت جابر رضی اللہ عند سے بسند حسن روایت مروی ہے: لامھو دون عشو قدر اھم : دل درہم سے کم مہر نہیں
انسب الرایہ :199 اور مذکورہ روایات ، ای طرح تعلیم قرآن کومہر بنانے کی روایت جوآگ آرہی ہے: ان روایات کے
بارے میں معلوم نہیں کہ بینز ول آیت سے پہلے کی ہیں یا بعد کی؟ نیز عرف میں مہر دو ہیں: ایک نفذ دوسرا اوھار۔نفذ مہر وہ
ہے جواول ملاقات میں پیش کیاجا تا ہے۔حدیث میں ہے تھا دوا تک گوانی کہ ہیں مردو ہیں کرتی ہے۔ پس مردکو بھی اس موقعہ پر اپنی گرانفذر چیز پیش کرتی ہے۔ پس مردکو بھی اس موقعہ پر گھیٹین کرنا چاہئے۔اوروہ چیز نکاح کا اصل مہر بھی ہو گئی ہو سے الی گوانی کی طریقہ تھا۔کین اگراس کی گئی کش نہ ہو

تو کچھاور پیش کیا جائے۔مثلاً:انگوشی بھوڑ استو بھوریں اور آج کی اصطلاح میں مٹھائی کھٹائی۔ کچھتو تقریب بہر ملاقات چاہئے۔اور مذکورہ روایات وواقعات میں اس کی صراحت نہیں کہ وہ کونسا مہرتھا؟ پس محکم کتاب کولینااوراس کے موافق جو روایت مروی ہے اس پڑمل کرنا اُولی ہے۔

[٦] وكانوا لايناكِحون إلا بصداق، لأمور بَعَثَتْهُمْ على ذلك، وكان فيه مصالح:

منها: أن النكاح لاتتم فائدتُه إلا بأن يوطّن كلُّ واحد نفسه على المعاونة الدائمة، ويتحقق ذلك من جانب المرأة بزوال أمرها من يدها، ولاجائز أن يُشَرَّعَ زوالُ أمره أيضًا من يده، وإلا انسد بالسرا بالطلاق، وكان أسيرًا في يدها كما أنها عانية بيده، وكان الأصل أن يكونوا قوَّامين على النساء، ولاجائز أن يُجعل أمرُهما إلى القضاة، فإن مرافعة القضية اللهم فيها حرج، وهم لا يعرف هو من خاصة أمره، فتعين أن يكون بين عينيه خسارةُ مال، إن أراد فَكَ النظم، لئلا يجترئ على ذلك إلا عند حاجة لا يجد منها بدًا، فكان هذا نوعًا من التوطين.

وأيضًا: فلايظهر الاهتمام بالنكاح إلا بمال يكون عوض البضع، فإن الناس لما تشاخُوا بالأموال شحًا لم يتشاخُوا به في غيرها: كان الاهتمام لايتم إلا ببذلها.

وبالاهتمام تَقَرُّ أعينُ الأولياء، حين يتملك هو فَلْذَةَ أكبادهم وبه يتحقق التمييز بين النكاح والسّفاح، وهو قوله تعالى: ﴿أَنْ تَبْتَغُوْا بِأَمُوَالِكُمْ، مُحْصِنِيْنَ، غَيْرَ مُسَافِحِيْنَ﴾ فلذلك أبقى النبى صلى الله عليه وسلم وجوبَ المهر كما كان.

ولم يضبطه النبى صلى الله عليه وسلم بحد : لايزيد ولاينقص، إذالعادات فى إظهار الاهتمام مختلفة، والرغباتُ لها مراتبُ شتى، ولهم فى المشاحّة طبقات، فلا يمكن تحديده عليهم، كما لايمكن أن يُضبط ثمنُ الأشياء المرغوبة بحد مخصوص، ولذلك قال: "التمس ولو خاتمًا من حديد" وقال صلى الله عليه وسلم: "من أعطى فى صداق امرأته ملء كفه سويقًا أو تمرًا فقد استحل "غير أنه سنَ فى صداق أزواجه وبناته ثنتى عشرة أوقية ونشًا، وقال عمر رضى الله عنه: "ألا! لا تُعَالُوا صدُقة النساء، فإنها إن كانت مَكرُمة فى الدنيا، أو تقوى عند الله لكان أو لا كم بها نبى الله صلى الله عليه وسلم" الحديث.

أقول: والسر فيما سنَّ: أنه ينبغي أن يكون المهر مما يُتَشَاحُ به، ويكون له بال، وينبغي أن لا يكون مما يتعذر أداوُه عادةً، بحسب ما عليه قومه، وهذا القدر نصاب صالح حسبما كان عليه الناس في زمانه صلى الله عليه وسلم، وكذلك أكثر الناس بعده، اللهم! إلا ناس: أغنياوُهم بمنزلة الملوك على الأسِرَّة.

وكان أهل الجاهلية يظلمون النساء في صدُقاتهن بمطل أو نقص، فأنزل الله تعالى: ﴿وَ آتُوا النَّهُ مَا لَي اللهِ عَالى اللهِ عَالَى اللهِ وَ آتُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً، فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ ﴾ الآية.

ترجمہ اوروہ باہم نکاح نہیں کیا کرتے تھے مگرمہر کے ذریعہ، چندالی باتوں کی وجہ سے جنھوں نے ان کواس پرابھارا تھا۔اوراس میں محتین تھیں: — ان میں ہے یہ بات ہے کہ نکاح کا فائدہ تا منہیں ہوتا،مگر بایں طور کہ ہرایک اپنی ذات کوخوگر بنائے دائمی معاونت کا۔اور یہ بات عورت کی جانب سے یائی جاتی ہےاس کےاختیار کےاس کے ہاتھ ہے نکل جانے کے ذریعہ۔اور جائز نہیں کہ قانون بنایا جائے مرد کے بھی معاملہ کا اس کے ہاتھ سے نکل جانے کا۔ورنہ طلاق کا دروازہ بند ہوجائے گا۔اور مردعورت کے ہاتھ میں قیدی ہوکررہ جائے گا،جیسا کے عورت مرد کے ہاتھ میں قیدی ہے۔ درانحالیکہ اصل بیتھی کہ مردعورتوں برحاتم ہوں۔اور جائز نہیں کہ دونوں کا معاملہ قاضوں کے ہاتھ میں دے دیا جائے۔ كيونكه قاضول كے پاس مقدمه لے جانے ميں حرج ہے۔اور قُصات نہيں جانتے اس بات كوجس كوشو ہر جانتا ہے خاص اپنے معاملہ میں۔پس متعین ہوگئی ہیہ بات کہ ہومر د کی آنکھوں کے سامنے مالی خسارہ ،اگروہ نظام توڑنے کا ارادہ کرے ، تا کہ وہ اس پر دلیری نہ کرے مگر ایسی حاجت کے وقت جس ہے وہ کوئی جارہ نہ یائے۔پس بیخوگر بنانے کی ایک صورت ہے ۔۔۔ اور نیز: پس ظاہر نہیں ہوتا نکاح کا اہتمام گرا ہے مال کے ذریعہ جوشر مگاہ کا بدلہ ہو۔ پس بیشک لوگوں نے جب بخیلی کی اموال میں ایسی بخیلی کہ نہیں کی انھوں نے ولیسی بخیلی اموال کےعلاوہ میں ۔ پس اہتمام تام نہیں ہوگا مگراموال خرج کرنے کے ذریعہ —اوراہتمام نکاح سے اولیاء کی آنکھیں ٹھنڈی ہونگی، جب شوہر مالک ہے گا اولیاء کے دل کے مکڑوں کا — اوراس کے ذریعہ نکاح اور زنا کے درمیان امتیاز قائم ہوگا۔اوروہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ..... پس ای وجہ سے نبی طِلْلْغَدَائِکِمْ نے مہر کا وجوب باقی رکھا جیسا تھا۔ اور مہر کو نبی طِلْلْغَدَائِمْ نے کسی ایسی حد کے ساتھ منصِطنہیں کیا، جونہ کم ہونہ زیادہ۔ کیونکہ:(۱) نکاح کی اہمیت کے اظہار میں عادتیں مختلف ہیں(۲) اورعورتوں کی طرف رغبت کے مراتب مختلف ہیں(۳)اور بخیلی میں لوگوں کے طبقات ہیں۔ پس سب لوگوں کے حق میں مہر کی تعیین ممکن نہیں، جیسا کے ممکن نہیں کہ پندیدہ چیزوں کی قیمت کسی مخصوص حد کے ساتھ منضبط کی جائے الی آخرہ — البتہ یہ بات ہے کہ آ پ نے طریقہ رائج کیاا پی بیویوں اورا پی بیٹیوں کے مہر میں ساڑھے بارہ اوقیہ کا۔اور حضرت عمرؓ نے فرمایا:.....میں کہتا ہوں: اوراس مہر میں راز جوآپ نے رائج کیا ہے ہے کہ مناسب رہے کہ مہران چیزوں میں سے ہوجس میں بخیلی کی جاتی ہے،اوراس کے لئے اہمیت ہو۔اور بیہ بات مناسب ہے کہ نہ ہومہراس چیز میں ہے جس کی ادائیگی عادۃ سخت دشوار ہو،ان احوال کے اعتبارے جن پرشوہر کی قوم ہے۔اور بیمقدار ایک معتذبہ مقدار ہے ان احوال کے اعتبار سے جن پرلوگ نبی مِثَالْتِيَاتِيْمُ کے - ﴿ أُوكُونَ لِيَكِلِيَّكُ إِلَيْ الْمِكْلِيِّ الْمِكْلِيِّ الْمِكْلِيِّ الْمِكْلِيِّ الْمِكْلِيِّ الْمِكْلِيّ

زمانہ میں تھے۔اورا کے بعد بھی اکثر لوگوں کا یہی حال ہے۔اےاللہ! مگر پچھلوگ: جن کے مالدارشاہی تختوں پر بادشاہوں کی طرح ہیں — اور جاہلیت کےلوگ عورتوں برظلم کیا کرتے تھےان کے مہروں کے سلسلہ میں: ٹال مٹول یا کمی کے ذریعہ، پس اللہ تعالیٰ نے نازل کیا۔الی آخرہ۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

## مختلف مهراوراس کی وجبہ

مہر کے تعلق سے عورتوں کی آٹھ قسمیں ہیں۔اس لئے کہ نکاح میں مہر مقرر ہوا ہے یانہیں؟ پھر صحبت یا خلوت ہوئی ہے یانہیں؟ پھر صحبت یا خلوت ہوئی ہے یانہیں؟ پھر شوہر نے طلاق دی ہے یااس کی وفات ہوئی ہے؟ بیآ ٹھ صورتیں ہوئیں،اس طرح ۲×۲=۸×۳=۸سب کی تفصیل مع احکام درج ذیل ہے:

|          |                  |                         |                   | _ |
|----------|------------------|-------------------------|-------------------|---|
| كامل مهر | شوہرنے وفات پائی | صحبت یا خلوت ہو چکی ہے  | مهرمقررہواہ       | 1 |
| كامل مهر | شوہرنے طلاق دی   | صحبت یا خلوت ہو چکی ہے  | مهرمقرر ہواہے     | ۲ |
| كامل مبر | شوہرنے وفات پائی | صحبت یا خلوت نہیں ہو گی | مهرمقرر ہواہے     | ٣ |
| نصف مهر  | شوہر نے طلاق دی  | صحبت یا خلوت نہیں ہو گی | مهرمقررمواب       | 4 |
| مهرشل    | شوہرنے وفات پائی | صحبت یا خلوت ہو چکی ہے  | مهر مقررتهیں ہوا  | ۵ |
| مهرمثل   | شوہر نے طلاق دی  | صحبت یا خلوت ہو چکی ہے  | مبرمقررنہیں ہوا   | 4 |
| مهرمثل   | شوہرنے وفات پائی | صحبت یا خلوت نہیں ہوئی  | مهر مقرر نہیں ہوا | 4 |
| متعه     | شوہر نے طلاق دی  | صحبت یا خلوت نہیں ہو گی | مهرمقررتهين موا   | ٨ |

مهر كے سلسله ميں تين ضوابط ہيں ۔ جودرج ذيل ہيں:

پہلاضابطہ — نکاح سے شوہر بیوی کی شرمگاہ کا ما لک ہوتا ہے۔ اوراس کے لئے بیوی سے فائدہ اٹھانا جائز ہوجاتا ہے۔ پس نکاح ملکیت بضع کاسبب، اور جماع اس کا اثر (نتیجہ) ہے۔ اور ہر چیز سے مقصوداس کا اثر ہی ہوتا ہے۔ اور حکم سبب پر مرتب ہوتا ہے۔ اس لئے مہران دونوں چیزوں (سبب واثر) پرتقسیم ہوگا۔ جہاں دونوں پائے جائیں گے پورا مہر واجب ہوگا۔ اور جہاں صرف سبب پایا جائے گانصف مہروا جب ہوگا۔

دوسراضابطہ — شوہریا بیوی کی موت سے نکاح مؤکداور ثابت ہوجاتا ہے۔اس وجہ سے کہ شوہر نے موت تک اس کومستر ذہیں کیا۔اور نکاح سے اس نے قدم پیچھے نہیں ہٹایا، تا آئکہ موت شوہراور نکاح کے درمیان حائل ہوگئ،اوروہ بیوی سے فائدہ نہاٹھا سکا۔اس طرح عورت کی وفات ہوگئ تو بھی یہی حکم ہے۔ کیونکہ بیساوی عذر ہے۔عورت کا اس میں بیوی سے فائدہ نہاٹھا سکا۔اس طرح عورت کا اس میں

کوئی قصور نہیں۔

تیسراضابط —طلاق ہے نکاح مرتفع ہوجاتا ہے۔اورفائدہ اٹھانے کاموقع نہیں رہتا۔ پس طلاق اقالہ کے مشابہ ہے۔
جب بیضوابط معلوم ہو گئے تو اب جاننا چاہئے کہ زمانۂ جالمیت میں مہر کے سلسلہ میں جھڑ ہے ہوتے تھے۔ اورلوگ مہرادا کرنے میں انتہائی بخیلی کا مظاہرہ کرتے تھے۔اورطرح طرح سے جب بازیاں کرتے تھے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان مناقشات کے سلسلہ میں مذکورہ ضوابط کے مطابق بنی برانصاف احکام نازل فرمائے۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے:
مہرادا کرنے میں انتہائی بخیلی کا مظاہرہ کرمی مقررہوا ہے،اورصحبت یا خلوت بھی ہوچکی ہیں۔ بو خواہ شوہروفات پائے یا طلاق دے بعورت کو پورامہر ملے گا۔ کیونکہ شوہر کے لئے سب ملک اوراس کا اثر دونوں مختق ہوچکے ہیں۔ پس پورامہر واجب ہوگا۔
اس صورت کا حکم سورۃ النساء آیات ۲۰ وا ۲ میں ندکور ہے۔ جس کا خلاصہ بیہ کہ اگرکوئی شخص بیوی کو طلاق دے تو خواہ کتنا ہی مہر دیا ہو،اس میں سے پچھ بھی واپس لینے کی ممانعت ہے۔ اور وجہ یہ بیان کی گئی ہے کہ دستم باہم بے تجابانہ ل چے ہو،اوروہ عورتیں تم سے ایک گاڑ ھاا قرار لے چکی ہیں' یہی حکم شوہر کے وفات یانے کا ہے۔

تیسری صورت — اگر مہر مقرر ہوا ہے۔اور صحبت یا خلوت نہیں ہوئی ،اور شوہر کی یا بیوی کی وفات ہوگئی تو بھی عورت کو پورا مہر ملے گا۔ کیونکہ موت سے نکاح مؤکد ہوجاتا ہے۔اور موت کی بنا پر صحبت نہ کرنے سے پچھفر ق نہیں پڑتا۔ کیونکہ یہ ساوی عذر ہے۔عورت کا پچھ تصونہیں۔

چوتھی صورت \_\_\_ تیسری صورت میں اگر شوم طلاق دیے قورت کوآ دھامبر ملےگا۔ سورۃ البقرۃ آیت ۲۳۷ میں ارشاد پاک ہے: ﴿وَإِنْ طَلَّهُ فَتُمُوٰهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوْهُنَّ، وَقَلْهُ فَرَضَتُمْ لَهُنَّ فَرِيْصَةً فَيْصَفُ مَا فَرَضَتُمْ ﴿ تَجْمَهُ اور مُنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مَا فَرَضَتُمْ ﴾ ترجمہ اور اگرتم ہولیوں کو طلاق دو، ان کو ہاتھ دلگانے ہے پہلے، اور تم نے ان کے لئے کچھ مہر مقرر کیا ہو، تو جتنام ہم تم نے مقرر کیا ہے اس کا آدھا واجب ہے۔ اور اس کی وجہ بیرے کہ وجوب مہر کے دوعوامل میں سے ایک پایا گیا، دوسر انہیں پایا گیا، اس لئے آدھا مہر واجب ہوگا۔ پس یہاں دومشا بہتیں ہیدا ہوئیں: ایک: صرف منگی ہے جس میں کچھ مہر واجب ہوتا۔ دوسری: لکات تام ہے، جس میں کھھ مہر واجب ہوا۔

پانچویں اور چھٹی صورتیں ۔۔ اگر مہر قررنہیں ہوا، اور صحبت یا خلوت ہو چکی ہے، تو خواہ شوہر وفات پائے یا طلاق دے۔ مہر شل واجب ہوگا۔نہ کم نہ زیادہ۔اس لئے کہ عورت کے حق میں عقد تام ہوگیا ہے۔اور وجوب مہر کا سبب اور اثر دونوں متحقق ہو چکے ہیں۔پس مہر واجب ہے۔مگر مہر کچھ مقررنہیں ہوا، اس لئے ضروری ہے کہ اس کی نظیر اور اس کے مانند کے ذریعہ اندازہ کیا جائے۔اور خاندان کی عور توں کا مہر بہترین نظیر ہے، جس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے۔

سانویں صورت — اگرمہرمقرزہیں ہوا۔اور صحبت یا خلوت بھی نہیں ہوئی،اور شوہریا بیوی کا انتقال ہوجائے تو بھی مہرمثل واجب ہوگا، نہ کم نہ زیادہ۔اور شوہر کی وفات ہوئی ہوتو عورت پرعدت واجب ہے۔اوراس کومیراث بھی ملے گی۔ کیونکہ زوجین میں سے ایک کی موت سے بھی عقد مؤکد ہوجاتا ہے۔اسی صورت کا حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ نے اپنے اجتہاد سے فیصلہ کیا تھا۔ پھر پر وع بنت واشق کی حدیث سے اس کی تائید ہوئی (مشکوۃ حدیث ۳۲۰۷) (شاہ صاحب رحمہ اللہ نے بیصورت بیان نہیں کی)

آتھویں صورت — اگرمہر مقرر نہیں ہوا۔اور صحبت یا خلوت بھی نہیں ہوئی،اور شوہر نے طلاق دیدی، تو متعہ (ایک جوڑا کیڑا) واجب ہے۔ کیونکہ نکاح ہواور عورت کو پچھ نہ ملے یہ بات جائز نہیں۔ارشاد پاک ہے: '' بشرطیکہ تم چاہوا پن مالوں کے بدل' اس آیت کی روسے نکاح میں مال ضروری ہے۔اور مہر شل واجب کرنے کی کوئی صورت نہیں ، کیونکہ ملکیت بضع متر زئین ہوئی۔طلاق سے نکاح رد ہوگیا ہے۔اور کوئی مهر بھی مقرز نہیں ہوا،اس لئے متعہ واجب ہے۔اس صورت کا تذکرہ سورة البقرة آیت ۲۳۱ میں ہے: ﴿لاَ جُناحَ عَلَيْکُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ، مَالَمْ تَمَسُّوٰ هُنَّ، أَوْ تَفُو ضُوْا لَهُنَّ قَرِیْصَةً ، وَمَلَی الْمُفْتِو قَدَرُهُ وَعَلَی الْمُفْتِو قَدَرُهُ ﴾ الآیة . ترجمہ بتم پر پچھ مواخذ ہیں اگرتم ہویوں کوالی حالت میں طلاق دو کہ نہ ان کوتم نے ہاتھ لگایا ہو،اور نہ ان کے لئے بچھ مهر مقرر کیا ہو:اور ان کوایک جوڑا دو،صاحب وسعت پراس کی طبقت کے موافق ہے۔

[٧] وقال الله تعالى: ﴿لاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ، مَالَمْ تَمَسُّوْهُنَّ، أَوْ تَفْرِضُوْا لَهُنَّ فَرِيْضَةً ﴾ الآية. أقول: الأصل في ذلك: أن النكاح سببُ الملك، والدخول بها أثَرُه، والشيئ إنما يواد به أشره، وإنما يترتب البحنكم على سببه، فلذلك كان من حقهما: أن يُوزَّعَ الصداق عليهما؛ وبالموت يتقرر الأمر ويَثبت، حيث لم يَرُدَّه حتى مات، وما انخنس عنه حتى حال بينه وبينه الموتُ؛ وبالطلاق يرتفع الأمر وينفسخ، وهو شِبْهُ الرد والإقالة.

وإذا تمهّد هذا: فنقول: كانت في الجاهلية مناقشات في باب المهر، وكانوا يتشاخُونُ بالمال، ويحتجون بأمور، فقضي الله تعالى فيها بالحكم العدل على هذا الأصل:

فإن سمى لها شيئا، ودخل بها، فلها المهر كاملًا، سواء مات عنها أو طلقها: لأنه تم له سبب المملك وأثره، وأفضى الزوج إليها، وهو قوله تعالى: ﴿وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ، وَأَحَذْنَ مِنْكُمْ مِيْثَاقًا غَلِيْظًا﴾ مِنْكُمْ مِيْثَاقًا غَلِيْظًا﴾

وإن سمى لها، ولم يدخل بها، ومات عنها، فلها المهر كاملاً: لأنه بالموت تقرر الأمر، وعدم الدخول غير ضارٌ، والحالة هذه، لأنه بسبب سماوي.

وإن طلقها فلها نصف المهر، على هذه الآية، لتحقُّقِ أحد الأمرين، دون الآخر، فحصل شِبْهان: شِبْهٌ بالخِطْبة من غير نكاح، وشِبْهٌ بالنكاح التام. وإن لم يسمّ لها شيئًا، ودخل بها، فلها مِثْلُ صداقِ نسائها، لاوَكَسَ ولاشَطَطَ، وعليها العدة، ولها الميراث: لأنه تم لها العقد بسببه وأثرِه، فوجب أن يكون لها مهر. وإنما يُقَدَّرُ الشيئ بنظيره وشِبْهه، وصداق نسائها أقربُ ما يقدر به في ذلك.

وإن لم يسم لها شيئًا، ولم يدخل بها، فلها المتعة: لأنه لا يجوز أن يكون عقد خالياً عن الممال، وهو قوله تعالى: ﴿أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَ الِكُمْ ﴾ ولاسبيل إلى إيجاب المهر، لعدم تقرر الملك، ولا التسمية، فقد دون ذلك بالمتعة.

ترجمه: اورالله تعالى نے فرمایا: ' متم پر بچھ گناه نہیں اگرتم ہیویوں کوطلاق دو، جب تک کہتم نے اس کو ہاتھ نہ لگایا ہو، یا ( یعنی اور ) ان کے لئے کچھ مہر مقرر نہ کیا ہو' آیت یوری پڑھیں ( شاہ صاحب کی مراد دوآیتیں ہیں، کیونکہ آ گے جو استدلال کیا ہے وہ اس کے بعدوالی آیت ہے ہے) --- میں کہتا ہوں:اس (مہر) کے سلسلہ میں اصل: (۱) یہ ہے کہ نکاح ملکیت بضع کاسب ہے۔اورعورت سے صحبت ملک کااثر ہے۔اور چیز سے اس کااثر ہی مرادلیا جاتا ہے۔اور حکم اس کے سبب ہی پر مرتب ہوتا ہے۔ پس ای وجہ سے دونوں کے حق سے تھا کہ مہرتقسیم کیا جائے دونوں پر —— (۲)اورموت ے معاملہ ( نکاح )متقر راور ثابت ہوتا ہے۔ بایں طور کہ شوہر نے معاملہ کومستر ونہیں کیا یہاں تک کہ وہ مر گیا۔اور نہ وہ معاملہ سے پیچھے ہٹا یہاں تک کہ شوہراورمعاملہ کے درمیان موت حائل ہوگئی — (٣)اورطلاق ہے معاملہ مرتفع ہوجا تا ہے۔اورختم ہوجا تا ہے۔اورطلاق رداورا قالہ کے مانند ہے( رداورا قالہ مترادف ہیں ) —اور جب بیہ بات ممہد ہوگئی تو ہم کہتے ہیں: زمانۂ جاہلیت میں مہر کےسلسلہ میں جھگڑے ہوتے تھے۔اوروہ مال میں انتہائی بخیلی کرتے تھے۔اور چند امورے جبتی پیش کرتے تھے۔ پس اللہ تعالیٰ نے ان مناقشات میں انصاف والا فیصلہ کیا اس اصل کے مطابق۔ (پہلی اور دوسری صورتیں) پس اگر شوہر نے عورت کے لئے کوئی مہر مقرر کیا ہے، اور اس سے ہمبستری کی ہے، تو عورت کے لئے پورامہرے،خواہ شوہراس کو چھوڑ کرمر گیا ہو، یااس کوطلاق دی ہو۔اس لئے کہ شوہر کے لئے مکمل ہو گیا ہے ملک کا سبب اوراس کا اثر ۔ اور بے حجابانہ شوہر عورت تک پہنچا ہے ۔ اوروہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔ ( تیسری صورت ) اور ا گرعورت کے لئے مہرمقرر کیا ہے۔اوراس ہے ہم بستری نہیں کی۔اور شوہراس کو چھوڑ کرمر گیا ہے تو عورت کے لئے پورا مہرے۔اس کئے کہموت سےمعاملہ( نکاح )متقر رہوجا تاہے۔اورصحبت نہ کرنامصز نہیں، درانحالیکہ صورت حال بیہ ( یعنی شوہر کی وفات ہوئی ہے )اس لئے کہوہ (موت) آسانی سب ہے ۔۔ ( چوتھی صورت )اوراگر ( تیسری صورت میں )اس کوطلاق دی تو اس کے لئے آ دھامہر ہے۔ اس آیت کی روے ( یعنی جو آیت مضمون کے شروع میں لکھی ہے۔ حالانکداس صورت کا حکم اس کے بعد والی آیت میں ہے) دوامروں میں سے ایک کے بائے جانے کی وجہ ہے، نہ کہ دوسرے کے ۔ پس حاصل ہوئیں دومشا بہتیں: ایک: نکاح کے بغیرتگنی ہے مشابہت اور دوسری: نکاح تام ہے مشابہت —

(پانچویں اور چھٹی صورتیں) اور اگر عورت کے لئے کچھ مہر مقر رئیس کیا۔ اور اس سے ہم بستری کی ہے تو عورت کے لئے اس کے خاندان کی عورتوں کے مہر کے مانند ہے، نیکم اور نہ زیادہ ، اور اس پر عدت ہے۔ اور اس کے لئے میراث ہے (یہ حضرت ابن صعود رضی اللہ عند کے فیصلہ کے الفاظ ہیں۔ مگر وہ فیصلہ ان دونوں صورتوں کے لئے نہیں ہے۔ بلکہ ساتویں صورت کے لئے ہے۔ جس کوشاہ صاحب نے بیان نہیں کیا۔ اور یہ دوصور تیں اس طرح بنیں گی کہ شوہر کی یا تو وفات ہوئی ہے یااس نے طلاق دی ہے ) اس لئے کہ عورت کے لئے عقد تام ہوگیا ہے اس کے سبب اور اس کے اثر کے ساتھ ، پس ضروری ہے کہ اس کے طب اور اس کے اثر کے ساتھ ، پس ضروری ہے کہ اس کے لئے مہر ہو۔ اور چیز اس کی نظیر اور اس کے مانند کے ذریعہ بی اندازہ کھٹم الکی جائی ہو۔ اور اس کے خاندان کی عورتوں کا مہر قریب ترین وہ چیز ہے جس سے اس بارے میں اندازہ کیا جاسکتا ہے ۔ (ساتویں صورت بیان نہیں کی ، آ گھویں صورت ) اور اگر اس کے لئے کوئی مہر مقر رئیس کیا ، اور نہ اس کے ساتھ ہم بستری کی ہے (اور شوہر نے طلاق دی ہے) تو اس کے لئے متعد ہے۔ اس لئے کہ یہ بات جائز نہیں کہ کوئی عقد مال سے خالی ہو۔ اور وہ اللہ کا ارشاد ہے ۔ ''بشر طیکہ تم چاہوا ہے مالوں کے بدل ' اور کوئی راہ نہیں مہر واجب کرنے کی ملک متقر رنہ ہونے کی وجہ ہے ، اور مہر نام رہ زور ہونے کی وجہ ہے ، اور مہر الس کے اس کے کہ تعد کے ذریعہ ۔ اس کے کہ وہ سے ، اور مہر کے کی ملک متقر رنہ ہونے کی وجہ ہے ، اور مہر کا متعد کے ذریعہ ۔

## تعلیم قرآن مہر قرر کرنے کی وجہ

پہلے بیحدیث گذری ہے کہ نبی سطان کے اسٹے خص سے فرمایا: ''جاو ، تلاش کرو ، چاہ ہو ہے کی انگوشی ہو! 'اس حدیث کا باقی حصہ بیہ ہے : وہ صحابی گئے ، تلاش کیا ، مگر پھے نہیں پایا۔ واپس آکر عرض کیا: یارسول اللہ! بخد المبرے پاس پھے نہیں ، لو ہے کی انگوشی بھی نہیں! البتہ میری لینگی ہے ۔ راوی حضرت بہل بن سعد ساعدی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: ان کے پاس چا و ایعنی کرتے نہیں تھا ۔ اس کا آدھا اُس کے لئے ہے۔ آپ نے فرمایا: 'دلنگی ہے کیا کام چلے گا۔ اگر آپ اس کو پہنے رہے تو اس کو پھنیں ہوگا' وہ صاحب بیٹھ گئے اور دریتک بیٹھ رہے ، پہرا ٹھوکر چل و ہیئے آپ نے ان کو بلوایا۔ اور او چھا: 'دہم ہیں قرآن کتنایا د ہے؟ ''انھوں نے کہا: فلال اور فلال سورتیں پر ایم ان کو حفظ پڑھتے ہو؟ ''انھوں نے کہا: فلال اور فلال سورتیں یا د ہیں۔ انھوں نے کہا: ہاں! آپ نے فرمایا: ﴿ فَعَلَ مَنْ اللّٰهِ اللّٰ اَ جَا اللّٰ مِنْ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰہ اللّٰ کو جہ ہے جو تھیں ہو گئی جنتا قرآن تھہیں یا دہے اس کو سکھا دو، یہی تم ہمارام ہر ہے (بخاری صدیث ۱۸۵۵ء مشکلو قاصد ہے اللّٰ ا

فاكده: جن منافع كاعوض ليناجائز ب، ان كومبر مقرر كرنا بهى جائز بي فقهى ضابطه ب: ما جاذ أخذُ الأجرة فى مقابساته من السمندافع جاز تسميته صداقًا (شاى٣٦٢:٢) اورتعليم قرآن پراب اجاره ورست ب، پس اس كومبر بنانا بهى ورست ب\_ ـ

[٨] وجعل النبى صلى الله عليه وسلم مرةً سُورًا من القرآن مهرًا، لأن تعليمها أمر ذوبال، يرغب فيه ويطلب كما ترغب وتطلب الأموال، فجاز أن يقوم مقامها.

## شادی کے بعدولیمہ کی کمحتیں

زمانۂ جاہلیت میں لوگ میاں ہیوی کے ملاپ سے پہلے ولیمہ کرنے کے عادی تھے۔اوراس میں بہت سی تحقیق تھیں:

پہلی مصلحت جوملکی مفاد سے تعلق رکھتی ہے سے کہ ولیمہ کے ذریعہ لطیف پیرا پیمیں نکاح کی تشہیر
ہوجاتی ہے۔ ولیمہ اس بات کا اعلان ہوتا ہے کہ اب شوہر ہیوی سے ملنے والا ہے۔اور زفاف کی تشہیر ضروری ہے، تاکہ
اولا دکے نسب میں کوئی بدگمانی نہ کرے۔علاوہ ازیں: ولیمہ سے اول وہلہ ہی میں نکاح اور زنا میں امتیاز ہوجاتا ہے۔اور
برملاعورت کا شوہر کے ساتھ اختصاص ہوجاتا ہے۔

دوسری صلحت — جوخانگی صلحت ہے — بیہ کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی ضروریات کی تکمیل فرماتے ہیں۔ اور جو چیزان کے لئے مفید ہوتی ہے عنایت فرماتے ہیں۔ اور خانگی زندگی کے نظم وانتظام کے لئے بیوی کی ضرورت ہے۔ پس حسب خواہش کسی عورت سے نکاح ہوجانا بلاشبہ اللہ کی بڑی نعمت ہے، جس کا شکر بجالا نا ضروری ہے۔ ولیمہ اس کی عملی شکل ہے۔

تیسری صلحت حسن سلوک و ایمہ: بیوی اوراس کے خاندان کے ساتھ نیک سلوک ہے۔ اس کئے کہ بیوی کی خاطر مال خرچ کرنا، اور دلہن آنے کی تقریب سے لوگوں کو جمع کرنا، اس بات کی دلیل ہے کہ بیوی شوہر کی نظر میں باعز ت اور باوقعت ہے۔ اور اس قتم کے امور جن سے خاندان میں جوڑ پیدا ہو: ضروری ہیں۔ خاص طور پر جب دلہن گھر میں پہلی مرتبہ آئے۔

چوقی مصلحت — جوتہذیبنس سے علق رکھتی ہے — بیہ کہ اللہ تعالیٰ کی سی نئی نعمت کا حاصل ہونا، جیسے بیوی کا بدست آنا، خوشی، نشاط اور سرور کا باعث ہے، جو مال خرج کرنے پر ابھارتا ہے۔ اور مال خرج کرنے سے آدمی سخاوت کا خوگر ہوتا ہے۔ اور انتہائی بخل کے رذیلہ سے نجات ملتی ہے — اور اس قسم کے اور بھی فوائد ومصالح ولیمہ میں موجود ہیں۔
پس نہ کورہ چاروں مصالح کی بنا پر رسول اللہ سِلانِ اللّٰہ سِلِانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلْمِ اللّٰ اللّٰ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلانِہ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سَلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سِلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سَلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سَلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سَلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلْمِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلانِ اللّٰہ سُلْمِ اللّٰہ سُلْمِ اللّٰہ سُلْمِ اللّٰہ سُلْمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہ سُلْمِ اللّٰہ لَمِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰہ اللّٰمِ اللّٰہ سُلْمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ ا

اس پہل کیا۔البتہ ولیمہ کی کوئی صفحین نہیں گی۔اوراس کی وجہ مہر کے بیان میں گذر چکی کہ تمام لوگوں کے لئے کیساں قابل قبول صفحین کرناممکن نہیں۔اوراوسط درجہ کا ولیمہ ایک بکری ہے۔اس کا آپ نے حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ کو حکم دیا تھا کہ ولیمہ کرو، چاہے ایک بکری کا ہمو(مشکوۃ حدیث ۳۲۱۰) اور چھوٹا ولیمہ وہ ہے جو آپ نے کیا ہے۔آپ نے حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا کے ولیمہ میں لوگوں کوملیدہ کھلایا یعنی اس میں گوشت نہیں تھا (بخاری حدیث ۳۵۱م مشکوۃ حدیث ۳۲۱۸) اور بعض از واج کے ولیمہ میں آپ نے دومد (حیار طل ) آٹاخرج کیا (مشکوۃ حدیث ۳۲۱۵)

فَا كُده: نكاح كے بعد زفاف سے پہلے وليم كرنا: جالميت كاطريقة تفار جيبا كمشاه صاحب نے اس كى صراحت كى ہے۔ اسلام مين مسنون زفاف كے بعد وليم كرنا ہے۔ بذل المجھود ميں ہے: قال السبكى: والمنقول من فعل النبى صلى الله عليه وسلم أنها بعد الدخول. وفي حديث أنس عند البخارى وغيره التصريح بأنها بعد الدخول، لقوله: "أصبح عروسا بزينب فدعا القوم" (بذل ١٢٨٠ امرى ، كتاب النكاح ، باب قلة المر)

[٩] وكان الناس يعتادون الوليمة قبل الدخول بها، وفي ذلك مصالحُ كثيرة:

منها: التلطف بإشاعة النكاح، وأنه على شَرَفِ الدخول بها، إذ لابد من الإشاعة، لئلا يبقى محل لوهم الواهم في النسب، وليتميز النكاح عن السفاح بادى الرأى، ويتحقق اختصاصه بها على أعين الناس.

ومنها: شكر ما أولاه الله تعالى من انتظام تدبير المنزل، بما يصرفه إلى عباده، وينفعهم به. ومنها: البر بالمرأة وقومِها، فإن صرف المال لها، وجمع الناس في أمرها، يدل على كرامتها عليه، وكونِها ذاتَ بال عنده؛ ومثلُ هذه الأمور لابد منها في إقامة التأليف فيما بين أهل المنزل، لاسيما في أول اجتماعهم.

ومنها: أنِ تجدُّدَ النعمة - حيث مَلَكَ مالم يكن مالكاً له - يورث الفرح و النشاط و السرور، ويهيِّج على صرف المال، وفي اتباع تُلك الداعية التمرُّنُ على السخاوة، وعصيانُ داعية الشح، إلى غير ذلك من الفوائد و المصالح.

فلما كان فيها جملة صالحة من فوائد السياسة المدنية والمنزلية، وتهذيب النفس، والإحسان: وجب أن يُبقيها النبى صلى الله عليه وسلم، ويرغّب فيها، ويحتَّ عليها، ويعمل هو بها.

ولم يُضبطه النبي صلى الله عليه وسلم بحدٍ لمثل ما ذكرنا في المهر، والحدُّ الوسطُ الشاةُ، وأولم صلى الله عليه وسلم على صفية رضي الله عنها بحَيْس، وأولم على بعض نسائه بمدَّيْن من شعير.

ترجمہ: اورزمانۂ جاہلیت کےلوگ عادی ہو گئے تھے عورت سے ہم بستری کرنے سے پہلے ولیمہ کرنے کے۔اوراس (ولیمہ)میں بہت سی حتی ہیں — ازانجملہ :لطیف پیرایہ میں نکاح کی تشہیر ہے،اوراس بات کااعلان ہے کہ وہ عنقریب بیوی سے ہم بستری کرے گا۔ کیونکہ تشہیر ضروری ہے تا کہ نہ باقی رہے کوئی جگہ نسب میں بدگمانی کرنے والے کی بدگمانی کے لئے۔اور تا کہاول وہلہ ہی میں نکاح زنا سے جدا ہوجائے۔اور شوہر کاعورت کے ساتھ اختصاص یا یا جائے لوگوں گی آئکھوں کے سامنے — اوراز انجملہ:اس نعمت کاشکر بجالا ناہے جواللہ تعالیٰ نے اس کوعطا فر مائی ہے نیعنی خانگی زندگی کا انتظام اس چیز کے ذریعہ جس کواللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے لئے خرچ کرتے ہیں۔اور جس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ بندوں کو نفع پہنچاتے ہیں \_\_\_\_ اورازانجملہ :عورت اوراس کی قوم کے ساتھ حسن سلوک ہے۔اس لئے کہ عورت کے لئے مال خرچ کرنا ، اورعورت کے معاملہ میں لوگوں کو اکٹھا کرنا ، شوہر کی نگاہ میں عورت کی عزت پر ، اور شوہر کے نز دیک عورت کے باوقعت ہونے پر دلالت کرتا ہے۔اوراس قتم کی چیزیں ضروری ہیں اہل منزل کے مابین جوڑ پیدا کرنے کے لئے۔خاص طور پران کے پہلے اجتماع کے موقعہ پر — اوراز انجملہ : یہ بات ہے کہ تجدید نعمت — بایں طور کہ وہ ما لک ہوااس چیز کا جس کاوہ پہلے مالک نہیں تھا ۔۔ خوشی اور نشاط اور سرور پیدا کرتا ہے، اور مال خرچ کرنے پر ابھارتا ہے۔ اور اس نقاضے کی پیروی میں سخاوت کا خوگر بنتا ہے،اورانتہائی بخیلی کے تقاضے کی نافر مانی کرنا ہے۔اوراس قشم کےاور بھی فوائد ومصالح ہیں — اور جب ولیمه میں ملکی اور خانگی سیاست کے فوائد کی ،اور تہذیب نفس اور حسن سلوک کی کافی مقدار موجو دھی تو ضروری ہوا کہاں کو نبی طِلائیڈیٹے ہم اق رکھیں ،اوراس کی ترغیب دیں ،اوراس پرابھاریں ،اور بذات ِخود بھی اس پڑمل کریں \_\_\_ اور متعین نہیں کیا ولیمہ کو نبی مِیالیْتَوَائِیم نے کسی حد کے ذریعہ، و لیم ہی حکمت کی وجہ سے جوہم نے مہر کے تذکرہ میں بیان کی ہے۔اور درمیانی حد:ایک بکری ہے۔اور نبی مِٹالٹیکیکیٹے خضرت صفیہؓ کا ولیمہ کیا ملیدہ کے ذریعہ۔اورا پنی بعض از واج کا وليمه كيادومُدّ جوكے ذريعيه۔

تصحیح: لئلا یبقی محل مخطوط کراچی میں محلاً ہے۔ گرواضح محل ہے، اس لئے اس کو باتی رکھا ہے ..... لمثل ما ذکر نا مطبوعہ میں بمثل ما ذکر ناتھا۔ یہ مخطوط کراچی سے کی ہے ..... تھذیب النفس و الإحسان میں تقدیم و تا خیر ہے۔

\$

\$

S

### وعوتِ ولیمہ قبول کرنے میں حکمت

حدیث(ا) — رسول الله مَیالِنَّهَ اَیَا الله مَیالِنَّهِ اَیْنَا الله مَیالِنَّهِ اَیْنَا الله مِیالِنَّهِ اَیْن شرکت کریے '(متفق علیہ )اورسلم کی ایک روایت میں ہے:'' پس جا ہے کہ وہ دعوت قبول کرے،خواہ شادی کی دعوت ہو، یا

كونى اور دعوت " (مشكوة حديث ٣٢١٦)

حدیث (۲) — رسول الله مطالفتوانیم نے فر مایا:'' جبتم میں ہے کسی کوکسی کھانے کی دعوت دی جائے تو جاہے کہ قبول کرے۔ پھرا گرچاہے تو کھائے ،اور جاہے تو نہ کھائے'' (مشکوۃ حدیث ۳۲۱۷)

تشریکے:لفظ ولیمیءمام ہے۔خواہ شادی کی دعوت ہو یا کوئی اورتقریب:ولیمہ کہلاتی ہے۔اورولیمہوغیرہ کی دعوت قبول کرنے کا تھکم دووجہ سے ہے:

پہلی وجہ —اسلامی قانون سازی کے اصول میں سے یہ بات ہے کہ جب کی خص کو تھم دیا جائے یہ وہ لوگوں کے ساتھ کسی صلحت سے کوئی معاملہ کرے، تو اس کالازی تقاضا یہ ہوتا ہے کہ لوگوں کو اس کام میں جو وہ کرنا چا ہتا ہے تا لید دو ہاتھوں پر اور اس کی مطاوعت پر ابھارا جائے۔ ورنہ تھم دینے سے جو مقصود ہے وہ تھیل پذیر نہ ہوگا مثل مشہور ہے ۔ '' تالی دو ہاتھوں سے بجتی ہے!'' پس جب ایک ہاتھ سے کہا کہ تالی بجا، تو دو سر ہے ہاتھ کو موافقت کا حکم دینا ضروری ہے۔ اس طرح جب شادی کرنے والے کو تھے موری ہے کہ لوگوں کو تھم دیا جائے کہ وہ اس کی وقوت قبول کریں ہے گھر وہ نہیں ۔ پھراگر روزے سے ہو، اور نہ کھائے تو اس میں کچھرج نہیں ۔ یعنی وقوت میں جائے ، اور معذرت کی وقوت قبول کریں ہے گھراگر روزے سے ہو، اور نہ کھائے تو اس میں کچھرج نہیں ۔ یعنی وقوت میں جائے ، اور معذرت کی وقوت قبول کریں ہے گھراگر روزے سے ہو، اور نہ کھائے تو اس میں کچھر جے نہیں ۔ یعنی وقوت میں جائے ، اور معذرت کی وقوت قبول کریا ۔ کر کے اور دعاد میکر آجائے۔ کیونکہ دعوت کا مقصد نکاح کی تشہیر ہے جو حاصل ہوگیا۔

دوسری وجہ — دعوتِ ولیمہ قبول کرنا بھی صلد حق ہے۔ کیونکہ اس سے دلوں میں جوڑ پیدا ہوتا ہے۔ اور دعوت قبول نہ کرنے سے دوری اور بدگمانی پیدا ہوسکتی ہے۔اور دعوتِ ولیمہ کے رواج میں ملکی اور خاندانی دونوں فائد ہے بھی ہیں۔ جن کی تفصیل ابھی گذر چکی۔

فائدہ پہلے ولیمہ وغیرہ کی دعوت ہاتھ کے ہاتھ دی جاتی تھی ،اس لئے فرمایا کہ جوروزہ سے ہووہ بھی دعوت قبول کرے۔اور دعوت میں جائے ،اور معذرت کر کے آجائے۔لیکن اب ولیمہ کی دعوت پہلے سے دی جاتی ہے۔ پس اگر دعوت قبول کی ہے تواس دن روزہ نہیں رکھنا چاہئے۔اس دن روزہ رکھ لینا حیلہ بازی ہے ۔ نیز ایک معاشر تی خرابی بید ہے کہ دعوت قبول کی جاتی ہے،اورشرکت نہیں گی جاتی ۔ بیاور بھی براہے۔اس سے دعوت کرنے والے کا کھانا ہر باد ہوتا ہے۔اور سخت ناراضگی کا سبب بھی ہوتا ہے۔البتہ پہلے سے معذرت کردی جائے تو وہ کچھزیادہ برانہیں۔

[10] قال: "إذا دُعى أحدُكم إلى الوليمة فَلْيَأْتِها" وَفَى رواية: "فإن شاء طعِم، وإن شاء ترك" أقول: لما كان من الأصول التشريعية: أنه إذا أمر واحدٌ أن يصنع بالناس شيئًا لمصلحةٍ، فمن موجَب ذلك: أن يُحَث الناس على أن ينقادوا له فيما يريد، ويَمْتَثِلوا له، ويُطاوعوه، وإلا لمَمَا تحققت المصلحة المقصودة بالأمر؛ فلما أمر هذا أن يشيع أمر النكاح بوليمة تُصنع للناس: وجب أن يؤمر أولئك أن يُجِيبوه إلى طعامه؛ فإن كان صائما ولم يطعم فلا بأس بذلك،

فإنه حصلت الإشاعةُ المقصودة.

وأيضًا: فمن الصلة أن يجيُّبَه إذا دعا، وفي جَرَيان الرسم بذلك انتظام أمر المدينة والحيِّ.

ترجمہ: جب اصول تشریعیہ میں سے یہ بات تھی کہ جب کوئی شخص تھم دیا جائے کہ وہ لوگوں کے ساتھ کوئی چیز کرے کسی صلحت سے ہواس کے مقتضی میں سے یہ بات ہے کہ لوگ ابھارے جا میں اس پر کہ وہ اس کی اس بات میں تا بعداری کریں جو وہ چاہتا ہے۔ اور اس کا امتثال کریں۔ اور اس کی مطاوعت کریں، ورخت تقتی نہیں ہوگی امر سے مقصورہ لحت ۔ پس جب شخص (شادی کرنے والا) تھم دیا گیا کہ وہ نکاح کے معاملہ کی تشہیر کرے ایسے ولیمہ کے ذریعہ جولوگوں کے لئے کیا جب شخص (شادی کرنے والا) تھم دیا گیا کہ وہ نکاح کے معاملہ کی تشہیر کرے ایسے ولیمہ کے دریعہ جولوگوں کے لئے کیا جائے ، تو ضروری ہوا کہ لوگ تھم دیئے جائیں اس بات کے کہ وہ اس کی دعوت قبول کریں ولیمہ کے گھانے کے لئے سے بھراگر روزہ سے ہو، اور نہ کھائے تو اس میں پھر حرج نہیں۔ پس بیشک تشہیر کا مقصد پورا ہوگیا ۔۔۔۔۔۔ اور نیز: پس صلہ رحی میں سے یہ بات ہے کہ اس کی دعوت قبول کرے جب وہ دعوت دے۔ اور اس کی ریت چلنے میں مملکت اور قبیلہ کے معاملہ کا انتظام ہے۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

## شادی میں حدے زیادہ آ رائش ناپبند ہونے کی وجہ

حدیث — حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گھر کوئی مہمان آیا۔اس کے لئے گھانا بنایا گیا۔حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے کہا: کیاا چھا ہوتا اگر ہم رسول اللہ ﷺ کوہی کھانے پر بلا لیتے! چنا نچہ آپ کو دعوت دی گئی۔ آپ تشریف لائے۔ اور چوکھٹ کے دونوں بازؤں پر ہاتھ رکھا۔ آپ نے گھر کے ایک گوشہ میں منقش پردہ دیکھا۔ آپ لوٹ گئے۔حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا پیچھے گئیں۔اوروا پسی کی وجہ دریافت کی۔ آپ نے فرمایا: میرے لئے — یا فرمایا: کسی نبی کے لئے — فاطمہ رضی اللہ عنہا یہ ہوئے گھر میں داخل ہو' (مفلاۃ حدیث ۳۲۲)

تشریخ: شادی وغیرہ کے مواقع پر حدہ بردھی ہوئی آ رائش وزیبائش دووجہ سے نابسندیدہ ہے:

پہلی وجہ — جبکہ ناجائز چیز ون کے ذریعہ آرائش ہو — جب جاندارگی تصویر کشی حرام ہے۔اورا یسے کپڑوں کا استعال بھی حرام ہے جن میں نصویریس بنی ہوئی ہوں تواس کا تقاضا ہے کہ ایسے گھرسے دور رہا جائے جس میں وہ تصاویر ہوں۔اوراس پر نکیر کی جائے ۔خاص طور پرانبیاء کیہم السلام کے لئے (اوران علاء کے لئے جوقوم کے مقتدا ہیں ) نکیر کرنا نہایت ضروری ہے۔ کیونکہ ان کی بعثت (اورعلاء کی وراثت )امر بالمعروف اور نہی عن الم نکر کے لئے ہے۔

دوسری وجہ — جبکہ جائز چیزوں کے ذریعہ آرائش ہو — انتہائی درجہ کی آ رائنگی دولت مندی کا نتیجہ ہوتی ہے۔ اور آ دمی دولت منداس وفت بنتا ہے جب د نیاطلبی میں دور تک جائے۔اور د نیاطلبی میں انتہاک آخرت کی تیاری سے غافل کرتا ہے۔روم وایران کےلوگوں میں اس چیز کا مشاہدہ کیا جاچکا تھا۔وہ دنیا میں اتنے بھینے ہوئے تھے کہ آخرت کا ذکر تک پسندنہیں کرتے تھے۔اس لئے ضروری ہوا کہ شریعت میں اس چیز کی ممانعت کردی جائے۔اور اس سے نفرت کا اظہار کیا جائے۔

[١١] وقال صلى الله عليه وسلم: " إنه ليس لي - أو لنبي - أن يدخل بيتا مُزَوَّقًا"

أقول: لما كانت الصُّورُ يحرم صنعها، ويحرم استعمال الثوب المصنوعة هي فيه: كان من مقتضى ذلك: أن يُهجر البيتُ الذي فيه تلك الصورُ، وأن تُقام اللائمةُ في ذلك، السيما للانبياء عليهم السلام، فإنهم بُعثوا آمرين بالمعروف، وناهين عن المنكر.

وأيضًا: فلما كان استحسانُ التجمُّل البالغ سببا لشدة خوضهم في طلب الدنيا- وقد وقع ذلك في الأعاجم حتى أنساهم ذكر الآخرة- وجب أن يكون في الشرع ناهيةٌ عن ذلك، وإظهارُ نفرة عنه.

ترجمه: واضح بـ لغات: زَوَّقَه: آراسة كرنا ـ بناؤسكهاركرنا ..... اللائمة : ملامت ـ ملامت برپاكرنايعنى كيركرنا ..... أل الائمة : ملامت ـ ملامت برپاكرنايعنى كيركرنا ..... ألهية عن ذلك بخطوط كرا جي مين بهي اس طرح بـ مولانا سندهي فرمات بين والأظهر : نهي بدل ناهية .







### مفاخرت والی دعوت قبول نه کرنے کی وجہ

حدیث — رسول اللہ مِنْلِیْمَائِیْمِ نے دعوت میں ایک دوسرے سے آ گے بڑھنے والے دونوں شخصوں کی دعوت قبول کرنے سے منع کیا (مفکوۃ حدیث ۳۲۲۵) یعنی جولوگ ایک دوسرے کے مقابلہ میں اپنی شان اونچی کرنے کے لئے شاندار دعوتیں کریں ان کی دعوت قبول نہ کی جائے۔

تشری : زمانهٔ جاہلیت میں لوگ دعوت کرنے میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش کرتے تھے۔ ہرایک چاہتا کہ دوسرے پرغالب آئے۔وہ اس غرض سے مال خرج کرتا۔اس کا اور کوئی مقصد نہیں ہوتا تھا۔الی دعوتوں سے باہم کینہ پیدا ہوتا ہے۔آپسی معاملات خراب ہوتے ہیں۔اور کسی دینی یا ملکی صلحت کے بغیر مال ضائع ہوتا ہے۔اور وہ صرف نفس کی خواہش کی پیروی ہے۔پس ضروری ہے کہ ایسے ولیمہ کا بائیکاٹ کیا جائے۔اور اس کی ہے قدری کی جائے۔اور تخقیرکا بہترین طریقہ بیہے کہ اس دعوت میں شرکت نہ کی جائے۔

## دودعوتول میں وجہتر جیح

حدیث — رسول الله مِیالیُّمَایِیَمُ نے فرمایا:''جب دودعوت دینے والے اکٹھا ہوں تو آپ اس کی دعوت قبول کریں جس کا درواز ہ قریب ہے۔اورا گران میں سے ایک پہلے پہنچے تو اس کی دعوت قبول کریں جو پہلے دعوت دینے آیا ہے'' (مشکوۃ حدیث ۳۲۲۳)

تشریج: جب دودعوتوں میں تعارض ہوتو وجہ ترجیح تلاش کی جائے۔اوروجہ ترجیح دو ہیں:(۱) دعوت دینے کے لئے پہلے آنا(۲) مدعوکے گھرسے داعی کا گھر قریب ہونا۔

[17] ونهى صلى الله عليه وسلم عن طعام المُتَبَارِيَيْنِ أَن يُؤكل.

أقول: كان أهل الجاهلية يتفاخرون، يريد كلُّ و احد أن يغلب الآخر، فيصرف المالَ لذلك الغرض، دون سائر النيات، وفيه الحقد، وفسادُ ذاتِ البين، وإضاعةُ المال من غير مصلحة دينية أو مدنية، وإنما هو اتباع داعيةٍ نفسانية، فلذلك وجب أن يُهجر أمرُه، ويُهانَ، ويُسَدَّ هذا البابُ، وأحسنُ ما يُنهى به أن لايؤكل طعامُه.

[١٣] وقال صلى الله عليه وسلم: " إذا اجتمع داعيان فأجب أقر بهما باباً، وإن سبق أحدهما فأجب الذي سبق"

أقول: لما تعارضًا طُلب الترجيح، وذلك إما بالسَّبْق، أو بِقُرْبه.

ترجمہ: واضح نے لغت: تباری الوجلان: باہم کرانا۔ مقابلہ کرنا۔ ایک دوسرے سے آ گے بڑھنا۔

#### باب\_\_\_ه

## وہ عور تیں جن سے نکاح حرام ہے

جَن عورتوں سے نکاح حرام ہان کا تذکرہ درج ذیل نصوص میں ہے: ا سے ﴿وَلاَ تَنْكِحُوْا مَانَكَعَ آبَاوُ كُمْ ﴾ سے ﴿وَاللّٰهُ عَفُورٌ رَّحِیْمٌ ﴾ تک یعنی سورۃ النساء آیات۲۲-۲۵

٢ - ﴿ الزَّانِي لاَ يَنْكِحُ إلا زَانِيَةً ﴾ آخرتك يعنى سورة النورآيت تين -

۳ \_ حضرت غَیلان تُنقفی رضی اللّه عنه کی روایت: جب وه مسلمان هوئے توان کے نکاح میں دس بیویاں تھیں۔وہ سب ان کے ساتھ اسلام لائیں۔ نبی صِلالنَّهِ اَیَّا اِن کُوتکم دیا کہ'' جارر کھالو، باقی جدا کر دو'' (مشکوۃ حدیث ۳۱۷۲)



٣ — نبى صَلاَتْنِيَا عَلِيمُ كَامِيارشاد كُهُ ' كسىعورت سے اس كى چھو پی پرنكاح نه كيا جائے ،اور نهاس كى خاله پر' (مسلم شريف ١٩١٤ كتاب النكاح باب تحريم المجمع إلىخ مشكوة حديث ٣١٦٠)

ان آیات میں یعنی سورۃ النساء کی آیت ۲۳ میں جن محر مات کا بیان ہے: ان کی تحریم اہل جاہلیت میں شائع ذائع اور مسلم تھی۔ لوگ اس کو چھوڑ نے کے روادار نہیں تھے۔ وہ ان میں طبقہ عن طبقہ متوارث چلی آرہی تھی یعنی وہ شریعت اساعیلی کے احکام تھے۔ اور وہ تحریم ان کے دلول میں ایسی جمی ہوئی تھی کہ جب تک وہ پارہ پارہ نہ ہوجائیں نکل نہیں عتی تھی۔ اور اس تحریم میں بردی محتی تھیں۔ البتہ کچھ باتیں لوگوں نے اصل دین سے سرکشی اور اس پرزیادتی کرتے ہوئے سے ایجاد کی تھیں۔ جیسے سوتیلی مال سے نکاح کرنا، اور دو بہنوں کو نکاح میں جمع کرنا، پس اللہ عزوجل نے ان کی تحریم حسب سابق باتی رکھی، اور جن احکام میں ستی پیدا ہوگئی تھی ان کی تا کید کی ، اور تحریفات کی اصلاح کی۔ سابق باتی رکھی، اور جن احکام میں ستی پیدا ہوگئی تھی ان کی تا کید کی ، اور تحریفات کی اصلاح کی۔

#### ﴿ المحرُّ مات ﴾

الأصل فيها: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَنْكِحُوْا مَانَكَحَ آبَاؤُكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿وَاللَّهُ غَفُورُرَّحِيْمٌ ﴾ وقوله صلى الله عليه وسلم: " لا وقوله صلى الله عليه وسلم: " لا تُنكح المرأة على عمتها" الحديث. وقوله تعالى: ﴿ اَلزَّانِي لاَ يَنْكِحُ إِلَّا زَانِيَةً ﴾ الآية.

اعلم: أن تحريم المحرَّمات المذكورة في هذه الآيات كان أمرًا شائعًا في أهل الجاهلية، مسلَّما عندهم، لايكادون يتركونه، اللهم! إلا أشياء يسيرة، كانوا ابتدعوها من عند أنفسهم بغيًا وعُدوانًا، كنكاح مانكح آباؤهم، والجمع بين الأختين. وكانوا توارثوا تحريمها طبقة عن طبقة، حتى صار لا يخرج من قلوبهم إلا أن تَمَزَّع، وكان في تحريمها مصالح جليلة، فأبقى الله عزّوجل أمر المحرمات على ماكان، وسجَّل عليهم فيما كانوا تهاونوا فيه.

ترجمه: واضح برلغت: تَسمَزَّعَ الشيئ : بكهرنا - پهيانا ـ تركيب: جمله كانوا توارثوا كاعطف جمله لايكادون پر ب ـ اور جمله اللهم إلخ معترضه ب ـ

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

تحريم كےنواسباب

پېلاسېب:قرابت قريبه

تحريم كى پہلى بنياد: بہت زديك كى رشتددارى ہے۔اسبب سےسات رشتے حرام ہوتے ہيں۔جن كا تذكرہ سورة

النساءآيت٢٣ ميں ٢- ان كاخلاصه جاراصول ہيں:

ا — ندکرومؤنث اصول یعنی باپ، دا دا ، نا نا او پرتک \_اور ماں ، دا دی ، نانی او پرتک \_اُمَّهَات سے بیسب اصول او ہیں \_

۲ ندکروموَنث فروع یعنی بیٹا، پوتا انواسا نیچ تک۔اور بیٹی، پوتی انواسی نیچ تک۔ بَنَات سے بیسب فروع مراد ہیں۔
 ۳ سے اصل قریب (ماں باپ) کی تمام مذکر وموَنث فروع یعنی بھائی بھینچے نیچے تک۔اور بہنیں ، جنیجیاں ، بھانجیاں نیچ تک اخوات، بنات الأخاور بنات الأخت سے بیرشتہ دارمراد ہیں۔

۳ — اصل بعید (دادادادی، نانانانی اوپرتک) کی تمام صلی (بلاواسطه) ند کرومؤنث اولاد یعنی چچا، ماموں، پھوپی اور خالہ، جاہےوہ پردادااور پرنانا کی صلبی اولا دہوں۔عَمَّات و خالات سے بیسب مراد ہیں۔

تحریم کی وجہ — مذکورہ رشتوں کی حرمت دووجہ ہے:

پہلی وجہ — مفاسد کاسر باب مقصود ہے ۔ قریبی رشتہ داروں میں رفاقت اور ہروقت کاساتھ ہوتا ہے۔ جس کی وجہ سے پردہ کا التزام ممکن نہیں۔ اور جانبین سے فطری اور واقعی حاجتیں ہیں، مصنوعی اور بناوٹی نہیں ۔ پس اگرایسے مردوں اور عورتوں میں لا بچ منقطع نہیں کی جائے گی، اور رغبت ختم نہیں کی جائے گی تو مفاسد کا سیلاب امنڈ آئے گا۔ کیا آپ نے نہیں دیکھا کہ ایک خص کی اجنبی عورت کے محاس پر نظر پڑتی ہے تو وہ اس پر فریفتہ ہوجاتا ہے۔ اور اس کی خاطر جان جو کھوں میں ڈال دیتا ہے۔ پس جن کے ساتھ تنہائی ہوتی ہے، اور وہ ایک دوسرے کی خوبیوں کوشب وروز دیکھتے جان جو کھوں میں ڈال دیتا ہے۔ پس جن کے ساتھ تنہائی ہوتی ہے، اور وہ ایک دوسرے کی خوبیوں کوشب وروز دیکھتے ہیں، کیا وہاں مفاسد پیدا نہیں ہوں گے؟ اسی فساد کورو کئے کے لئے قرابت قریبہ میں نکاح حرام کیا گیا ہے، کیونکہ سلیم المز اج لوگوں کی رغبت حرام کی طرف نہیں ہوتی۔

دوسری وجہ —عورتوں کوضرنظیم ہے بچانامقصود ہے — اگرمحر مات میں رغبت کا دروازہ کھولا جائے گا ،اورامید کا دروازہ بندنہیں کیا جائے گا۔اوراس سلسلہ میں بےراہی اختیار کرنے والوں پرسخت نکیرنہیں کی جائے گی ،تو دوطرح سے عورتوں کوضرر عظیم پہنچے گا:

ا — عورت جس مرد سے نکاح کرنا جاہے گا ،اولیا نہیں کرنے دیں گے۔خودنکاح کرنا جا ہیں گے۔ کیونکہ ان عورتوں کا معاملہ اولیاء کے ہاتھ میں ہے۔ وہی ان کا نکاح کرانے کے ذمہ دار ہیں۔ پس عورت کے جذبات پا مال ہوں گے۔اور اس کو بھاری نقصان پہنچےگا۔

۱:۲۲۲ میں گذر چکی ہے)

اوراس کی نظیر: یتیم لڑکیوں سے نکاح کی ممانعت ہے۔ بخاری شریف (حدیث ۴۵۷۳) میں حضرت عائشہ ضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ ایک فضی داوراس کا ایک باغ تھا۔ جس میں بیاڑ کی بھی شریک تھی۔اس شخص نے خود ہی اس لڑکی سے نکاح کرلیا۔اوراس کا باغ کا حصہ ہتھیا لیا۔اس پر سورۃ النساء کی آیت تین نازل ہوئی کہ اگر تہہیں اندیشہ ہو کہ تم میں اللہ کی سے نکاح کر کے انصاف پر قائم نہیں رہ سکو گے تو تمہارے لئے دوسری فورتیں بہت ہیں۔ان میں جو تہہیں پہندہوں ان سے نکاح کر کے انصاف پر قائم نہیں رہ سکو گے تو تمہارے لئے دوسری فورتیں بہت ہیں۔ان میں جو تہہیں پہندہوں ان سے نکاح کر ویعنی بیتیم لڑکیوں سے نکاح کر دیا ہے۔

#### والأصل في التحريم أمور:

منها: جَرَيَانُ العادة بالإصطحاب، والارتباط، وعدم إمكان لزوم الستر فيما بينهم، وارتباط النحاجات من الجانبين، على الوجه الطبيعي دون الصناعي: فإنه لولم تجر السنة بقطع الطمع عنهن، والإعراض عن الرغبة فيهن، لَهاجَتْ مفاسدُ لاتُحصى. وأنت ترى الرجل يقع بصره على محاسِنِ امرأةٍ أجنبيةٍ، فيتولَّه بها، ويقتحم في المهالك لأجلها، فما ظنك فيمن يخلو معها، وينظر إلى محاسنها ليلاً ونهارًا؟

وأيضًا: لوفتح بابُ الرغبة فيهن، ولم يُسد، ولم تقم اللائمة عليهم فيه: أفضى ذلك إلى ضرر عظيم عليهن، فإنه سببُ عضلهم إياهن عمن يرغَبْنَ فيه لأنفسهم، فإنه بيدهم أمرهن، وإليهم إنكاحهن، وأن لايكون لهن إن نكحوهن من يطالبهم عنهن حقوق الزوجية، مع شدة احتياجهن إلى من يخاصم عنهن.

ونظيره: ماوقع في اليتامي: كان الأولياءُ يرغبون في مالهن وجمالهن، ولايوفون حقوقَ الزوجية، فننزل: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامِي فَانْكِحُوا مَاطَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ الآية. بَيَّينت ذلك عائشةُ رضى الله عنها.

وهذا الارتباط على الوجه الطبيعي واقع بين الرجال والأمهات، والبنات، والأخوات، والعمات، والخالات، وبنات الأخ، وبنات الأخت.

ترجمہ:اورتریم میں اصل چندامور ہیں:ازانجملہ:عادت کا چلنا ہے رفاقت اورار تباط کے ساتھ۔اورآپس میں پردہ
کا التزام ممکن نہ ہونا ہے۔اور حاجتوں کا جانبین سے جڑا ہوا ہونا ہے، فطری طور پر، نہ کہ مصنوعی طور پر: پس بیشک شان میہ
ہےکہ اگر نہیں چلے گاطریقہ ان عورتوں سے لا کی منقطع کرنے کا،اوران میں رغبت سے روگر دانی کا توبے شارمفاسد جوش زن
ہے۔

﴿ وَمَا وَمُرَدَا مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰمِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الل

ہونگے۔اورآپ دیکھتے ہیں ایکٹی کوجس کی نظر اجنبی عورت کی خوبیوں پر پڑتی ہے، پس وہ اس پر فریفتہ ہوجا تا ہے۔اور اس کی خاطر ہلاکتوں میں گھستا ہے۔ پس آپ کا کیا خیال ہے اس شخص کے بارے میں جواس عورت کے ساتھ تنہا ہوتا ہے، اوراس کی خوبیوں کوشب وروز دیکھتا ہے؟

اور نیز:اگر محرمات میں رغبت کا دروازہ کھولا جائے گا، اورامید کا دروازہ بندنہیں کیا جائے گا۔اورلوگوں پراس سلسلہ میں ملامت ہر پانہیں کی جائے گی و یہ چیز ان عورتوں کے حق میں ضرر عظیم تک پہنچائے گی:(۱) پس بیشک وہ ( نکاح کا جواز ) ان مردوں کے اپنے لئے رو کئے کا سبب ہان عورتوں کو ای شخص ہے جس میں وہ رغبت کرتی ہیں۔ پس بیشک شان یہ ہے کہ ان عورتوں کا معاملہ ان مردوں کے اختیار میں ہے۔اوران کا نکاح کرانا بھی ان کے اختیار میں ہے (۱) اور یہ کہنہیں ہوگا اُن عورتوں کا معاملہ ان مردوں کے اختیار میں ہے (۱) اور یہ کہنہیں ہوگا اُن مورتوں کے لئے ۔ اگروہ خودان ہے نکاح کریں گے ۔ وہ خض جوان مردوں (اولیاء) سے مطالبہ کر سے ان عورتوں کی طرف سے حقوق نے کے ساتھ ایسے آدمی کی طرف جوان کی طرف سے مخاصمت کرے ۔ اوراس کی نظیر: وہ بات ہے جو تیبہوں کے بارے میں پیش آئی تھی: سر پرست رغبت کیا کرتے تھے بیتی ہی بیوں کے مال اوران کی خوبصورتی میں، اور پورے ادانہیں کرتے تھے زوجیت کے حقوق ۔ پس نازل ہوا۔ ۔۔۔۔ یہ بات عائش نے بیان کی مال اوران کی خوبصورتی میں، اور پورے ادانہیں کرتے تھے زوجیت کے حقوق ۔ پس نازل ہوا۔ ۔۔۔۔ یہ بات عائش نے بیان کی منع الأولياء ایا ہی ممن یو غبن فیہ، لطمع الأولياء فیھن لأنفسهم. میں نو کیون فیم، لطمع الأولیاء فیھن لأنفسهم. میں نو کیون فیہ، لطمع الأولیاء فیھن لأنفسهم. میں نو کیون فیم، لطمع الأولیاء فیھن لأنفسهم.

#### دوسراسبب:رضاعت

تحریم کا دوسراسبب: رضاعت (دودھ پلانا) ہے۔ رضاعت ہے بھی دہ ساتوں رشتے حرام ہوتے ہیں جونسب سے حرام ہوتے ہیں جونسب سے حرام ہوتے ہیں بودھ پلانے والی مال، اور اس کے تمام اصول وفروع۔ اور اس کا شوہر، اور اس کے تمام اصول وفروع۔ اور دونوں کی اصل قریب کی تمام فروع۔ اور دونوں کے اصول بعیدہ کی صلبی اولا د۔ اور سورۃ النساء آیت ۲۳ میں جو صرف رضاعی مال اور رضاعی بہن کا ذکر ہے: وہ بطور مثال ہے۔ یہ بات حدیث نے واضح کی ہے۔ فرمایا: '' دودھ پینے صرف رضاعی مال اور رضاعی بہن کا ذکر ہے: وہ بطور مثال ہے۔ یہ بات حدیث نے واضح کی ہے۔ فرمایا: '' دودھ پینے سے دہ تمام رشتے حرام ہوتے ہیں، جوولا دت (ناتے) ہے حرام ہوتے ہیں'' (دواہ ابخاری مشکوۃ حدیث ا۳۱۹) اور حرمت رضاعت کی تین وجوہ ہیں:

پہلی وجہ —علاقۂ جزئیت وبعضیت — جس مورت نے دودھ پلایا ہے وہ ماں کے مشابہ ہے۔ کیونکہ اس کے دودھ پلایا ہے وہ ماں کے مشابہ ہے۔ کیونکہ اس کے دودھ سے بچے کے جسم کے اخلاط اور اس کا ڈھانچہ تیار ہوا ہے۔فرق اتنا ہے کہ ماں نے بچہ کو پیٹ میں رکھ کر پالا ہے۔اور انا نے باہر بچہ پردودھ بہایا ہے۔اور بچہ کی شروع زندگی میں اس کی حیات کا سامان کیا ہے۔ پس دونوں کے جسم کے اجزاء سے بچہ کا جسم تیار ہوتا ہے۔ یہی علاقۂ جزئیت وبعضیت ہے۔اور جزء سے انتفاع حرام ہے۔اس لئے رضاعت سے حرمت پیدا ہوتی ہے۔ پس اٹا بھی دوسرے درجہ کی مال ہے۔اوراس کی اولا ددوسرے درجہ کے بھائی بہن ہیں۔اوریہی حال دوسرے رشتوں کا ہے۔

دوسری وجہ — ماں جیسی بے تکلفی — دودھ پلانے والی بچے کی پرورش میں مشقت برداشت کرتی ہے۔اور بچے کے ذئے اس کے حقوق ثابت ہوتے ہیں۔ اوراقا بچین میں بچہ کے جسم کا ہر جزء دیکھ چکی ہے۔غرض اس سے مال جیسی بے تکلفی رہ چکی ہے۔پس ایسی عورت کو نکاح میں لا نااوراس کو جورو بنانا فطرت سلیمہ کے خلاف ہے۔ بعض چو پایوں تک کا بیال ہے کہ وہ اپنی مال یا دودھ پلانے والی کی طرف جنسی التفات نہیں رکھتے ،انسان تو انسان ہے؟ پس اس کے لئے یہ بات کیسے روا ہو سکتی ہے کہ اپنی اقایاس کے اصول وفر وع کواپنی جورو بنائے؟

۔ تیسری وجہ ے عربوں کے تصورات کا لحاظ ہے عرب اپنی اولا دکو قبائل میں دودھ پلواتے تھے۔ بچدان میں جوان ہوتا تھا۔ اور محارم کی طرح ان کے ساتھ میل جول رکھتا تھا۔ چنا نچہ عربوں کے تصورات میں دودھ پلانا بھی نسب ہی کی طرح کارشتہ تصور کیا جاتا تھا۔ اس لئے ضروری ہوا کہ ان تصورات کا لحاظ کیا جائے۔ اور رضاعت کونسب پرمجمول کیا جائے ۔ یعنی اس کو بھی بھکم نسب رکھا جائے۔ حدیث میں اس کی طرف اشارہ ہے۔ فرمایا: ''دودھ پینے سے وہ سب رشتے حرام ہوتے ہیں ، یعنی رضاعت بھکم ولادت ہے۔

ومنها: الرضاعة: فإن التي أرضعتُ تُشْبِهُ الأمَّ، من حيث أنها سببُ اجتماع أَمْشَاجِ بِنْيَتِهِ وقيامِ هَيْكَلِهِ، غير أَنْ الأم جمعت خِلْقَته في بطنها، وهذه دَرَّتُ عليه سَدَّ رَمَقِهِ في أول نشأته، فهي أم بعد الأم، وأو لادُها إخوة بعد الإخوة.

وقد قاستُ في حِضانته ما قاست، وقد ثبت في ذمته من حقوقها ما ثبت، وقدراتُ منه في صِغَره ما رأت، فيكون تملُّكُها والوثوبُ عليها مما تَمُجُهُ الفطرةُ السليمةُ. وكم من بهيمة عجماءَ لاتلتفت إلى أمها أو إلى مرضعتها هذه اللفتة، فما ظنك بالرجال؟

وأيضًا: فإن العرب كانوا يسترضعون أولادَهم في حي من الأحياء، فَيَشَبُّ فيهم الوليدُ، ويخالِطُهم كمخالطة المحارم، ويكون عندهم للرضاعة لُحمةٌ كلحمة النسب: فوجب أن يُحمل على النسب، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " يَخْرُمُ من الرَّضَاعة ما يحرُمُ من الولادة"

اله حدیث میں ہے: ایک شخص نے پوچھا: مسایُڈھِب عنی مَذَمَّةَ الرَّضاع ؟ یعنی رضاعی ماں کاحق کس طرح ادا ہوسکتا ہے؟ آپ نے فرمایا: ' ایک پُروہ سےخواہ غلام ہویا باندی' (مشکوۃ حدیث ۳۱۷)

لغت: أَمْشَاج: مَشِخ يامَشِيْج كى جَمع ہے۔ جس كے معنى ہيں: دوملى ہوئى چيزيں۔ مَشَجَ (ن) مَشْحُا: ملانا مُخلوط كررَ۔ يہال أَمْشَاخ البِنْيَة سے مراد: جسم كى باؤى ہے۔ اور قيام هيكله اس كامترا ہے۔

### رضاعت میں دوچیزیں:مقداراورمدت ضروری ہیں

رضاعت کی مقدار میں اختلاف: امام ابوحنیفہ اور امام مالک رحمہما اللہ کے نزویک بمطلق رضاعت سے حرمت ٹابت ہوتی ہے۔ دودھ کی کوئی خاص مقدار ضروری نہیں۔ اور امام شافعی اور امام احمد رحمہما اللہ کے نزدیک: پانچ مرتبہ شکم سیر ہوکر دودھ بینا ضروری ہے۔ اس ہے کم میں حرمت ثابت نہیں ہوتی۔

اور مدت ِرضاعت میں بھی اختلاف ہے: امام ابوصنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک: ڈھائی سال کی عمر تک دودھ پینے سے حرمت ثابت ہوتی ہے۔ اس کے بعد حرمت ثابت ہوتی ہے۔ اس کے بعد ثابت نہیں ہوتی ہے۔ اس کے بعد ثابت نہیں ہوتی ۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ فر ماتے ہیں:

جب دودھ پیناسببتر نمیم اس وجہ سے تھا کہ دودھ پلانے والی عورت مال کے مشابہ ہوجاتی ہے۔اس کا دودھ بچہ کے جسم کی بناوٹ اوراس کے ڈھانچے کی ساخت کا سبب ہے۔اس لئے رضاعت میں دوباتوں کالحاظ ضروری ہے: پہلی بات ہے بچہ دودھ کی اتنی مقدار پیئے جس سے علاقۂ جزئیت پیدا ہو۔ برائے نام دودھ پینا کافی نہیں۔اور یہ حریج بچے سادی تاہم۔ مقدار پانچ مرتبہ واضح طور پر دودھ پینا ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے مروی ہے کہ قرآن کریم میں دس مرتبہ واضح طور پر یعنی شکم سیر ہوکر دودھ پینے ہے حرمت کا تھم نازل ہوا تھا۔ پھر وہ کم منسوخ ہوگیا۔ اور پانچ مرتبہ واضح طور پر دودھ پینے ہے حرمت کا تھم آیا۔ جب رسول اللہ میں اللہ میں اللہ میں پڑھا جاتا تھا (مشکوۃ حدیث ٣١٦٧) ( بینے ہے حرمت کا تھم آیا۔ جب رسول اللہ میں اللہ میں اللہ میں پڑھا جاتا تھا (مشکوۃ حدیث ٣١٦٧) ( امام نو وی رحمہ اللہ نے اس کا میہ مطلب بیان کیا ہے کہ پانچ مرتبہ دودھ پینے کی آیت کی تلاوت منسوخ ہوگئ تھی ، مگر تھم باقی تھا۔ اور چونکہ میر نے رسول اللہ میں تھا کی زندگی کے آخر میں ہوا تھا ، اس لئے جن لوگوں کو نسخ کا علم نہیں تھا ، وہ اس کی تلاوت کرتے تھے مسلم شریف ۲۹:۱ معری کتاب الرضاع)

مقدارمقررکرنے کی وجہ: بچے کے جسم کی نشو ونمازیادہ مقدار میں دودھ پینے ہے ہوتی ہے۔تھوڑا دودھ پینے ہے نہیں ہوتی۔اس لئے قانون سازی میں ضروری ہوا کہ لیل وکثیر کی حد بندی کی جائے ،تا کہ اشتباہ کے وقت اس کی طرف رجوع کیا جائے۔

دس سے تقدیر کی وجہ: ایک سے نوتک اکا ئیاں ہیں۔ اور دس پہلی دہائی ہے۔ پس دس: اکا ئیوں سے آگے ہو سے کی بہلی صد ہے۔ اور دس کے ذریعہ دہائیوں میں اضافہ کیا جاتا ہے۔ دس میں ایک ملانے سے گیارہ بغتے ہیں۔ اور دو دہائیاں مل کر ہیں بنتی ہیں جو دو سری دہائی ہے۔ نیز دس جمع قلت کی آخری صد، اور جمع کثر سے کی ابتدائی صد ہے، اس لئے قابل لحاظ کثر سے کتھیں کے لئے دس کا عد دنہا ہیں موز ون ہے۔ اور اتنی مقدار بچے کے بدن میں اثر انداز بھی ہوتی ہے۔ یا پہلے سے ننج کی وجہ: پھرا حتیاطا دس کو پانچ سے منسوخ کیا گیا۔ کیونکہ جب بچہ پانچ مرتبہ شکم سیر ہوکر دو دھ پیتا ہے، تو اس کے بدن اور چرے پر دونق اور تازگی ظاہر ہوتی ہے۔ اور اگر دو دو ھیں کی رہتی ہوا تا کا دو دھ کم ہوتا ہے تو بچے کا جم مرجما تا اور لاغر ہوتا ہے سے اور بیانی بات کی علامت ہے کہ دو دھ بچے کے جم کی بوھوزی اور اس کے ڈھانچ کی نشو ونما کا سبب ہے۔ اور پانچ مرتبہ سے کہ دودھ پینے کا اثر ظاہر نہیں ہوتا ۔ چنا نچہ حضرت ام الفضل رضی اللہ عنہا کی روایت میں ہے کہ '' ایک بار دودھ بینا اور دو ہار بینا حرام نہیں کرتا'' اور حضرت عائشرضی اللہ عنہا کی روایت میں ہے کہ '' ایک بار دودھ بینا اور دو ہار بینا حرام نہیں کرتا'' اور حضرت عائشرضی اللہ عنہا کی روایت میں ہے کہ '' ایک بار لیتان بچ سان دو وہار دینا حرام نہیں کرتا'' اور حضرت ام الفضل کی دوسری روایت میں ہے کہ '' ایک بار لیتان بچ کے مند

مطلق دودھ پینے سے حرمت کی وجہ: رضاعت کی اہمیت ظاہر کرنا، ادراس کومؤثر بالخاصہ بنانا ہے۔اوران تمام احکام میں جن کی بنائے تھم معلوم نہ ہو یہی سنت الٰہی ہے بعنی اللہ تعالیٰ نے دودھ میں بیخاصیت رکھی ہے کہ اس کا ایک قطرہ بھی جزئیت پیدا کرتا ہے۔اور یہ بات ہراس تھم میں کہنی جاہئے جس کی وجہ سرسری نظر میں سمجھ میں نہ آئے تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ (۲۲۲:۳)

دوسری بات \_\_\_\_ دودھ پینامدت رضاعت میں ہو،جبکہ دودھ سے بدن کی نشو دنما ہوتی ہے۔ورنہ بعد میں تو وہ اور

غذاؤں کی طرح ایک غذاہے، جیسے جوان روٹی کھا تا ہے،اوراس سے اس کے بدن کی نشوونما ہوتی ہے، پس جس زمانہ میں بدن کی ساخت دودھ سے ہوتی ہے اس زمانہ کی رضاعت کا اعتبار ہے۔ درج ذیل دوحدیثوں میں اس کی صراحت ہے: حدیث (۱) سے رسول اللہ صِلائِنَاوَیَا ﷺ نے فرمایا:'' دودھ بیناوہی معتبر ہے جوشدت بھوک سے ہو' بعنی جو بھوک کومٹائے۔ اور شیرخوار کے لئے کھانے کے قائم مقام ہو (مشکوۃ حدیث ۳۱۶۸)

حدیث (۲) — رسول الله ﷺ فرمایا: ''وئی دودھ پیناحرام کرتاہے جوانتر ایوں کو چیرے،اورعورت کا دودھ ہو، اور دودھ چھڑانے کی مدت سے پہلے ہو' (مشکوۃ حدیث۳۱۷)

ولما كان الرضاع: إنما صار سببا للتحريم لمعنى المشابهة بالأم، في كونها سببًا لقيام بِنُيَةِ المولود، وتركيبِ هَيْكَلِه: وجب أن يُعتبر في الإرضاع شيئان:

أحدهما: القدرُ الذي يتحقق به هذا المعنى، فكان فيما أنزل من القرآن عشرُ رَضَعاتٍ معلوماتٍ يُحَرِّمْنَ، ثم نُسِخْنَ بخمسٍ معلومات، فتوفى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهن مما يُقرأ من القرآن.

أما التقدير : فلأنه لما كان المعنى موجودًا في الكثير، دون القليل، وجب عند التشريع أن يُضرب بينهما حدٌّ يُرجع إليه عند الاشتباه.

وأما التقدير بعشر: فلأن العشر أولُ حدِّ مجاوزة العدد من الآحاد، وتَدِرُّ به في العشرات، وأولُ حدِّ يُستعمل فيه جمع الكثرة، ولا يُستعمل فيه جمع القلة، فكان نصابا صالحا لضبط الكثرة المعتدِّ بها، المؤثرةِ في بدن الإنسان.

أما النسخ بخمس: فللاحتياط: لأن الطفل إذا أُرضع خمسَ رَضَعاتٍ غزيراتٍ يظهر الرونقُ والنضارةُ على وجهه وبدنه، وإذا أصابه عَوْزُ اللبن في هذه الرضعات، وكانت المرضِعُ غير ذاتِ دَرِّ، ظهر على بدنه القُحُولُ والهُزالُ \_ وهذه آيةُ أنها سببُ التنمية وقيام الهيكل \_ ومادون ذلك لايظهر أثره؛ قال صلى الله عليه وسلم: "لاتُحَرِّمُ الرَّضْعة والرضعتان، ولا تحرم المَصَّةُ والمصتان، ولا تحرم الإملاجة والإملاجتان"

وأما على قول من قال: يُحَرِّم الكثير والقليل: فالسببُ تعظيمُ أمر الرضاع وجعلِه كالمؤثر بالخاصية، كسنة الله تعالى في سائر ما لا يُدْرَكُ مناطُ حكمِه.

والثانى: أن يكون الرضاع في أول قيام الهيكل، وتشبُّح صورةِ الولد، وإلا فهو غذاء بمنزلة سائر الأغذية الكائنة بعد التشبُّح وقيام الهيكل، كالشاب يأكل الخبز؛ قال صلى الله عليه وسَلَم: "إن الرضاعة من المَجَاعة" وقال صلى الله عليه وسلم: " لا يُحَرِّمُ من الرضاع إلا ما فَتَقَ الأمعاءَ، في الثَّذي، وكان قبل الفطام"

ترجمہ: اور جب دودھ پیناتح یم کا سبب تھامال کے ساتھ مشابہت کی علت وجہ، دودھ پلانے والی کے سبب ہونے میں نومولود کی باڈی اور اس کے ڈھانچ کی ترکیب کے وجود کے لئے یعنی اس کے جسم کی نشو ونما کے لئے تو ضروری ہوا کہ دودھ پلانے میں دوباتوں کالحاظ کیا جائے:

اور رہی دیں کے ذریعہ تقدیم ہیں دی آ حاد سے عدد کے آگے بڑھنے کی پہلی حد ہے یعنی دیں سے دہائی شروع ہوتی ہے۔ اور دس کے ذریعہ دہائیوں میں اضافہ کیا جاتا ہے۔ اور دس پہلی حد ہے جس میں جمع کثرت کا استعمال کیا جاتا ہے۔ اور اس میں جمع قلت کا استعمال نہیں کیا جاتا ہے۔ اور اس میں جمع قلت کا استعمال نہیں کیا جاتا ہے۔ کوراس میں جمع قلت کا استعمال نہیں کیا جاتا ہے۔ کیا گیا ہے۔ کیا گیا ہے، جوانسان کے بدن میں اثر انداز ہونے والی ہے۔

رہا پانچ کے ذرائعہ ننخ: تو وہ احتیاط کی بنا پر ہے: اس کئے کہ جب بچہ دودھ پلایا جاتا ہے پانچ بھر پوررضاعتیں تو بچ کے بدن اور اس کے چبرے پررونق اور تازگی ظاہر ہوتی ہے۔اور جب بچے کو ان رضاعتوں میں کمی پہنچی ہے،اور اُقازیادہ دودھ والی نہیں ہوتی تو بچے کے بدن پر سوکھا پن اور لاغری ظاہر ہوتی ہے ۔۔۔ اور بیاس بات کی نشانی ہے کہ رضاعت بڑھوتری اور ڈھانچہ کے قیام کا سبب ہے ۔۔۔ اور اس ہے کم رضاعتوں کا اثر ظاہر نہیں ہوتا ( اس کے بعد تین حدیثیں ہیں، جن کو ایک ساتھ ذکر کر دیا ہے )

اور رہااس شخص کے قول پرجس نے کہا کہ لیل وکثیر حرام کرتا ہے: تو اس کی وجہ رضاعت کے معاملہ کو بڑھا نا اور اس کو مؤثر بالخاصیت چیزوں کی طرح بنانا ہے۔ جیسے اللہ کی سنت ہے ان تمام چیزوں میں جن کے حکم کی علت نہیں جانی جاتی ۔ اور دوسری بات: یہ ہے کہ دودھ پلانا ڈھانچ کے قیام اور بچے کی صورت کے تمثل ہونے کے آغاز میں ہو، ورنہ تو دودھ ایک غذا ہے دوسری غذاؤں کی طرح جوڈھانچ کے تمثل اور قیام کے بعد ہونے والی ہے۔ جیسے جوان روٹی کھاتا ہے (اس کے بعد دوحدیثیں ہیں)

القُحول: خشكى ،سوكهاين \_

پس مناسب بین تقا کہ شاہ صاحب فرماتے: دس جمع قلت کی آخری حد ہے،اس کے بعد جمع کثرت شروع ہوتی ہے۔ پس دس میں کثرت کا شائبہ ہے، کیونکہ وہ جمع کثرت سے لگا ہوا عدد ہے،اس لئے کثرت کا انضباط دس کے ذریعہ کیا گیا — تقریر میں ای انداز کی بات کہی گئی ہے۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

### تيسراسبب قطع رحمي

سورة النساء آیت ۲۳ میں دو بہنوں کو نکاح میں جمع کرنا حرام قرار دیا گیا ہے۔ یہی حکم الیں دوعورتوں کو نکاح میں جمع
کرنے کاہے: جن میں سے کسی کو بھی مردفرض کیا جائے تو دوسری سے اس کا نکاح حرام ہو۔ جیسے پھو پی بھیتی اور خالہ بھانجی۔
ان میں سے اگرا یک کومردفرض کیا جائے گا تو چچ بھیتی یا پھو پی بھیتی اور ماموں بھانجی یا خالہ بھانجا ہوں گے، جن میں نکاح
حرام ہے۔ اور اس پر تنبیہ حدیث میں ہے: لا یہ جسم میں المرأة و عمتها، و لا بین المرأة و خالتها :عورت اور اس کی خالہ کے درمیان جمع نہ کیا جائے (مشکوة حدیث ۲۱۷)

اورحرمت کی وجہ قریبی رشتہ داروں میں قطع رحمی ہے بچنا ہے۔ کیونکہ سوکنیں ایک دوسرے پرجلتی ہیں۔اور بغض وحسد
کی آگ دونوں کے رشتہ داروں تک پہنچتی ہے۔اور رشتہ داروں میں بغض وحسد نہایت بُر ااور سخت فہنچ ہے۔حضرت عطاء
بن الی رباح اور حضرت حسن بصری رحمہما اللہ تو قطع رحمی اور آپسی بگاڑ کی وجہ ہے دو چچاز ادبہنوں کو بھی نکاح میں جمع کرنے
کو ناپسند کرتے تھے (مصنف ابن الی شیبہ ۲۳۷۷) پھر دو بہنوں وغیرہ کو جمع کرنا کیسے درست ہوسکتا ہے؟

اور نبی مِنالِنْهَ کِیمْ نے ای اصل ہے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو ابوجہل کی لڑکی سے نکاح کی اجازت نہیں دی تھی (بخاری صدیث اللہ عنہ کو اور سری بیوی اور صدیث ۱۳۷۹) کیونکہ سوکن کی طرف سے حسد ہوگا اور شوہراس کو دوسری پرتر جیح دےگا، تو اندیشہ ہے کہ شوہر کو دوسری بیوی اور اس کے خاندان سے بغض ونفرت ہوجائے۔ اور نبی سے نفرت ۔ اگر چہ کی دنیوی معاملہ میں ہو کفرتک پہنچاتی ہے۔ اس کے خاندان سے بغض ونفرت ہوجائے۔ اور نبی سے نفرت ۔ اگر چہ کی دنیوی معاملہ میں ہو کفرتک پہنچاتی ہے۔

- ﴿ الْكَوْرَ لِيَكُلْفِي زُلْ ﴾

ومنها : الاحترازُ عن قطع الرحِم بين الأقارب : فإن النضرَّتَين تتحاسدان، وينجر البغضُ الى أقرب الناس منهما، والحسدُ بين الأقارب أَخْنَعُ وَأَشْنَعُ، وقد كره جماعاتُ من السلفِ ابْنَتَى عم لذلك، فما ظنك بامرأتين: أيهما فُرض ذكرًا حُرِّمَتْ عليه الأخرى، كالأختين، والمرأةِ وعمتِها، والمرأةِ وخالتها؟

وقد اعتبر النبى صلى الله عليه وسلم هذا الأصلَ في تحريم الجمع بين بنتِ النبى صلى الله عليه وسلم وبنتِ غيره، فإن الحسد من الضرَّة، واستئثارَها من الزوج، كثيرًا مَّا ينجرَّان إلى بغضِها وبغض أهلها، وبغضُ النبى صلى الله عليه وسلم — ولو بحسب الأمور المعاشية — يُفضى إلى الكفر؛ والأصلُ في هذا: الأختان، ونَبَّه النبى صلى الله عليه وسلم بقوله: "لايُجمع بين المرأة وعمتِها" الحديث على وجه المسألة.

تر جمہ: اورازانجملہ: رشتہ داروں کے درمیان قطع رحی سے بچنا ہے: پس بیٹک دوسوکنیں ایک دوسر سے پرجلتی ہیں۔
اور بغض گھٹتا ہے دونوں سے قریب ترین لوگوں کی طرف۔اوررشتہ داروں کے درمیان حسد نہایت بُر ااور نہایت فتیج ہے۔
اور سلف میں سے کئی لوگوں نے دو چچازاد بہنوں کوائی وجہ سے ناپسند کیا ہے۔ پس آپ کا کیا خیال ہے ایسی دوعورتوں کے
بارے میں کہ جونی ان میں سے مردفرض کی جائے تو اس پر دوسری حرام قرار دی جائے، جیسے دو بہنیں،اورعورت اوراس کی
پھولی،اورعورت اوراس کی خالہ؟

اوراعتبارکیا ہے اس اصل کا نبی مِی النَّیَا اَیْمِی النَّیَا اَیْمِی مِی النَّیَا اِیْمِی کِی مِی النَّیَا اِیْمِی کِی مِی النَّیا اِیْمِی کِی اورات کے میں۔ اس لئے کہ سوکن کی طرف سے حسد، اور شوہر کا اس کور ججے دینا: بار ہا یہ دوبا تیں گھسٹتی ہیں عورت سے اور اس کے خاندان سے بغض کی طرف اور نبی مِیالیَّا اِیْمِی ہے نفض ہے اگر چہدہ دنیوی معاملات کے اعتبار سے ہو کفرتک پہنچا تا ہے۔ اور بنیاداس مسئلہ میں دو بہنیں ہیں۔ اور نبی مِیالیَّا اِیْمِی ہے آگاہ کیا ہے، اپنے ارشاد: ''عورت اور اس کی پھو پی کے درمیان جع نہ کیا جائے' الی آخرہ سے مسئلہ کی وجہ پر ( تقریر میں بی آخری حصہ شروع میں لیا گیا ہے) لغت: خَنَعَ فلان: براکام کر کے شرمان اور سرنیچا کرنا۔

چوتھاسبب:مصاہرت

بیٹی کے مانند ہوجاتی ہے۔

۲ سے شوہر کی نسبی یارضاعی فروع سے بیٹا، پوتا، نواسا سے عورت پرحرام ہوتی ہیں۔ عورت فروع شوہر کے لئے ماں کے مانند ہوجاتی ہے۔
 ماں کے مانند ہوجاتی ہے۔

سے بیوی کے نبی یارضاعی اصول — مال، دادی، نانی — شوہر پر حرام ہوتے ہیں۔ بیٹور تیں شوہر کے لئے مال کے مانند ہوجاتی ہیں۔

۳ ۔۔۔ بیوی کی تسبی یارضاعی فروع ۔۔۔ لڑکی ہڑئے کی لڑکی ہاڑکی کی لڑکی ۔۔۔۔ شوہر پرحرام ہوتی ہیں۔ بیعورتیں شوہر کے لئے بیٹی کے مانند ہوجاتی ہیں۔

پہلی تین صورتوں میں حرمت نفس عقد سے ثابت ہوتی ہے۔اور آخری صورت میں بیوی سے صحبت پر موقوف رہتی ہے۔اور بیحرمت زوجین کی اصل قریب کی فروع یا اصولِ بعیدہ کی صلبی فروع میں ثابت نہیں ہوتی۔

اورحرمت مصاهرت کی دو حکمتیں ہیں:

پہلی حکمت — اگرلوگوں میں بیدستورچل پڑے کہ مال کواپنی بیٹی کے خاوندہے،اور مردوں کواپے بیٹوں کی بیویوں سے اور اپنی بیٹوں کے بیٹوں کی بیویوں کے بیٹوں کی بیٹوں کے رغبت ہویعنی ان سے نکاح جائز ہوتواس کا نتیجہ بیر آمد ہوگا کہ اس تعلق کوتوڑنے کی کوشش کی جائے گی۔اور زمین فساد سے بھر جائے گی۔اگر آپ قد مائے گی جائے گی۔اور زمین فساد سے بھر جائے گی۔اگر آپ قد مائے فارس کے اس سلسلہ کے قصے سنیں یا اپنے زمانہ کی ان قو موں کے احوال کا جائزہ لیس مثلاً یورپ وامریکہ کے احوال پر نظر ڈالیس جواس سنت ِراشدہ کے یابند نہیں تو آپ بھیا نک واقعات اور مہا لک ومظالم کا مشاہدہ کریں گے۔

دوسری حکمت — سسرالی اور دامادی رشته داری میں صحبت ورفاقت لازمی چیز ہے۔ پردہ نہایت دشوار ہے ، تحاسد و تباغض بری چیز ہے۔ اور جانبین سے ضرور تیں مکراتی ہیں بعنی بھی ساس کو داماد سے حاجت ہوتی ہے ، بھی داماد کوساس سے ۔ پس حرمت ہوتی ہے ، بھی داماد کوساس سے ۔ پس حرمت مصاہرت کا معاملہ یا تو مال بیٹے جیسا ہے یعنی علاقۂ جزئیت کی بنا پر حرمت ہے یا دو بہنوں جیسا معاملہ ہے یعنی طلاقہ کرتے تھے دو بہنوں جیسا معاملہ ہے تعنی علاقہ کرتے تھے کے لئے حرمت ہے ۔

فائدہ: پہلی علت ہی درست ہے۔ حرمت مصاہرت کا اصل سبب زوجین کے درمیان پیدا ہونے والا بچہ ہے۔ جو طرفین کا جزء جے۔ دونوں کے نطفہ سے اس کا جسم بنا ہے۔ اور جزء کا جزء : جزء ہوتا ہے۔ پس بچہ کا باپ اس کی ماں کا جزء ہوگیا۔ اور بچہ کی ماں اس کے باپ کا جزء ہوگئی۔ پھر بیہ جزئیت دونوں کے اصول وفروع کی طرف متعدی ہوتی ہے تو بعض ہوگئے۔ اس وجہ سے بیحرمت زوجین کی اصل قریب یا اصل بعید کی فروع میں نہیں پائی جاتی ۔ تفصیل کے لئے میرارسالڈ' حرمت مصاہرت' دیکھیں۔

ومنها : المصاهرة: فإنه لوجرت السنةُ بين الناس أن يكون للأم رغبةٌ في زوج بنتها،



وللرجال في حلائل الأبناء، وبناتِ نسائهم، لأفضى إلى السعى في فك ذلك الربط، أو قتلِ من يَشُحُ به. وإن أنت تَسَمَّعْتَ إلى قَصَصِ قدماء الفارسيين، واستقرأتَ حالَ أهلِ زمانك، من الذين لم يتقيدوا بهذه السنة الراشدة: وجدتَ أمورًا عظاما، ومهالكَ ومظالمَ لاتُحصى. وأيضًا: فإن الاصطحابَ في هذه القرابة لازم، والسترُ متعذرٌ، والتحاسدُ شنيع، والحاجات من الجانبين متنازعة، فكان أمرها بمنزلة الأمهات والبنات، أو بمنزلة الأختين.

ترجمہ: اوراز انجملہ: مصاہرت ہے۔ پس بیشک مٹان میہ کہ اگر لوگوں میں طریقہ رائج ہوجائے کہ مال کے لئے اپنی بیٹی کے شوہر ( داماد ) میں رغبت ہو، اور مردوں کے لئے اپنے بیٹوں کی بیویوں ( بہووں ) میں ، اورا پنی بیویوں کی بیٹیوں ( ربیباؤں ) میں ، تو یہ چیز پہنچائے گی اس تعلق کوختم کرنے کی کوشش تک ، یا اس خص کے تل تک جواس ربط میں بخیلی کرتا ہے یعنی تو ڑنے کے لئے تیار نہیں ۔ اوراگر آپ بغور نیں قد ماء فارس کے واقعات ، اورا پنے زمانہ کے اُن لوگوں کے حالات کا جائزہ لیس جواس راور است کے پابند نہیں ، تو آپٹیس معاملات اور بے شارمہا لک ومظالم پائیس گے ۔ اور خیز: پس بیشک اس رشتہ داری میں رفاقت لازمی ہے۔ اور پردہ نہایت دشوار ہے۔ اورایک دوسر بے پرصد کرتا ہرا ہے۔ اور جانبین سے ضرور تیں فکراتی ہیں ۔ پس مصاہرت کا معاملہ: ماؤں اور بیٹیوں جیسا ہے یا دو بہنوں جیسا ہے۔ جانبین سے ضرور تیں فکراتی ہیں ۔ پس مصاہرت کا معاملہ: ماؤں اور بیٹیوں جیسا ہے یا دو بہنوں جیسا ہے۔ لغات: شکح بہ: کوئی چیز دینے میں کنجوی کرنا ۔ ۔ ۔ تسمّ مقع و له و المیہ: غور سے سنا۔

يانچوال سبب: چار سے زیادہ بیویاں

شریعت نے نکاح کے لئے چار کاعد دمقرر کیا ہے۔اوراس سے زیادہ عورتوں کو نکاح میں جمع کرناحرام قرار دیا ہے۔
کیونکہ اس سے زیادہ بیویوں کے ساتھ از دواجی معاملات میں حسن سلوک ممکن نہیں۔ بار ہااییا ہوتا ہے کہ لوگ عورتوں کی
خوبصورتی پر للچاتے ہیں۔اور بہت سے نکاح کر لیتے ہیں۔ پھر لاڈلی کو اپنا لیتے ہیں اور باقیوں کو لئکا دیتے ہیں۔وہ نہ شوہر
والی پہندیدہ ہوتی ہیں کہ ان کی آنکھ ٹھنڈی ہو، نہ بے شوہر کی ہوتی ہیں کہ ان کا معاملہ ان کے ہاتھ میں ہو۔عورتوں کو ای
ضرعظیم سے بچانے کے لئے تعداد مقرر کی ہے۔

اوربی تعداداس کئے مقرر کی ہے کہ اس میں مرداور عورت دونوں کا فائدہ ہے:

عورت کا فائدہ عورتوں کا مزاج مرطوب ہوتا ہے۔اس لئے جلدی جلدی شوہر سے ملنے کے لئے ان کی طبیعت میں ابھار پیدائہیں ہوتا۔وہ وقفہ کے بعد ہی اس کی خواہش کرتی ہیں۔اور جار بیویوں والا ہر بیوی کی طرف تین راتوں کے وقفہ کے بعد ہی اس کی خواہش کرتی ہیں۔اور جار بیویوں والا ہر بیوی کی طرف تین راتوں کے وقفہ کے بعد کشرت کی زیادتی ہے۔جس وقفہ کے بعد کشرت کی زیادتی ہے۔جس

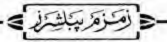
کی کوئی حذبیں۔اس طرح ہرعورت کانمبر بہت دنوں کے بعد آتا ہے۔جس سےاس کالطف دوبالا ہوتا ہے۔اور تین دن کا وقفہ بہت لمباوقفہ بھی نہیں کہ عورت کوانتظار کی گھڑیاں گننی پڑیں۔

اوراحادیث میں انتھارکی وضاحت ہے: (۱) حضرت فیلان رضی اللہ عنہ جب مسلمان ہوئے تو ان کے نکاح میں دس عور تین تھیں۔ رسول اللہ مِللَّاتِهِ اِللَّهِ اَلٰهِ اِللَّهِ اللهِ اللهِ

## تعدداز دواج كى حكمتيں

نکاح کےمعاملہ میں بہت زیادہ تنگی کرنا یعنی ایک ہی بیوی میں اجازت نکاح کو منحصر کرناممکن نہیں۔مصالح مقتضی ہیں کہا یک سے زیادہ نکاح کرنے کی اجازت دی جائے۔ چند حکمتیں درج ذیل ہیں:

یہلی حکمت: مؤمن کے نزد یک سب سے زیادہ اہمیت تقوی اور پر ہیز گاری کی ہے۔اور اللہ تعالیٰ نے بعض مردوں



کوقوی الشہوت بنایا ہے۔ایسے لوگوں کے لئے ایک بیوی کافی نہیں۔عورتوں کو بہت سے اعذار پیش آتے ہیں۔وہ ہروقت اس قابل نہیں ہوتیں کہ شوہران سے ہم بستر ہوسکے۔ان کو ماہواری آتی ہے اور حمل کے زمانہ میں جنین کی حفاظت کے لئے ان کو مردول سے اختلاط کم کرنا پڑتا ہے۔ اس لئے اگر ایک سے زیادہ بیویوں کی اجازت نہیں دی جائے گی تو تقوی کا دامن مرد کے ہاتھ سے چھوٹ جائے گا۔

دوسری حکمت: نکاح کاسب سے اہم مقصد افزائش نسل ہے۔ اور مرد بیک وقت متعدد بیویوں سے اولا د حاصل کرسکتا ہے۔ پس تعدد از دواج سے مقصد نکاح کی تحمیل ہوتی ہے۔

تیسری حکمت: متعدد عورتیں کرنا مردول کی عادت وخصلت ہے۔ اور کبھی مرداس کے ذریعہ ایک دوسرے پر فخر کرتے ہیں۔اور جائز مباہات (شان وشوکت) کی اجازت ہے۔ جیسے متعدد مکانات،سواریاں اورلہاس رکھنا۔ پس تعدد از دواج بھی ایک فطری تقاضہ کی تکمیل ہے۔

# نبی صَلاللّٰہُ وَکِیا اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰمِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰمِ اللّٰ اللّٰمِ اللّٰ اللّٰمِ اللّٰ اللّٰمِ اللّٰ اللّٰمِ اللّٰ اللّٰمِ اللّٰمِ

نجی سے اللہ اورا مقال مور پر پیش آنے والی احتمالی خرابی کاسر باب ہے۔ کسی معین اور واقعی خرابی کو ہٹانا پیش نظر نہیں اکا ح میں تحدید کا مقصد عام طور پر پیش آنے والی احتمالی خرابی کاسد باب ہے۔ کسی معین اور واقعی خرابی کو ہٹانا پیش نظر نہیں لیعنی چونکہ چار سے زیادہ بیویاں ہونے کی صورت میں اندیشہ ہے کہ ان کی حق تلفی ہو، اس لئے تحدید کی گئی ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ زیادہ بیویاں ہونگی تو ضرور حق تلفی ہوگئی ہو ۔ ایسا نہیں ہے کہ زیادہ بیویاں ہونگی تو ضرور حق تلفی ہوگئی ہو ہیں۔ اور نبی سے الفی تو اللہ بیاری کی حق تلفی ہور ہی ہے انہیں ؟ اس کو آپ والے جانے تھے۔ کیونکہ آپ صاحب وجی تھے۔ لیس آپ کے لئے احتمال واندیشہ پر حکم وائر کرنے کی حاجت نہیں۔ دوم: آپ طاعت اللہ اورا مقتالی امر خداوندی میں مامون و محفوظ تھے کیونکہ آپ معصوم تھے۔ از واج کی حق تلفی کا گناہ آپ سے صادر ہوئی نہیں سکتا۔ اس لئے آپ کونکاح کے باب میں تحدید ہے مشتنی رکھا گیا۔

فائدہ: رسول اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی عمر میں حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا سے پہلا نکاح کیا۔ پھر ۲۵ سال تک جب تک حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا زندہ رہیں آپ نے دوسراکوئی نکاح نہیں کیا۔ حضرت خدیجہ گی وفات کے بعد چونکہ گھر میں چھوٹی بچیاں تھیں اور رسالت کی ذمہ داری اس لئے آپ نے خاندان کی عورتوں کے اصرار سے حضرت سودہ رضی اللہ عنہا سے نکاح فرمایا، جو بیوہ تھیں۔ اس وقت آپ کی عمر مبارک ۵۰ سال تھی۔ اس زمانہ میں آپ کوخواب میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا دکھلائی گئیں۔ اور کہا گیا کہ یہ آپ کی بیوی ہیں۔ چونکہ اس وقت عائشہ کی عمر بائج چے سال تھی، اس کے اس خواب کی صورت واضح نہیں ہوئی۔ پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے دل میں اس کئے اس خواب کی صورت واضح نہیں ہوئی۔ پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے دل میں اس کئے اس خواب کی صورت واضح نہیں ہوئی۔ پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے دل میں

سے بات ڈالی گئی اورافھوں نے اس نکاح کی تحریک کو آپ نے ان سے نکاح کرلیا۔ گرا بھی وہ گھر آباد نہیں کر سکی تھیں،

اس لئے عملا آپ کے گھر میں ایک بی بیوی رہی۔ بہی ایک نکاح آپ نے کواری عورت سے کیا ہے۔ باقی سب نکاح بیوہ عورت اس لئے عملا آپ کے بین۔ اوراجی مصالح عورتوں سے کئے ہیں۔ اوراجی مصالح کے بیش نظر کئے ہیں۔ مثلاً: (۱) محفرت زینب رضی اللہ عنہا سے نکاح کی رسم مثانے کے لئے کیا ہے۔ اوراس نکاح کا تھم اللہ تعالیٰ نے سورۃ الاحزاب میں نازل فر مایا ہے۔ یہ بی مصلحت ہے (۲) اور حضرت ام جید بنت الی سفیان رضی اللہ عنہا کا تکم اللہ تعالیٰ نے سورۃ الاحزاب میں نازل فر مایا ہے۔ یہ بی مصلحت ہے (۲) اور حضرت ام جید بنت الی سفیان رضی اللہ عنہا کہ اور جنہ نے کاح ملکی مصلحت سے کیا ہے۔ تاریخ کا طالب علم جانتا ہے کہ بدر کے بعد اسلام کے خلاف تمام جنگوں کی کمان ابوسفیان کے ہاتھ میں رہی ہے۔ مگر حضرت ام حید ہے نکاح کی گئی اللہ عنہاں بوسفیان کے احد خوان میں دبی ہے۔ مگر حضرت ام حید ہے سے حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا، جب وہ بود میکس تو ان کی دلداری کے ہے۔ اور حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا ، جب وہ بود میکس تو ان کی دلداری کے کہنے ان سے نکاح کیا ہے۔ اور حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا آپ کے گھر میں تھیں۔ اور جو نگر کی کے لئے کیا تھی مصلحت ہے۔ ورض بھی نکاح انہی مقاصد ثلاث ہے کئے ہیں۔ جن کی تفصیل طویل ہے۔ کوئی نکاح آپ نکاح کیا ہے۔ اور جونکہ ہے تینی مصالح ایک انہی ضرورت کے گئے نہیں گئی۔ ورک کے ساتھ ہر کیا ہے۔ اور چونکہ یہ مینیوں مصالح ایسے ضرورت کے گئے کوئی حدم ترزیبیں گئی۔ مقار نہیں کی جاسمیں کی اس کے کئے کوئی حدم ترزیبیں گئی۔ والے تک کی حدید نہیں گئی۔

ومنها : العدد الذي لايمكن الإحسانُ إليه في العِشْرَةِ الزوجية : فإن الناس كثيرًا مَّا يرغبون في جهال النساء، ويتزوَّجون منهن ذواتَ عددٍ، ويستأثرون منها حَظِيَّة، ويتركون الأُخرَ كالمعلَّقة، فلاهي مزوَّجة حَظِيَّة تَقَرُّ عينُها، ولا هي أيِّم يكون أمرُها بيدها. ولايمكن أن يُضيَّقَ في ذلك كلَّ تضييقٍ، فإن من الناس من لايُحْصِنه فرجٌ واحدٌ؛ وأعظمُ المقاصد التناسلُ، والرجلُ يكفي لِتَلْقِيْح عددٍ كثير من النساء.

وأيضًا: فالإكثار من النساء شِيْمةُ الرجال، وربما يحصل به المباهاةُ، فَقدَّر الشارع بأربع: وذلك: أن الأربع عددٌ يمكن لصاحبه أن يرجع إلى كل واحدة بعد ثلاث ليال، وما دون ذلك لايفيد فائدةَ القَسْم، ولايقال في ذلك: بات عندها؛ وثلاث أولُ حدِّ كثرة، وما فوقَها زيادةُ المكثرة. وكان للنبي صلى الله عليه وسلم أن ينكِحَ ماشاء: وذلك: لأن ضربَ هذا الحد، إنما هو لدفع مسدةٍ غالبيةٍ، دائرةٍ على مَظِنَّةٍ، لا لدفع مفسدةٍ عَيْنِيَّةٍ حقيقيةٍ، والنبي صلى الله عليه وسلم قد

لے انھوں نے سوچا ہوگا گہ حضرت سودہ رضی اللہ عتبا بوڑھی عورت ہیں۔زیادہ دنوں تک وہ بھی آپ کا ساتھ نہیں دیے سکیں گی۔پس ان کے بعد عائثہ رضی اللہ عنہا گھر بسانے کے قابل ہوجا ئیں گی ۱۲



عرف المَئِنَّةَ فلا حاجة له في المَظِنَّةِ، وهو مأمونٌ في طاعة الله وامتثالِ أمره، دون سائر الناس.

تر جمہ: اورازانجملہ: وہ عدد ہے یعنی چار سے زیادہ جس کے ساتھ از دواجی صحبت میں حسن سلوک ممکن نہیں ۔ پس بیشک لوگ بار ہاعورتوں کی خوبصورتی میں رغبت کرتے ہیں ۔ اوران میں ہے بہت کی عورتوں ہے شادی کر لیتے ہیں ۔ اور ان میں ہے مجبوبہوتی ان میں ہے مجبوبہوتی ان میں ہے مجبوبہوتی ہے جس کی آئکھ شنڈی ہو، اور نہ وہ ایس بے نکاحی ہوتی کے جس کا معاملہ اس کے ہاتھ میں ہو( یہاں تک چار سے زیادہ نکاح حرام ہونے کی وجہ ہے ۔ پھر تعدداز دواج کی حکمتیں ہیں ) اور نہیں ممکن کہ اس سلسلہ میں تنگی کی جائے پوری طرح شکی کرنا: (۱) پس بیشک بعض لوگ ایسے ہیں جن کوایک شرمگاہ ذیا ہے محفوظ نہیں رکھ سے قان کے اور نکاح کے مقاصد میں سب سنگی کرنا: (۱) پس بیشک بعض لوگ ایسے ہیں جن کوایک شرمگاہ ذیا ہے محفوظ نہیں رکھ سکی (۲) اور نکاح کے مقاصد میں سب سب بازی دول کی عادت ہے ۔ اور ایک تفصیل ہے ہے کہ چارا کی ایسا عدد ہے کہ چار ہو یوں والے کے لئے ممکن ہے کہ ہرا کہ کی تعدر ایک عادت ہے ۔ اور ایک گائدہ کا بیان ہے ) اور جواس سے کم ہوہ وہ باری مقرر کرنے کا فائدہ نہیں طرف لوٹے تین راتوں کے بعد (یوورت میں کہ ناکہ کو کا بیان ہے ) اور جواس سے کم ہوہ وہ باری مقرر کرنے کا فائدہ نہیں دیتا، اور نہیں کہا جا تا اس صورت میں کہ ''اس نے اس کے پاس شب باشی کی'' (یہ شوہر کے فائدے کا بیان ہے ) اور تین دیتا، اور نہیں کہا جا تا اس صورت میں کہ ''اس نے اس کے پاس شب باشی کی' (یہ شوہر کے فائدے کا بیان ہے ) اور تین کی ابتدائی حد ہے، اور جواس سے کہ ایک تقدر ہے )

اور نبی میلانی کی ایک کے لئے جائز تھا کہ جتنی عورتوں سے جاہیں نگاح کریں۔اوراس کی وجہ یہ ہے کہ اس حد کی تعیین: وہ صرف اکثری خرابی کو ہٹانے کے جواحمالی جگہ پر دائر ہونے والی ہے۔کسی معین اور حقیقی خرابی کو ہٹانے کے لئے نبیں۔اور آپ کے لئے احمالی جگہ کی کھے جواحمالی جگہ ہیں آپ کے لئے احمالی جگہ کی کچھے حاجت نہیں۔اور آپ کا لئے نہیں۔اور آپ کا اطاعت اور ان کے حکم کے انتقال میں معصوم تھے۔دوسرے لوگ ایسے نہیں ہیں۔

لغات:البعشرة:صحبت،اختلاط،آپس داری ....الشِیْمَة:عادت،طبیعت ....الحَظِیَّة:محبوب عورت جودوسری عورت کرتا۔

تصحیح: مادون ذلك لایفید تمام شخوں میں مادون واحدۃ لایفید تھا۔ لیے بین نے اندازے سے کی ہے۔

### چھٹاسبب:اختلاف دین

مسلمان مردکا نکاح کافرعورت ہے درست نہیں۔البتۃ اگر کافرعورت کتابی (یہودی یا نصرانی) ہوتو درست ہے۔اور مسلمان عورت کا نکاح کسی بھی کافر ہے،خواہ وہ کتابی ہو، درست نہیں۔اور بیاحکام دواصول پربنی ہیں:اول:عورت مردکے مسلمان عورت کا نکاح کسی بھی کافر ہے،خواہ وہ کتابی ہو، درست نہیں۔اور بیاحکام دواصول پربنی ہیں:اول:عورت مردکے مسلمان عورت کا نکاح کسی کافر کھیائے کا کھیائے کیا ہے۔

تابع اورزیراثر ہوتی ہے۔دوم: اہل کتاب کا کفر (دین اسلام کا انکار) مشرکین و مجوس وغیرہ کے گفر سے اخف ہے۔ کیونکہ یہودونصاری دین ساوی کے قائل ہیں۔اورشریعت کے اصول وکلیات سے واقف ہیں۔اس لئے وہ دین اسلام سے اقرب ہیں ۔ اورشریعت کے اصول وکلیات سے واقف ہیں۔اس لئے وہ دین اسلام سے اقرب ہیں ۔ پس مسلمان مردکا نکاح کتابیہ سے درست ہے۔وہ شوہر کا اثر قبول کر کے مسلمان ہوجائے گی۔دوسری کا فرعورتوں سے نکاح درست نہیں کہ ان کے ایمان کی امید کم ہے۔اور مسلمان عورت کا نکاح کتابی مرد سے بھی درست نہیں۔ کیونکہ مرد کے نریا اثر ہونے کی وجہ سے اس کے دین کے بھڑنے کا اندیشہ ہے۔شاہ صاحب قدس سرہ فرماتے ہیں:

سورة البقرة آیت ۲۲۱ میں ارشاد پاک ہے: ''اور مسلمان عورتوں کو مشرکین کے نکاح میں مت دو، یہاں تک کہ وہ ایمان لا ئیں۔ اور سلمان غلام مشرک ہے بہتر ہے، اگر چہوہ (مشرک) تہہیں اچھا معلوم ہو۔ پیاگ دوزخ کی طرف بلاتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ اپنے تکم ہے جنت اور مغفرت کی طرف بلاتے ہیں' ۔ اس آیت میں بدیات بیان کی ٹی ہے کہ اس حکم میں ملحوظ مصلحت بیہ کہ مسلمانوں کی گفار کے ساتھ معیت وصبت ، اور مسلمانوں اور کا فروں میں بمدردی اور عمسلماری کا رواج ، خاص طور پرازدوا ، جی معاملات میں : دین کو خراب کرنے والا ہے۔ اور اس بات کا سبب ہے کہ مسلمان کے دل میں دانستہ یا ناوانستہ گفر مرایت کرجائے۔ اس لئے مسلمان عورت کا ذکاح کسی بھی کا فر مرد ہے حرام کیا گیا۔ اور مسلمان مرد کا ذکاح بھی کا فرعورت سے حرام کیا گیا۔ اور مسلمان مرد کا ذکاح بھی کا فرعورت سے حرام کیا گیا۔ البتہ کتا ہیہ ہے جا کز رکھا گیا۔ کیونکہ یہود ونصاری دین ساوی کے پابند ہیں۔ اور شریعت کے اصول وکلیات کے جسی قائل ہیں۔ ویگر کیفار میں یہ بات نہیں۔ اس لئے اہل کتاب کی صبت و معیت ان کے علاوہ کی بنسبت ہلکی ہے۔ اور شوہر بوی پرینالب ادر حاکم ہوتا ہے۔ اور عورتیں شوہروں کے ہاتھوں میں محض قیدی ہوتی ہیں۔ اس لئے ایک مسلمان کتا ہی عورت سے دکاح کرے گاتو فساد ہا کا ہوگا۔ یہ ساس سلمان کی اجازت دی حائے۔ اور دوسری صورتوں کی طرح اس سے ذکاح کرے گاتو فساد ہا کا ہوگا۔ یہ ساس سلمان کہ تیت کہ میں اس کی صورت دی حائے۔ اور دوسری صورتوں کی طرح اس صورت میں نئی نہ برتی جائے۔ چنانچے مورة الما کہ وہ آیت ۵ میں اس کی صورت دی گائی۔

فا كده: كتابى عورتوں نے نكاح كے سلسله ميں اب صورت حال بدل كئ ہے۔ خاص طور پرغير مسلم ممالك (يورپ وامريكه) ميں عورتيں مردوں كے زيرا رخبيں رہيں۔ اور كتابى عورتوں ہے جو مسلمان نكاح كرتے ہيں وہ بھى عام طور پردين وامريكه) ميں ہوتے ۔ اس لئے ان عورتوں كے اسلام قبول كرنے كے واقعات بہت ہى كم ہيں۔ عام طور پرمرد ہى عورت كا اثر قبول كر ليتا ہے۔ اور ني تو ماں كے زيرا تربى پروان چڑھتے ہيں۔ اس لئے اب يہ نكاح باعث فتنہ ہے۔ ليس اس ہوتا اخراز ضرورى ہے۔ حضرت عررضى اللہ عنہ كى موجہ سے حضرت حذيفه رضى اللہ عنہ كو، جب انھوں نے مدائن ميں ايك يہودى عورت مي نكاح كياتھا تاكيد كے ساتھ كم دياتھا كه اس كوفوراً چھوڑ دو۔ جب حضرت حذيفه رضى اللہ عنہ كر مايا كہ ميں حرام نہيں كہتا و لكنى أحاف أن يَعَاظوا المؤمنات عنہ منهن اليكن مجھانديشہ ہے كدان كى وجہ سے مسلمان عورتوں كوخت عضم آئے گا۔ اورا يك روايت ميں ہے: فإنى أحاف أن يقتدى بك المسلمون، في ختاروا نساء أهل الذمة لجمالهن، و كفى بذلك فتنة لنساء المسلمات : مجھے

المَصْوَرَ بِيَالْمِينَ لِهِ ﴾ -

اندیشہ ہے کہ سلمان آپ کی پیروی کریں گے۔اور ذمیوں کی عورتوں کوان کی خوبصورتی کی وجہ سے ترجیح دیں گے۔اور بیہ بات مسلمان عورتوں کے فتنہ کے لئے کافی ہے یعنی لوگوں کی توجہ مسلمان عورتوں سے ہت جائے گی (ازالۃ الحفا۲:۱۱۱درسالہ ندہب عمرٌ)

و منها: اختلاف الدين: وهو قوله تعالى: ﴿وَلاَ تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ﴾ الآية، وقد بُيِّنَ في هذه الآية: أن المصلحة المرعية في هذا الحكم: هو أن صحبة المسلمين مع الكفار، وجَرَيَانُ المواساة فيما بين المسلمين وبينهم، لاسيما على وجه الازدواج، مُفسِدةٌ للدين، سببٌ لأن يَّدِبٌ في قلبه الكفرُ، من حيث يشعر، ومن حيث لايشعر.

وأن اليهود والنصارى يتقيدون بشريعة سماوية، قائلون بأصول قوانين التشريع وكلياته، دون المجوس والمشركين، فَمَفْسدة صُحْبتهم خفيفة بالنسبة إلى غيرهم، فإن الزوج قاهِرٌ على الزوجة، قَيِّمٌ عليها، وإنما الزوجاتُ عوانِ بأيدهم، فإذا تزوج المسلم الكتابية خَفَّ الفسادُ، فمن حق هذا: أن يُرَخَصَ فيه، ولا يشدَّدَ كتشديد سائر أخوات المسألة.

ترجمہ:واضح ہے۔لغت: دَبّ (ش) دَبًّا و دَبِيبًا: رينگنا۔ سرکنا۔ سرايت کرنا۔

# ساتواں سبب: دوسرے کی باندی ہونا

سورۃ النساء آیت ۲۵ میں باندیوں سے نکاح کےسلسلہ میں تین باتیں مذکور ہیں: ا — باندی سے نکاح وہ شخص کرے جوآ زادمسلمان عورت سے نکاح کرنے کی وسعت نہیں رکھتا۔ ۲ — مسلمان باندی سے نکاح کرے۔

سے باندی سے نکاح اس وفت کرے جب زنامیں مبتلا ہونے کا اندیشہ ہو۔

امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک: یہ تینوں ہاتیں ہاندی سے نکاح کے گئے شرط ہیں۔ وہ مفہوم شرط اور مفہوم وصف سے استدلال کرتے ہیں۔ اور امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک شرط نہیں ، ترجیجات ہیں۔ ان کے نزدیک ندگورہ دونوں مفہوم جست نہیں ۔ ان کے نزدیک آزاد مسلمان عورت سے نکاح کی وسعت کے باوجود باندی سے نکاح جائز ہے۔ نیز کتابی باندی سے بھی نکاح جائز ہے۔ اور زنامیں اہتلاکا اندیشہ بھی شرط نہیں۔ البتہ اولی سے ہے کہ باندی سے نکاح وہی شخص کرے۔ اور وار مسلمان عورت سے نکاح کرنے کی وسعت نہیں رکھتا ، اور مسلمان باندی سے نکاح کرنے کی وسعت نہیں رکھتا ، اور مسلمان باندی سے نکاح کرے ، کتابی سے نہ کرے۔ اور اس کے آتا کی غلام اسی صورت میں کرے کہ مبتلائے معصیت ہونے کا اندیشہ ہو۔ کیونکہ باندی سے جواولا دہوگی وہ اس کے آتا کی غلام

ہوگی۔ پس اپنی اولا دکوغلامی کے دریے کرنا اچھی بات نہیں۔ مگر مجبوری کا حکم دوسرا ہے ۔۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے بیسب: امام شافعی رحمہ اللہ کے مسلک پر بیان کیا ہے۔ اور اس کی حکمت بیان کی ہے۔ فرماتے ہیں:

نکاح اور زنامیں بنیادی فرق میہ ہے کہ نکاح میں عورت کی شرمگاہ ایک شخص (شوہر) کے لئے خاص ہوجاتی ہے۔اگر دوسرااس میں دست درازی کر ہے تو شوہر کو مدافعت کاحق ہے۔اور زنامیں ایبااختصاص نہیں ہوتا۔ زمانۂ جاہلیت میں جو چارت کے نکاح رائج تھے، جن کی تفصیل حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے بیان کی ہے (جن کا پہلے ایک حاشیہ میں تذکرہ گذر چکا ہے) ان میں سے صرف ایک طریقے میں ایبااختصاص ہوتا ہے، اس لئے اسلام نے اسی کو باقی رکھا۔ باقی تمین طریقوں میں یعنی نیوگ (ہندؤں میں اولا دحاصل کرنے کی ایک خاص رسم) وغیرہ میں ایبااختصاص نہیں ہوتا۔اس لئے اسلام نے ان کوترام اور بدکاری قرار دیا۔

اور دوسرے کی باندی سے نکاح کرنے میں بھی صحیح اختصاص نہیں ہوسکتا۔ باندی کی شرمگاہ کلِ خطر میں رہتی ہے۔
کیونکہ باندی کی شرمگاہ کی اس کے آقا سے حفاظت ناممکن ہے۔ اس لئے کہ آقااس سے خدمت لے گا۔اورخلوت میں کیا
ہوگااس کاعلم اللہ تعالیٰ ہی کو ہوگا۔اور شوہر کا اختصاص بھی باندی (بیوی) کے ساتھ، اس کے آقا کے تعلق ہے، ناممکن
ہے۔ کیونکہ آقا کو نکاح کے بعد بھی باندی سے خدمت لینے کاحق ہے۔ پس اختصاص کی ایک ہی صورت ہے کہ آقا کی
دینداری اورامانت داری پراعتاد کیا جائے۔اورامیدر کھی جائے کہ وہ اپنی یا ندی میں وست درازی نہیں کرے گا۔

اور بیجائز نہیں کہ آقا کواپنی باندی سے خدمت لینے سے ،اوراس کے ساتھ تنہائی میں رہنے سے روک دیا جائے۔ کیونکہ یہ
کمزور ملکیت کوتوی ملکیت پرتر جے دینا ہے جو درست نہیں۔ باندی میں دوملکیتیں ہیں: ایک: گردن کی ملکیت جو مولی کی ہے۔
دوسری: شرمگاہ کی ملکیت جوشو ہر کی ہے۔ اور پہلی ملکیت اقوی ہے ، جو دوسری ملکیت کوشامل ہونے والی اوراس کوتا لیع بنانے والی ہے۔ کیونکہ جو گردن کا مالک ہوتا ہے وہ خود بخو دشر مگاہ کا بھی مالک ہوجاتا ہے۔ اور دوسری ملکیت اضعف ہے۔ وہ پہلی ملکیت مندرج ہے۔ پس شو ہر کی خاطر مولی کاحق کائے دینا لئے بانس بریلی والی شل ہے!

غرض: جب دوسرے کی باندی کے ساتھ سی اختصاص نہیں ہوسکتا تو اس سے نکاح ہی حرام ہے۔البتہ اگر باندی پاک دامن مسلمان عورت ہو،اور کسی مردکواس سے نکاح کرنے کی شدید حاجت پیش آئے،اوراس کوزنامیں مبتلا ہونے کا اندیشہو، اوروہ آزاد مسلمان عورت سے نکاح کرنے کی وسعت ندر کھتا ہوتو فساد ہلکا ہوجائے گا۔ کیونکہ مجبوری ہے۔اور مجبوریاں ممنوعات کومباح کرتی ہیں۔اس لئے ایسی صورت میں غیر کی باندی سے اس کے مولی کی اجازت سے نکاح درست ہے۔

ومنها : كون المرأة أمّةً لآخر: فإنه لايمكن تحصينُ فرجِها بالنسبة إلى سيدها، ولا اختصاصه بها بالنسبة إليه، إلا من جهة التفويض إلى دينه وأمانته، ولا جائز أن يُسَدَّ سيِّدُها عن استخدامها، والتخلّي بها، فإن ذلك ترجيحُ أضعفِ المِلْكين على أقواهما؛ فإن هنالك مِلْكين:

ملكَ الرقبة وملكَ الْبُضْع، والأول هو الأقوى المشتَمِلُ على الآخر، المُسْتَبِعُ له، والثاني هو الضعيفُ المندرِجُ؛ وفي اقتضاب الأدنى للأعلى قلبُ الموضوع، وعدمُ الاختصاص بها، وعدمُ إمكان ذبِّ الطامع فيها هو أصل الزنا.

وقد اعتبر النبي صلى الله عليه وسلم هذا الأصلَ في تحريم الأنكحةِ التي كان أهل الجاهلية يتعاملونها، كالاستِبْضاع وغيره، على ما بينتُه عائشةُ رضى الله عنها.

فإذا كانت فتاةً مؤمنةً بالله، محصِنةً فرجَها، واشتدتِ الحاجة إلى نكاحها مخافة العنت، وعدم طَوْلِ الحرة: خَفَّ الفسادُ، وكانت الضرورةُ، والضروراتُ تبيح المحظوراتِ.

برجمہ: اور از انجملہ: عورت کا دوسرے کی باندی ہونا ہے: پس بیٹک شان سے ہے کہ ممکن نہیں باندی کی شرمگاہ کی حفاظت کرنا اس کے آقا کی بہنست۔ اور ممکن نہیں شوہر کا خاص ہونا باندی کے ساتھ : قا کی بہنست۔ عرا آقا کی وینداری اور امانت داری کی طرف معاملہ سوچنے کی جہت ہے۔ اور جا ترنہیں کہ آقا کو باندی ہے خدمت لینے اور اس کے ساتھ تنہا کی ہے دو کہ دیا جے سے روک دیا جائے۔ پس بیٹک میدوملکیوں میں سے کمزور ترین ملکیت کوان میں سے توی ترین ملکیت پر ترجی دینا ہون بیشک وہاں دوملکیت میں بین ملکیت پر ترجی دینا ہونی بیشک وہاں دوملکیت میں بین ملک ہونے والی ہے۔ اور دوسری کو شامل ہونے والی ہے۔ اور اور کی گور اور اضل ہونے والی ہے۔ اور دوسری کو شامل ہونے والی ہے۔ اور اور کی گور شوہر ) کے لئے اعلی (آقا) کو مثان خوال ہونے کا منابر کی ساتھ (شوہر کا) خاص نہ ہونا، اور اس میں لا بی کرنے والے (آقا) کو مثان کے کا منابر کی ساتھ (قور کی ہوں کو کا شاہر کی استفاد کرتے والی اور اپنی شرمگاہ کی تفاظت کرنے والی عورت ہو۔ اور اس سے نکا کے سے زمانۂ جاہلیت کو گوگ باہم معاملہ کرتے تھے۔ جیسے نیوگ وغیرہ جیسا کہ اس کو عاکشر ضی اللہ عنہا نے بیان کا جو اور اس سے نکا حین جب باندی: اللہ تعالی پر ایمان رکھنے والی اور اپنی شرمگاہ کی تفاظت کرنے والی عورت ہو۔ اور اس سے نکا حرفی حضو حاجت پیش آئے ، زنا کے اندیشہ کی وجہ سے اور قورت موادر اس سے نکا حرفی حضو حاجت پیش آئے ، زنا کے اندیشہ کی وجہ سے اور قورت موادر کی منابر حرفی ہیں۔

میں منابر کہا ہوجائے گا۔ اور ضرورت پائی جائے گا۔ اور ضرورتین ممنوعات کو مباح کرتی ہیں۔

میں منابر کی المحرق مطبوعہ میں طول المحر (ندکر) تقاشیح مخطوطہ کرا ہی سے کی ہے۔

تصحیح : طول المحرق مطبوعہ میں طول المحر (ندکر) تقاشیح مخطوطہ کرا ہی سے ک

### آ تھوال سبب: منكوحة عورت

سورۃ النساء آیت ۲۴ میں ارشاد پاک ہے:''اور (تم پرحرام کی گئیں) وہ عورتیں جوشو ہروالی ہیں،مگر جوتمہاری مملوک ہوجا ئیں''اس آیت کی روسے جوبھی عورت کسی مسلمان یا کافر کی منکوحہ ہے اس سے نکاح حرام ہے۔اورحرمت کی وجہ بیہ ہے کہ ایسی عورت سے نگاح کر کے صحبت کرے گاتو وہ زنا ہوگا۔ حضرت سعید بن میں برحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ شوہروالی عورتوں کی حرمت اس بنا پر ہے کہ اللہ تعالی نے زنا کو حرام کیا ہے (موطا ۲۳۱۲ کا کتاب الزکاح، باب ماجاء فی الاحصان) اور بہ صحبت زنا اس لئے ہے کہ زنا کسی عورت سے اختصاص پیدا کئے بغیر اور دوسروں کی لا کے منقطع کئے بغیر صحبت کرنے کا نام ہے۔ اور جب عورت کسی کے نکاح میں ہے تو دوسرے ناکج سے اس کا اختصاص نہیں ہوسکتا۔ نہ پہلے شوہر کی اس سے طبع منقطع ہوگی، پس وہ زنا ہے۔ البتہ منکوحہ عورت باندی بن جائے تو استبرائے رقم کے بعد آتا کے لئے حلال ہوگی۔ غزوہ منقطع ہوگی، پس وہ زنا ہے۔ البتہ منکوحہ عورت باندی بن جائے تو استبرائے رقم کے بعد آتا کے لئے حلال ہوگی۔ غزوہ او طاس میں اشکال پیش آیا تھا کہ ان کے شوہر تو زندہ ہیں۔ اس پر فہ کورہ آیت پاک نازل ہوئی۔ اور ان باندیوں کو حلال قرار دیا گیا (مشکوۃ حدیث میں) اور ان کی حلت کی وجہ یہ ہے کہ جب وہ قید ہوگئی تو ان سے صحبت کرنے میں بھیڑ کرنے کا جب وہ قید ہوگئی تو ان سے صحبت کرنے میں بھیڑ کرنے کا موقع بھی نہ رہا۔ اور جن کے حصہ میں آئیس ان کے ساتھ اختصاص بھی پایا گیا۔ اس لئے ان سے صحبت کرنے میں ہوئی۔ موقع بھی نہ رہا۔ اور جن کے حصہ میں آئیس ان کے ساتھ اختصاص بھی پایا گیا۔ اس لئے ان سے صحبت کرنے میں ہوئی۔ موقع بھی نہ رہا۔ اور جن کے حصہ میں آئیس ان کے ساتھ اختصاص بھی پایا گیا۔ اس لئے ان سے صحبت کرنے میں ہوئی۔

## نواں سبب :عورت کا نسبی ہونا

سورۃ النورآیت تین میں ارشاد پاک ہے: ''اورزانیہ ہے نگاح نہیں کرتا مگرزانی یامشرک' اس آیت کی روہے جو عورت کسی ( رنڈی) ہے اس سے نکاح حرام ہے۔ البعۃ اگر وہ تو بہ کر لے ، اور اپنے پیٹے سے باز آ جائے تو نکاح درست ہے۔ اور حرمت دووجہ سے ہے: ایک: جو عورت شوہر کے قبضہ اور گھر میں آنے کے بعد بھی اپنی عادت پر برقر اررہے تو یہ شوہر کا بھڑ واپن ہے۔ دوم: اس بات کا اطمینان نہیں کیا جاسکتا کہ جواولا دہوگی وہ شوہر کی ہوگی۔ اس لئے الیمی کسی عورت سے نکاح حرام کیا گیا۔

## تحريم بإمال كرنے والے كى عبر تناك سزا

حدیث — رسول الله مَلِلنَّهَ اَیَمُ خَصرت ابویرُ دة بن بیار رضی الله عنه کوایک ایسے مخص کی طرف بھیجا جس نے اپنی سوتنلی ماں سے نکاح کیاتھا کہ وہ اس کوتل کر کے اس کا سرلے آئیں (مشکوۃ حدیث۳۱۷)

تشری بحر مات کی تحریم کی مصلحت اسی وقت بھیل پذیر ہوسکتی ہے جب تحریم کو امر لازم اور فطری خُلُق قرار دیا جائے۔ اور محر مات سے نکاح کرنے کو ایبام بغوض اور ناپیندیدہ فعل قرار دیا جائے جیسا خزیر کھانا، جس سے انسان فطری طور پر نفرت کرتا ہے۔ پس ضروری ہے کہ محر مات کی تحریم کوشہرت دی جائے۔ اس کی عام اشاعت کی جائے۔ اور جولوگ تحریم کورائگال کریں یعنی اس کی خلاف ورزی کریں ان کو سخت سزا دیکر تحریم قبول کرنے پر مجبور کیا جائے۔ اور وہ سزایہ ب ہے کہ جو بھی کسی محرم ہویا کسی اور سبب سے سے زنا کرے تو اس کوتل کر دیا جائے۔ اور اس سلسلہ میں قطعاً کوئی رعایت نہ کی جائے۔

ومنها: كونُ المرأة مشغولة بنكاح مسلم أو كافر: فإن أصلَ الزنا: هو الازدحام على المعوطوء ة، من غير اختصاص أحدهما بها، وغير قطع طمع الآخر فيها، ولذلك قال الزهرى رحمه الله: ويرجع ذلك إلى أن الله تعالى حَرَّم الزنا. وأصابَ الصحابة رضى الله عنهم سبايا، وتَحَرَّجُو امن غِشْيَانها، من أجل أزواجهن من المشركين. فأنزل الله تعالى: ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَامَلَكَتْ أَيْمَانُكُم ﴾ أى: فهنَّ حلالٌ من جهة أن السَّبَى قاطعٌ لطَمعه؛ واختلافُ الدار مانعٌ من الازدحام عليها، ووقوعُها في سهمه مخصص لها به.

ومنها : كون المرأةِ زانيةً مكتسبةً بالزنا : فلايجوز نكاحها حتى تتوب، وتَقْلع عن فعلها ذلك، وهو قوله تعالى:﴿ وَالزَّانِيَةُ لاَيَنْكِحُهَا إلَّا زَان أَوْ مُشْرِكَ﴾

والسرفيه: أن كونَ الزانية في عصمته، وتحت يده، وهي باقيةٌ على عادتها من الزنا: دَيُّوْثِيَّةٌ، وانسلاخ عن الفطرة السليمة، وأيضًا: فإنه لايأمن من أن تُلحِق به ولدَ غيره.

ولما كانت المصلحة من تحريم المحرَّمات لاتتم إلا بجعل التحريم أمرًا لازمًا، وخُلُقا جبليا، بمنزلة الأشياء التي يُستنكف منها طبعًا: وجب أن يؤكَّد شهرتُها وشيوعها وقبول الناس لها، بإقامة لائمة شديدة على إهمال تحريمها، وذلك: أن تكون السنة قتل من وقع على ذات رحم محرم منه بنكاح أو غيره، ولذلك بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى من تزوج بامرأة أبيه: أن يؤتى برأسه.

ترجمہ: اورازانجملہ: عورت کاکی مسلمان یا کافر کے نکاح میں مشغول ہونا ہے: پس بیشک زنا کی اصل: موطوء ہر ازدحام ہی ہے(ازدحام کرنے والے) دونوں میں ہے ایک کے عورت کے ساتھ اختصاص کے بغیر، اورعورت میں دوسرے کی لانچ کوکاٹے بغیر۔اورائی وجہ ہے زُہری رحمہ اللہ نے فرمایا: (بنظر چوک گئی ہے۔ ورحقیقت یہ حضرت سعید بن مستب رحمہ اللہ کا قول ہے، جس کوزُہری رحمہ اللہ نے روایت کیا ہے) اور بی کم اس بات کی طرف راجع ہے کہ اللہ تعالی نے زنا کو حرام طرف اللہ ہو ہے۔ اور صحابہ کے ہاتھ آئے قیدی، اور انھوں نے تکی محسوس کی ان باندیوں سے صحبت کرنے میں ان کے مشرک شوہروں (کے زندہ ہونے) کی وجہ ہے۔ پس اللہ تعالی نے نازل کیا: ''اور منکوحہ عورتیں حرام ہیں، مگر جن کے تم کمشرک شوہروں (کے زندہ ہونے) کی وجہ سے کہ قید کرنا شوہر کی لانچ کو ختم کرنے والا ہے۔ اور ملک کا اختلاف عورت پر اندحام سے مانع ہے۔ اور عورت کا فوجی کے حصہ ہیں آنا عورت کو اس کے ساتھ خاص کرنے والا ہے۔ اور از انجملہ نا دوصات کا زائیہ ہونا، زنا سے کمائی کرنے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے ، اور اور ایک سے مورت کا زائیہ ہونا، زنا سے کمائی کرنے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے ، اور ایک سے مورت کا زائیہ ہونا، زنا سے کمائی کرنے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے ، اور ایک سے مورت کا زائیہ ہونا، زنا سے کمائی کرنے والا ہونا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے ، اور ایک سے مورت کا زائیہ ہونا، زنا ہے کمائی کرنے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے ۔ اور ایک سے مورت کا زائیہ ہونا، زنا ہے کمائی کرنے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں ، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں ، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے والا ہونا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں ، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں ، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں ، یہاں تک کہ وہ تو ہرکے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں کی مورت کی اس سے نکاح جائز نہیں ہوں کی سے مورت کی کرنے والا ہونا ہے۔ پس اس سے نکاح جائز نہیں کی مورت کی کر دو تو ہرکے والا ہونا ہے۔ پس سے نکاح جائز نہیں کی مورت کی کی کرنے کی کرنے کی کرنے کی کرنے کی کرنے کی کرنے کرنے کی کرنے کی کر

اس فعل سے بازآ جائے۔اور وہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔۔۔۔۔اوراس میں حکمت یہ ہے کہ زنا کارعورت کا مرد (شوہر) کی عصمت (پناہ) میں ہونا،اوراس کے قبضہ میں ہونا، درانحالیکہ وہ اپنی زنا کی عادت پر برقر ارہے: بجڑ واپن اور فطرت سلیمہ سے قدم باہر رکھنا ہے۔اور نیز: پس شوہراس بات سے مطمئن نہیں کہ عورت اس کے ساتھ اس کے علاوہ کا بچہ ملائے ۔۔۔ اور جب محرمات کی تحریم کی مصلحت تا منہیں ہوتی مگر تحریم کو امر لازم اور فطری اخلاق قر اردینے کے ذریعہ: ان چیزوں جیسا جن سے انسان فطری طور پر نفرت کرتا ہے، تو ضروری ہوا کہ مؤکد کیا جائے محرمات کی تشہیر کو اور ان کی اشاعت کو، اور لوگوں کی قبولیت کو بسخت ملامت برپا کرنے کے ذریعہ ان کی تحریم کورائگاں کرنے پر۔۔

اوروہ بات اس طرح ہوسکتی ہے کہ طریقہ یہ ہو کہ جو مخص اپنے کسی ذی رحم محرم سے زنا کرے سے خواہ وہ زکاح کی وجہ سے محرم ہویا اس کے علاوہ طریقہ ہے۔ اس کو تل کر دیا جائے۔ اوراسی وجہ سے رسول اللہ مِیَالِیَّعَائِیَمِ نے اس مخص کی طرف آدمی بھیجا جس نے اپنی کی بیوی سے زکاح کیا تھا کہ اس کا سرلایا جائے۔

### باب\_\_\_٢

## آداب مباشرت

### شهوت فرج عطيهٔ خداوندي

بچنے جننے والی ہوں۔اس میں بھی افزائش نِسل کی طرف اشارہ ہے ۔۔۔ اور منفی پہلو سے قطع نسل سے اوران باتوں سے جو قطع نسل کا باعث ہوتی ہیں سختی کے ساتھ روک دیا جائے۔

اورتوالدو تناسل کا واحد ذریعی شہوت ِفرج ہے۔ شہوت ِبطن اس کے لئے ممدومعاون ہے۔ بیشہوت ہمہوفت انسان پرمسلط ہے۔اوراس کوطلب نِسل پرمجبور کرتی ہے۔خواہ وہ چاہیں یانہ چاہیں۔اورنسل کی بربادی کے اسباب مثال کے طور پر چھ ہیں:

ا — لڑکوں سے اغلام کرنا ۔ ۲ — عورتوں سے اغلام کرنا۔ بید دونوں باتیں اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی ہیں۔ اور وہ اس طرح کہ جوشہوت ِفرج ایک خاص مقصد کے لئے اللہ تعالی نے انسانوں پر مسلط کی ہے، اس کو بروئے کارلانے کے بچائے ضائع کردیا جاتا ہے۔ بیف طری چیز میں تبدیلی ہے — پھر پہلا سبب یعنی لڑکوں سے اغلام کرنا زیادہ تعکین ہے۔ کی جائے ضائع کردیا جا تا ہے۔ بیف طری پیز میں تبدیلی ہے۔ اور وہ اس طرح کہ مفعولیت کی شان اللہ تعالی نے مردوں میں پیدائہیں کی ۔ پس فاعل ومفعول دونوں ہی خلاف فطرت ممل کا ارتکاب کرتے ہیں۔

۳ — مردول کامخن بننا۔ یہ بھی بدترین خصلت ہے ۴ — اعضائے تناسل کا اور بھی اسباب ہیں، جیسے تجرّد استعال کرنا کہ قوت باہ ختم ہوجائے۔ ۲ — عورتوں سے بے تعلق ہوجانا — اس کے علاوہ اور بھی اسباب ہیں، جیسے تجرّد کی زندگی اپنانا۔ یہ سب اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی ہیں۔ اور نسل کی طلب کورا نگال کرنا ہے۔ چنانچہ نبی شِلان آگا ہے ان سب باتوں کی ممانعت کی۔ اور فرمایا: ''عورتوں سے ان کی بچھلی راہ میں صحبت مت کرو' (مشکوۃ حدیث ۲۱۹۳) اور فرمایا: ''وہ شخص ملعون ہے جوابی بیوی کی بچھلی راہ میں صحبت کرتا ہے' (مشکوۃ حدیث ۲۱۹۳) اور آپ نے فوطے زکالدینے کی ممانعت کی۔ اور بیوی سے بے تعلق ہوجانے کی ممانعت فرمائی۔ اس سلسلہ میں کشرروایات مروی ہیں۔

### ﴿ آدابُ المباشرة ﴾

اعلم: أن الله تعالى لما خلق الإنسان مَدَنِيًّا بالطبع، وتعلَّقت إرادتُه ببقاء النوع بالتناسل: وجب أن يُرَغِّبُ الشرعُ في التناسل أشدَّ رغبةٍ، ويَنْهى عن قطع النسل وعن الأسباب المُفْضِية إليه أشدَّ نهى.

وكان أعظمُ أسبابِ النسل، وأكثرُها وجودًا، وأفضاها إليه، وأحثُّها عليه: هو شهوةُ الفرج، وإنها كالمسلَّط عليهم منهم، يَقْهرهم على ابتغاء النسل، أَشَاءُ وْا أَم أَبُوْا.

وفي جَرَيان الرسم بإتيان الغِلمان، ووطءِ النساء في أدبارهن: تغييرُ خلق الله، حيث مَنَعَ المسلَّطَ على شيئ من إفضائه إلى ما قُصد له؛ وأشدُّ ذلك كلِّه وطءُ الغِلْمان، فإنه تغييرٌ لخلق الله من الجانبين؛ وتَأَنَّتُ الرجال أقبحُ الخصال؛ وكذلك جريان الرسم بقطع أعضاءِ التناسل، واستعمالُ الأدوية القامعة للباء ة، والتبتلُ، وغيرُها: تغييرٌ لخلق الله عزوجل، وإهمالٌ لطلب النسل، فنهى النبى صلى الله عليه وسلم عن كل ذلك، قال: " لاتأتوا النساء في أدبارهن" وقال: " ملعون من أتى امرأته في دبرها" وكذلك نهى عن الخصاء والتبتل في أحاديث كثيرة.

ترجمہ: واضح ہے۔قولہ: فإنها كالمسلّط إلخ ترجمہ پىشہوت فرج گويالوگوں پران كے اندر سے مسلط كى ہوئى ہوئى ہوئى اللہ ہے۔ مسلط كى ہوئى اللہ ہے۔ مسلط كى ہوئى اللہ ہے۔ مسلط كى اندر يہ فطرى جذبه ركھا گيا ہے ۔۔۔۔۔ قوله: حيث مسلط اللہ اللہ ترجمہ: اس طرح كماس نے روكا ايك چيز پر مسلط كى ہوئى صلاحيت كواس كے پہنچانے ہے اس چيز تك جس كا آ دى كے لئے ادادہ كيا گيا ہے يعنی شہوت كوا فرائش نسل میں استعال نہيں كيا۔

### ہرطرف سے صحبت جائز ہونے کی وجہ

سورۃ البقرۃ آیت ۲۲۳میں ارشاد پاک ہے: ''تمہاری ہویاں تمہاری بھیتی ہیں۔ پس جدھرسے چاہوا پنے کھیت میں آؤ''
تفسیر: یہود بدوں حکم خداوندی طریقۂ مہاشرت میں تنگی کیا کرتے تھے۔ اور انصار اور ان کے صلفاء یہود کا طریقہ اپنائے ہوئے تھے کہ اگر بیوی سے پشت کی جانب سے آگے کی شرمگاہ میں صحبت کی جائے تو بچہ بھینگا پیدا ہوتا ہے۔ اس سلسلہ میں رسول اللہ میلائی آئے گئے سے سوال کیا گیا تو ذکورہ آیت نازل ہوئی (مشکوۃ حدیث ۳۱۸۳) اس آیت کی رو سے ہرطرف سے صحبت درست ہے۔ خواہ سامنے سے خواہ پیچھے سے، بشرطیکہ صحبت اگلی راہ میں ہو۔

اور میہ بات دوجہ سے ہے: اول: میاس معاملہ ہے، جس کے ساتھ کوئی ملکی یا ملی مصلحت بہتر جانتا ہے۔ دوم: یہ یہود کا تعمق تھا۔ انھوں نے یہ بات بلاجہ چلائی تھی۔ پس اس کو تم کرنا ہی مناسب ہے۔ اپنی مصلحت بہتر جانتا ہے۔ دوم: یہ یہود کا تعمق تھا۔ انھوں نے یہ بات بلاجہ چلائی تھی۔ پس اس کو تم کرنا ہی مناسب ہے۔

### [١] قال الله تعالى: ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ، فَأَتُوا حَرْثُكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾

أقول: كان اليهود يُصَيِّقون في هيئة المباشرة من غير حكم سماوى، وكان الأنصار ومن وَلِيَهُمْ يأخذون سنتَهم، وكانوا يقولون: إذا أتى الرجلُ امرأتَه من دبرها في قُبُلها: كان الولدُ أحولَ، فنزلت هذه الآية، أى أقبِلُ وَأَدْبِرُ ماكان في صِمَامٍ واحدٍ؛ وذلك: لأنه شيئ لايتعلق به المصلحة المدنية والملية، والإنسانُ أعرف بمصلحة خاصةِ نفسِه، وإنما كان ذلك من تعمقات اليهود، فكان من حقه أن يُنسخ.



ترجمه: واضح ب\_لغات: وَلِيه يَلِيه وَلْيًا: قريب بهونا ملا بهوا بونا مرادحلفاء بين ..... صِمام: سوراخ \_اصلى معنى بشيشى كى دُاك \_ بيافظ حديث مين آيا ب (مسلم شريف ١٠ ١ عمرى باب جواز جماعه امراته إلى هم هنى بشيشى كى دُاك \_ بيافظ حديث مين آيا ب (مسلم شريف ١٠ ١ عمرى باب جواز جماعه امراته إلى هم

## عزل کا حکم اوراس کی وجه

حدیث — رسول الله مِتَالِنَّهِ اَوَیَمْ ہے عزل کے بارے میں دریافت کیا گیا؟ آپ نے فرمایا:''اگرتم عزل نہ کروتو کچھ حرج نہیں! جوبھی نفس قیامت تک پیدا ہونے والا ہے: ہونے والا ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۳۱۸۹)

تشری : آدمی بھی کسی خاص مصلحت سے نہیں چاہتا کہ اس کی بیوی یابا ندی کومل قرار پائے۔اس لئے جب فراغت کا وقت قریب آتا ہے تو وہ بیوی سے علحد ہ ہوجاتا ہے۔اور باہر استفراغ کرتا ہے۔اس کوعزل کہتے ہیں۔ مذکورہ بالا حدیث میں اس طرف اشارہ ہے کہ عزل نا جائز تو نہیں ، مگراچھا بھی نہیں۔

ناجائزاس کے نہیں کہ عدم جواز کی کوئی وجہنیں۔جس طرح ہوی سے پچپلی راہ میں صحبت کرنے میں اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی اور طلب نسل سے گریز پایا جاتا ہے :عزل میں یہ بات نہیں۔ کیونکہ جب اللہ تعالی چاہیں گے عزل کے باوجود حمل قرار پائے گا۔ای حدیث میں آگاہ کیا گیا ہے کہ ہونے والی تمام با تیں پہلے سے مقدر ہیں۔ اور جب کوئی بات مقدر ہوتی ہوتی ہے، اور عالم اسباب میں اس کا سبب ضعیف ہوتا ہے، تو اللہ تعالی اس میں کشادگی پیدا کرد سے ہیں۔ اور ہونے والی بات ہوگر ہوتی ہے۔ مثلاً: پچکا ہونا مقدر ہوتا ہے تو جب آدمی انزال سے قریب ہوتا ہے، اور چاہتا ہے کہ عضو باہر نکال لے تو بار ہااییا ہوتا ہے کہ مادے کے چند قطرے اندر میک جاتے ہیں، جو بچکی تولید کے لئے کافی ہوجاتے ہیں۔ یہی بات حضرت عمرضی اللہ عنہ نے فرمائی ہے کہ عزل علوق سے مالخ نہیں: صاب اللہ رجالِ یَـطَدُون وَ لائدہ ہم، ثم یَعْزِ لون؟ لا تَسَادِی والدہ نور سے صحبت کی ہے تو میں، پھرعزل کرتے ہیں؟ جو بھی باندی میرے پاس آئے گی، جس کا آقامعترف ہو کہ اس کے نیچ کوآ قاکا قرار دونگا۔ پس اب چاہوعزل کرو، چاہونہ کرو (موطاما کہ ۲۲۰۲۲) میں اب خاہوعزل کرو، چاہونہ کرو (موطاما کہ ۲۲۰۲۲) کتاب الافضیة، باب القضاء فی أمهات الأولاد)

اور بھی آ دمی کی شخصی مسلحت کا تقاضا ہوتا ہے کہ عزل کرے۔ مثلاً عورت قید میں آئی ہے، آ قانہیں چاہتا کہ وہ حاملہ ہوجائے۔ وہ اس کوفر وخت کرنے کا ارادہ رکھتا ہے، یا بیوی صحت کی خرابی کی وجہ سے حمل کی متحمل نہیں۔ یا دو بچوں میں ضروری وقفہ ندر ہنے کی وجہ سے دودھ میں کمی رہتی ہے۔ اس لئے وہ عزل کرتا ہے تو یہ جائز ہے۔

اور کراہیت کی وجہ بیہ ہے کہ تحتیں مختلف ہیں:جہاں شخصی صلحت کا ایک نقاضا ہے وہاں نوعی مصلحت کا دوسرا نقاضا ہے۔ <u>اور کراہیت کی وجہ بیہ ہے کہ تحتی</u>ں مختلف ہیں:جہاں شخصی صلحت کا ایک نقاضا ہے وہاں نوعی مصلحت کا دوسرا نقاضا ہے۔ نوع انسانی کی صلحت بیہ ہے کہ عزل نہ کیا جائے ، تا کہ اولا د کی کثرت ہو،اورنسل بڑھے۔اورتشریعی اور تکوینی احکام میں نوعی مصلحت کو شخصی مصلحت پرتر جیح حاصل ہوتی ہے۔اس لئے جواز کے باوجودعز ل ناپسندیدہ ہے۔

[٢] وسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن العزل؟ فقال: ماعليكم ألا تفعلوا، مامن نسمة كائنة إلى يوم القيامة إلا وهي كائنة!"

أقول: يشير إلى كراهية العزل، من غير تحريم. والسبب في ذلك: أن المصالح متعارضة، فالمصلحة النواعية النوعية: أن لا يعزل، فالمصلحة النواعية النوعية أن لا يعزل، ليتحقق كثرة الأولاد وقيام النسل؛ والنظر إلى المصلحة النوعية أرجح من النظر إلى المصلحة الشخصية، في عامّة أحكام الله تعالى التشريعية والتكوينية على أن العزل ليس فيه مافى إتيان الدبر من تغيير خلق الله، ولا الإعراض من التعرض للنسل.

ونبَّه صلى الله عليه وسلم بقوله: "ما عليكم أن لا تفعلوا" على أن الحوادث مقدَّرةً قبلَ وجودها، وأن الشيئ إذا قُدِّر، ولم يكن له في الأرض إلا سبب ضعيف، فمن سنة الله عزوجل أن يبسط ذلك السبب الضعيف حتى يفيد الفائدة التامَّة؛ فالإنسان إذا قارب الإنزال، وأراد أن ينسزع ذكره، كثير ما يتقاطر من إحليله قطرات، تكفى في مادة ولده، وهو لايدرى. وهو سرُّ قول عمر رضى الله عنه بالحاق الولد بمن أقرَّ أنه مَسَّها: لا يمنع من ذلك العزل.

 ہے، یہاں تک کہ وہ پورا پورا فائدہ دیتا ہے۔ پس جب وہ انزال سے قریب ہوتا ہے، اور چاہتا ہے کہ اپناعضو ہا ہر نکال لے، تو ہار ہااس کے بیشاب کے سوراخ سے چند قطرے ٹیک جاتے ہیں، جواس کے بچہ کے مادہ میں کافی ہوجاتے ہیں۔ اور اس کو بچھ خبر نہیں ہوتی۔ اور وہ راز ہے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے تول کا بچے کو ملانے میں اس شخص کے ساتھ جس نے اعتراف کیا کہ اس نے عورت سے صحبت کی ہے: 'دنہیں روکتا اس سے عزل''

ملحوظہ: نَبَّه صلى الله عليه و سلم كے بعد ما من نسمة إلخ لكھنا چائے تھا۔ كيونكه اسى ميں بيآگا ہى ہے۔ پہلے جزء ميں توعز ل كا حكم ہے۔

## شیرخورانی کے زمانہ میں صحبت کرنے کا حکم اوراس کی وجہ

حدیث(۱) — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''بخدا! میں نے ارادہ کیا کہ دودھ پلانے والی عورت ہے جماع کرنے کی ممانعت کردوں۔ پھر میں نے روم وفارس پرنظر ڈالی تو وہ شیرخوارگ کے زمانہ میں صحبت کرتے ہیں ،اور بچوں کو اس ہے کوئی ضررنہیں پہنچتا'' (مشکلوۃ حدیث ۳۱۸۹)

حدیث (۲) ۔۔۔۔رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''اپنی اولا دکو چیکے سے قبل مت کرو ۔ پس بیٹک شیرخوارگی کے زمانہ میں صحبت کرنے کا اثر شنہسوار کو پہنچتا ہے، پس وہ اس کو پچھاڑ دیتا ہے'' (مشکوۃ حدیث۳۱۹۲)

تشری شیرخوارگی کے زمانہ میں بچہ کی مال سے صحبت کرنا مکروہ ہے، حرام نہیں ۔اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ اس زمانہ میں صحبت کرناعورت کے دودھ کوخراب کر دیتا ہے۔اور بچے کو کمز ورکرتا ہے۔اور جو کمزوری گھٹی میں شامل ہوتی ہے، وہ زندگی کی ساتھی بن جاتی ہے۔ چنانچہ نبی صِلانی کی آئے اس عمومی ضرر کا لحاظ کرتے ہوئے اس زمانہ میں صحبت کرنے کی ممانعت کا ارادہ فرمایا۔ گرجب آپ نے روم وفارس کا جائزہ لیا تو واضح ہوا کہ بیضرر عام اور ایسامظنہ نہیں جس پرتح یم کا تھم دائر کیا جائے۔اس لئے آپ نے ممانعت کا ارادہ ترک فرمادیا۔

اور کراہیت کی وجہ بیہ ہے کہ اس زمانہ میں صحبت سے ممکن ہے حمل قرار پا جائے۔اور حمل کھہرنے کے پچھ عرصہ بعد عورت کا دودھ خراب ہوجا تا ہے۔ جو بچے کی صحت کے لئے مصر ہے۔اس لئے اس زمانہ میں صحبت سے بچنا بہتر ہے۔اور ایک بیوی ہونے کی وجہ سے احتراز نہ کر سکے، تو جب عورت کے دودھ میں تغیر آ جائے بینی وہ زردی مائل ہونے لگے تو دودھ چھڑاد بناچاہئے۔

فا کدہ: بیر حدیث اس بات کی دلیل ہے جو پہلے مبحث ۲ باب۲۰ میں مدل کی جا چکی ہے کہ نبی مِطَالِنَّهَا اِجتها دفر مایا کرتے تھے۔اورآپ کے اجتہا د کی نوعیت بیہ وتی تھی کہ مصالح ومفاسدا دران کے مظان (اجتمالی جگہوں) کا لحاظ کرکے

### آپ تحریم یا کراہیت کا حکم دیتے تھے (بیفائدہ کتاب میں ہے)

[٣] وقال صلى الله عليه وسلم: "لقد هَمَمْتُ أَنْ أَنهى عن الغِيْلَةِ، فنظرتُ في الروم وفارس فإذاهم يُغِيْلون أو لادَهم، فلا تَضُرُّ أو لادَهم "وقال: "لاتقتلوا أو لادكم سرَّا، فإن الغَيْلَ يدرك الفارس فَيُدَعْثره "

أقول: هـذا إشـارة إلى كراهية الغِيلة، من غير تحريم. وسببه: أن جـماع المرضِع يُفسد لبنَها، ويُنَفِّهُ الولدَ، وضُغْفُه في أول نمائه يدخل في جَذْرِ مزاجه.

وبين النبي صلى الله عليه وسلم أنه أراد التحريم، لكونه مَظِنَّةً للضرر الغالب، ثم إنه لما استقرأً وجد أن الضرر غيرُ مَطَّردٍ، وأنه لايصلح للمظنة، حتى يُدار عليه التحريمُ.

وهـذا الـحـديث أحـدُ دلائـلِ ما أثبتناه: من أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يجتهد، وأن اجتهادَه معرفةُ المصالح والمظانِّ، وإدارةُ التحريم والكراهية عليها.

ترجمہ: (۲) یہ (دوسری حدیث) شیر خورانی کے زمانہ میں صحبت کی کراہیت کی طرف اشارہ ہے، حرام ظرائے بغیر۔
ادراس کی وجہ بیہ کہ دودھ پلانے والی سے صحبت کرنا، اس کے دودھ کو خراب کردیتا ہے، اور بچے کو کمز ورکرتا ہے۔ اور بچے کے نشو ونما کے آغاز میں کمز ورک اس کے مزاح کی جڑ میں داخل ہوجاتی ہے ۔ اور نبی صلافی آئے آئے نے (پہلی حدیث) میں بیان فر مایا کہ آپ نے حرام ظرانے کا ارادہ کیا تھا۔ شیر خورانی کے زمانہ میں صحبت کے احتالی (امکانی) جگہ ہونے کی وجہ سے اکثری (عموی) ضرر کے لئے یعنی ہر بچہ کو ضرر پہنچتا ہے۔ پھر جب آپ نے جائزہ لیا تو پیتہ چلا کہ ضرر ما مہیں، اور بید کہ دوہ جماع احتالی جگہ و کے بین کہ اس پر حرام ظہرانا دائر کیا جائے ۔ (فائدہ) اور میصد بیث اس بات کے دلائل میں سے ایک دلیل ہے جس کو ہم نے ثابت کیا ہے۔ یعنی میہ بات کہ نبی صلائے آئے اور ایس کرتے تھے۔ اور میہ بات کہ آپ کا ارجہ آٹ کو اور احتالی جگہوں کو جانتا ہے۔ اور ان پر تح یم وکرا ہیت کو دائر کرنا ہے۔

لغات: غالت نَعْ السَّ تَعْ يُلا كَ وَمَعَىٰ بِين: (۱) دوده پلانے كن ماند ميں شومركا بيوى سے صحبت كرنا (۲) حمل كى حالت ميں شومركا بيوى سے صحبت كرنا (۲) حمل كى حالت ميں بچه كودوده پلانا ـ نها بيا بن اثير ميں ہے: الغيلة - بالكسو - الاسم من الغيل - بالفتح - وهو أن يجامع الرجلُ ذوجتَه وهى موضع، وكذلك إذا حملت وهى موضع ..... نَقَّهَه: كمزوركرنا ـ

تصحیح: لکونه مظنة للضور الغالب: مطبوعه میں لکونه مظنة الغالب لضور تھا۔ بیچ مخطوط کرا چی سے کی ہے۔

V





## مباشرت کاراز فاش کرنے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — رسول الله صَلانیَوَیَمِ نے فرمایا: 'قیامت کے دن الله کے نز دیک وہ آ دی بدترین درجہ میں ہوگا جواپنی بیوی سے ہم بستر ہوتا ہے۔اوروہ عورت جواپنے شوہر سے ہم بستر ہوتی ہے، پھروہ عورت کاراز فاش کرتا ہے (اوروہ مرد کا راز فاش کرتی ہے ) (مشکوۃ حدیث ۳۱۹)

تشریح: مباشرت کاراز فاش کرنادووجہ ہے ممنوع ہے:

پہلی وجہ: جب جماع کے وقت پردہ کرنا واجب ہے تو درونِ پردہ کیا ہوا کام ظاہر کرنا پردہ کے مقصد کوفوت کرنا ،اور اس کی غرض کوتو ڑنا ہے۔ پس اس کامقتضی ہیہ ہے کہ راز فاش کرنے سے روکا جائے۔

دوسری وجہ: زن وشوئی کےمعاملات ظاہر کرنانری بے حیائی اور بے شرمی ہے۔اوراس فتم کے جذبات کی پیروی یعنی خانگی باتیں کھولنااوران کودلچیسی سے سننانفس میں ظلمتیں پیدا کرتا ہے۔اس لئے اس کی ممانعت کی گئی۔

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: "إن من أَشَرُّ الناس عند الله منزلةً يوم القيامة: الرجلُ يُفضى إلى امرأته، وتُفضى إليه، ثم يَنْشُرُ سِرَّها"

أقول: لما كان السَّتر واجبًا، وإظهارُ ما أسبل عليه السترُ قلبًا لموضوعه، ومناقضًا لغرضه: كان من مقتضاه: أن يُنهى عنه. وأيضًا: فإظهارُ مثلِ هذه مَجَانَةٌ ووقاحةٌ، واتباعُ مثلِ هذه الدواعى يُعِدُّ النفسَ لتشبُّح الألوان الظلمانية فيها.

ترجمہ: (۴) جب پردہ پوشی واجب تھی۔اوراس بات کا اظہار جس پر پردہ لٹکایا گیا ہے، پردہ کے موضوع (مقصد) کو پلٹنا ہے، اوراس خرض کوتوڑ ناہے: تواس کے تقاضے میں سے تھا کہ اس سے روکا جائے ۔۔۔ اور نیز: پس اس قتم کی باتوں کا اظہار بے حیائی اور بے شری ہے۔ اوراس قتم کے جذبات کی پیروی: تاریک رنگوں کے فس میں متمثل ہونے کے لئے فس کو تیار کرتی ہے۔ حیائی اور بے شری ہے۔ اوراس مَعَ جَنَ مُجُوْنًا وَ مَجَانَةً: بے حیاہ ونا۔

## حالت حیض میں جماع حرام ہونے کی وجہ

سورۃ البقرۃ آیت۲۲۲میں ارشاد پاک ہے: ''اورلوگ آپ سے حیض کا تھم دریافت کرتے ہیں؟ آپ تہیں کہوہ گندگی ہے۔ پس حیض میں تم عورتوں سے علحدہ رہا کرو۔اوران سے قربت مت کیا کرو، تا آئکہوہ پاک ہوجا ئیں۔ پس جب وہ خوب پاک ہوجا ئیں آؤجہاں سے اللہ تعالیٰ نے تم کو تکم دیا ہے۔ بیشک اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے والوں سے محبت حوب پاک ہوجا ئیں تو اول سے محبت حسب کے اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے والوں سے محبت سے محبت سے اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے والوں سے محبت سے اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے والوں سے محبت سے اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے والوں سے محبت سے محبت سے اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے والوں سے محبت سے اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے والوں سے محبت سے اللہ تعالیٰ ہے۔ سے معبد سے اللہ تعالیٰ تو بہ کرنے کیا گئے تا کہ معبد سے معبد سے معبد کی بات کو بہ بات کے بات کو بہ بات کی بات کے بات کی بات کی بات کے بات کی بات کو بات کی بات کی بات کی بات کو بات کی بات کے بات کی بات کو بات کی بات کی بات کے بات کی بات کی بات کی بات کی بات کے بات کی بات کی بات کے بات کی بات کے بات کی بات کی بات کی بات کے بات کی بات کے بات کی بات

ر کھتے ہیں۔اور پاک صاف رہنے والوں سے محبت رکھتے ہیں '

تفسیر: نزولِ قرآن کے وقت حائضہ ہے معاملہ کرنے میں ملتیں مختلف تھیں۔ یہودغلو کرتے تھے۔ وہ حائضہ کے ساتھ کھانے پینے اور لیٹنے کے بھی روادار نہیں تھے۔اور مجوس حیض کو کچھ خاطر میں نہیں لاتے تھے۔ان کے نزدیک صحبت بھی جائزتھی۔وہ حیض کو کچھا ہمیت نہیں ویتے تھے۔ یہ سب افراط وتفریط تھا۔اسلام نے اعتدال ملحوظ رکھا۔اور حکم دیا کہ محبت کے علاوہ ہر معاملہ کرؤ' (مشکوۃ حدیث ۵۴۵ باب الحیض)

اور صحبت کی ممانعت دووجہ سے ہے:

اول — حالت حیض میں صحبت — خاص طور پر حیض کے ہیجان کے وقت — ضرر رساں ہے۔اوراس پراطباء کا اتفاق ہے۔

دوم — نجاست میں لت پت ہونا بری عادت ہے ، فطرت سلیمہاں سے گریز کرتی ہے۔اور نجاست سے طلخ شیاطین سے قریب کرتا ہے۔

اورحرمت کی ان دونوں وجوہ کی طرف لفظ اُذی میں اشارہ ہے۔ کیونکہ اُذی کے دومعنی ہیں:اصلی اور کنائی:اصلی معنی ہیں ضرررساں اور کنائی معنی ہیں: کوئی بھی گندگی ( قرطبی )

سوال: بیشاب پاخانہ کرنے میں بھی نجاست کے ساتھ گئے ہے، پھراس کی اجازت کیوں ہے؟

جواب: دوفرق ہیں: ایک: استنجاوغیرہ میں ضرورت ہے۔ اور ضرورتیں ممنوعات کومباح کرتی ہیں۔ اور حالت حیض میں صحبت کرنے کی کچھ ضرورت نہیں۔ دوم: پاخانہ وغیرہ کرنے میں نجاست کا از الدمقصود ہوتا ہے۔ اور حائضہ سے صحبت کرنے میں نایا کی میں غوطہ لگانا ہے۔ اس لئے دونوں کا حکم مختلف ہے۔

اورحائضہ سے جماع کےعلاوہ فائدہ اٹھانے میں روایتیں مختلف ہیں۔حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے خاص خون کی جگہ سے بچنے کا حکم دیا ہے:قبالت الإنسان: اِلْجَتَنْبُ شِعَارَ الدم (داری ۲۴۳۱) اور مرفوع روایات میں ہے کہ تگی کے اوپر سے استفادہ کرسکتا ہے، اور اس سے بھی بچنا بہتر ہے (مشکوۃ حدیث ۵۵۲)

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے جو چیز حرام ہے اس کو بیان کیا ہے۔اور حدیث سد ّ ذرائع کے باب سے ہے بعنی جو چیز مفضی الی الجماع ہے اس کو جماع کے حکم میں رکھا گیا ہے۔

حالت ِحِض میں صحبت کا حکم: جو شخص اللہ کی نافر مانی کرتا ہے، اور حالت ِحِض میں صحبت کرتا ہے: اس کے لئے حدیث میں سے کہ وہ آ دھادینار خیرات کرے (مشکوۃ حدیث ۵۵۳) اور دوسری روایت میں ہے کہ اگر حیض کا خون سرخ ہوتو ایک دینار صدقہ کرے، اور زرد ہوتو آ دھادینار صدقہ کرے (مشکوۃ حدیث ۵۵۳) دونوں روایتیں ضعیف ہیں۔ اور فقہاء بھی وجوب پر متفق نہیں۔ البتہ استخباب میں کوئی اختلاف نہیں۔ اور بیخیرات کرنا بطور کفارہ ہے۔ اور کفارہ کی

### حکمت پہلے کئی جگہ گذر چکی ہے۔

[6] وكانت الملل مختلفةً فيما يُفعل بالحائض: فمن متعمِّق كاليهود، يمنع مؤاكلتها ومضاجعتها؛ ومن متهاون كالمجوس، يجوِّزُ الجماع وغيره، ولا يجد للحيض بالا، وكل ذلك إفراط وتفريط، فراعتِ الملهُ المصطفوية التوسط، فقال: "اصنعوا كلَّ شيئ إلا النكاح" وذلك: لمعان: منها: أن جماع الحائض — لاسيما في فور حيضها — ضارٌّ، اتفق الأطباء على ذلك، ومنها: أن مخالطة النجاسة خُلُقٌ فاسد، تمجُّه الطبيعةُ السليمةُ، ويقرِّب من الشياطين.

وفي مثل الاستنجاء حاجةٌ، وإنما المقصود من ذلك إزالتُها، وفي جماع الحائض الغَمْسُ في النّجاسة، وهو قوله تعالى: ﴿قُلْ: هُوَ أَذًى! فَاغْتَزِلُوْا النّسَاءَ فِيْ الْمَحِيْضِ ﴾

واختلفتِ الرواية فيما دون الجماع: فقيل: يَتَّقِي شِعَارَ الدم، وقيل: يَتَّقِى ما تحتَ الإزار. وعلى الوجهين: هو سدُّ الدواعي.

وجاء الأمرُ لمن عصى الله، فجامعَ الحائضَ: أن يتصدق بدينار، أو نصفِ دينار، وهذا ليس بِمُجْمَع عليه، وَسِرُّ الكفارة ما ذكرنا مراراً.

ترجمه: واضح ہے۔ لغات ؛ تَهَاوَن بالأمو: خاطر میں ندلانا۔ حقیر ومعمولی سمجھنا ..... فَوْدُ کل شیئ : ہر چیز کااول ..... شِعَاد : وہ کپڑا جو بالوں سے متصل ہو، یہاں مراد: خون کی جگہ یعنی شرمگاہ ہے .....المحیض: مصدر میمی بمعنی حیض ہے۔ استدراک : قول ہے: وعلی الوجھین إلى دونوں روایتوں کامحمل سدّة رائع نہیں۔ بلکہ صرف دوسری روایت: سدّ ذرائع کے لئے ہے۔

باب \_\_\_\_

حقوق زوجيت

زوجين ميں ارتباط کی اہمیت

خانہ داری کے تعلقات میں سب سے زیادہ اہم ،سب سے زیادہ نفع بخش اور سب سے زیادہ ضروری زوجین میں ارتباط ہے۔ کیونکہ دنیا جہاں کے تمام لوگوں میں بیطریقہ دائے ہے کہ عورت امور معاش کی تکمیل میں مرد کا تعاون کرتی ہے، اس کے کھانے پینے اور لباس کی تیاری کی ذمہ دار ہوتی ہے۔اس کے مال کی حفاظت کرتی ہے۔اس کی اولاد کی پرورشِ اس کے کھانے پینے اور لباس کی تیاری کی ذمہ دار ہوتی ہے۔اس کے مال کی حفاظت کرتی ہے۔اس کی اولاد کی پرورشِ اس کے کھانے پینے اور لباس کی اولاد کی پرورشِ اس کے کھانے کہتے ہے۔

کرتی ہے۔اوراس کی عدم موجودگی میں گھر میں اس کی نائب ہوتی ہے۔وغیرہ وہ با تیں جن کی وضاحت کی حاجت نہیں۔
چنانچہ آسانی شریعتوں کی زیادہ تر توجہ اس بات کی طرف رہی ہے کہ جہاں تک ممکن ہو بیار تباط باقی رہے۔ زکاح کے مقاصد تکمیل پذیر ہوں۔ اوراس جوڑکو مکدر کرنے سے اوراس کوختم کرنے سے احتر از کیا جائے۔ اور کوئی بھی جوڑ باہمی الفت و محبت کے قیام کے بغیر: اس کے مقاصد تکمیل پذیر نہیں ہو سکتے۔ والدین اوراولا دے درمیان کا ارتباط ہو یا آقا اور غلام کے درمیان کا تعلق: اس وقت نتیجہ خیز ہوسکتا ہے جبکہ باہم الفت و محبت ہو۔ اور میاں ہوی میں الفت و محبت پیدا مرنے کے لئے ضروری ہے کہ دونوں کی پابندی کریں۔ مثلاً: دونوں ایک دوسرے کی ہمدردی و محملاری کریں۔ مثلاً: دونوں ایک دوسرے کی ہمدردی و محملاری کریں۔ کس کے کریں۔ کس کے دوسرے کی ہمدردی و محبت کی طرح ڈالیس یعنی کریں۔ کس سے بچیں جن سے بغض و نفر سے اور دولوں ایک وساوس پیرا ہوتے ہیں۔ اور دونوں الفت و محبت کی طرح ڈالیس یعنی ہرا کے دوسرے سے بچیں جن سے بغض و نفر سے اور دولی میں وساوس پیرا ہوتے ہیں۔ اور دونوں الفت و محبت کی طرح ڈالیس یعنی ہرا کے دوسرے سے بھیں تاکہ آئیس کا جوڑم شکل ہو۔ پس حکمت خداوندی نے چاہا کہ اس متم کی ہاتوں کی ترغیب دی جائے اور ان پر کوئی کوئی کی اور باتوں کوئی اور کیا جوڑم شکل ہو۔ پس حکمت خداوندی نے چاہا کہ اس متم کی ہاتوں کی ترغیب دی جائے اور ان پر کوئی کوئی کوئی جائے۔

ملحوظہ: بیاس باب کی تمہید ہے۔اس کی تفصیل باب کے تمام مضامین ہیں۔

### ﴿ حقوق الزوجية ﴾

اعلم: أن الارتباط الواقع بين الزوجين أعظمُ الارتباطات المنزلية بأسرها، وأكثرُها نفعًا، وأتمُها حاجةً: إذ السنةُ عند طوائف الناس عربِهم وعجمِهم: أن تعاوِنه المرأةُ في استيفاء الارتفاقات، وأن تتكفَّل له بتَهِيْئَةِ المطعم، والمشرب، والملبس، وأن تَخْزَنَ ماله، وتحضن ولده، وتقوم في بيته مقامَه عند غيبته، إلى غير ذلك مما لاحاجة إلى شرحه وبيانه.

فلذلك كان أكثرُ توجُّهِ الشرائع إلى إبقائه ما أمكن، وتوفير مقاصده، وكراهيةِ تنغيصِه وإبطاله. وكلُّ ارتباط: لايمكن استيفاء مقاصده إلا بإقامة الألفة؛ ولا ألفة إلا بخصال، يُقيِّدَانِ أنفسَهما عليها، كالمواساةِ، وعفوِ ما يَفُرُطُ من سوء الأدب، والاحترازِ عما يكون سببا للضغائن ووَحَرِ الصدر، وإقامةِ الألفة، وطَلاقَةِ الوجه، ونحو ذلك؛ فاقتضت الحكمة: أن يُرغَّبَ في هذه الخصال، ويُحَتَّ عليها.

ترجمه: واضح ہے: لغات: تـكفَّل بالشيئ :كى چيز كاذ مه دار ہونا ..... نَـغَيْصَ تَنْغِيْصًا: بَـ كِيف ومكدر ہونا \* ذَمَـزَةَ مِنَاشَةَ ذَرِي ﴾ الضغينة: كينه، شديد بغض وعداوت بجمع ضَغَائِنْ ..... الوَحَر والوَحْر أَدِل مِينَ آنِ والح پريثان كن خيالات. تركيب: كلُّ ارتباط مبتدا ب، اور الايمكن إلخ خبر \_

### عورتوں کے ساتھ بہتر سلوک کی وجہ

تشريح:اس مديث مين تين باتين بيان كي گئي ہيں:

کیملی بات: حدیث کے پہلے اور آخری جز کا مطلب بیہ ہے کہتم میری وصیت قبول کرو، اوراس کے موافق عورتوں سے برتاؤ کرو۔ یعنی نبی ﷺ نے امت کوعورتوں کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کی نہایت تا کیدگی ہے۔ پس امت کو حیا ہے کہاں وصیت کے مطابق عورتوں سے اچھا سلوک کریں۔

دوسری بات: حدیث کے دوسرے جزء میں بیربیان کیا ہے کہ عورتوں کے اخلاق میں بھی اور برائی ہے۔اوروہ الیی لازی ہے جیسی خمیر میں گوندھی ہوئی چیز لازم ہوتی ہے۔ یعنی حدیث کے دوسرے جزء میں عورت کی تخلیق کا بیان نہیں ہے۔ بلکہ نسوانی فطرت میں نہایت بھی کی تمثیل ہے۔

تیسری بات: حدیث کے تیسرے جزء میں یہ بات بیان کی گئی ہے کہ جو مخص ہوی سے گھریلومقاصد کی تکمیل چاہتا ہے، اس کے لئے ضروری ہے کہ معمولی باتوں کو نظر انداز کرے۔ اور جو باتیں طبیعت کے خلاف پیش آئیں ان کو برداشت کرے، اور خصہ پی جائے (اور یہ تیسری بات: دوسری بات پر متفرع ہے۔ کیونکہ جب نسوائی فطرت نہایت کج واقع ہوئی ہے۔ اور عورت کے بغیر کام نہیں چل سکتا، تو اب اس سے بہتر سلوک کر کے ہی استفادہ کیا جاسکتا ہے۔ ورنہ طلاق کی نوبت آجائے گی۔ اور گھر درہم برہم ہوجائے گا)

البتة اگرعورت کا حال چلن سیح نه ہوا ورشیح غیرت کا موقع ہو، یاعورت نافر مان ہو،اوراس کےنشوز کا علاج مقصود ہو، یا اس قتم کی کوئی اور بات پیش نظر ہوتو سخت معاملہ کیا جاسکتا ہے۔

فاكدہ: بيجولوگوں ميں مشہور ہے كہ ہرعورت اس كے شوہركى پہلى سے پيداكى كئى ہے: بيہ بات مشاہدہ كے خلاف اور

بدیبی البطلان ہے۔قرآن وحدیث میں اس سلد میں کوئی اشارہ نہیں ۔۔ رہاحضرت واءرضی اللہ عنہا کا حضرت آدم علیہ السلام کی بائیں پہلی ہے پیدا ہونے کا معاملہ؛ توبیہ بات بھی قرآن کریم اور صحح احادیث میں صراحة بیان نہیں کی گئی۔ مورة النساء کی پہلی آیت میں: ﴿وَخَلْقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ میں دونوں مؤنث شمیری نفس کی طرف لوٹتی ہیں۔ آدم علیہ السلام کا وہاں صراحة و کرنہیں ہے۔ اورنفس ہے مرادفس انسانی ہے۔ ای سے آدم وحوا علیم السلام پیدا کے گئے ہیں۔ پھر ان کے قوسط سے اس نفس انسانی کے بیشار افراد؛ مردوزن پیدا کئے گئے ہیں۔ اس سے زیادہ صراحت قرآن کریم میں ان کے قوسط سے اس نفس انسانی کے بیشار افراد؛ مردوزن پیدا کئے گئے ہیں۔ اس سے زیادہ صراحت قرآن کریم میں نہیں۔ اور صحیح حدیث صرف وہی ہے جواو پر بیان کی گئی۔ مگر وہ نسوانی فطرت کی بھی کی تمثیل ہے۔ عورت کی تخلیق کا بیان نہیں ۔ عمرة القاری (۱۳۱۵ کتاب أحدیث الانبیاء حدیث اس منہ، لأن للضلع عِوَجًا، فلا یتھیا الانتفاع بھن المنساء إلا بالتمثیل بالصّلع و الاعوجا ج الذی فی أخلاقهن منه، لأن للضلع عِوَجًا، فلا يتھیا الانتفاع بھن إلا بالصبر علی اعوجاجهن اه

البتہ تیسرے درجہ کی روایات میں یہ بات صراحۂ فدکور ہے۔ مگر ان کے بارے میں اطمینان نہیں کیا جاسکتا کہ وہ اسرائیلات سے ماخوذ نہیں ہیں۔ کیونکہ یہ بات بائبل، کتاب پیدائش، باب۲ آیات۲۲-۲۴ میں فدکور ہے ممکن ہے وہاں سے اسلامی روایات میں یہ بات درآئی ہو۔

اب رہی ہے بات کہ حضرت حواء رضی اللہ عنہا کی تخلیق کس مادہ سے ہوئی تھی؟ تو روح المعانی میں سورۃ النساء کی پہلی آیت کی تغییر میں حاشیہ میں خود مضر نے امام باقر رحمہ اللہ کا قول نقل کیا ہے، اور عمرۃ القاری (حوالہ بالا) میں رہیج بن انس رحمہ اللہ کا قول ہے کہ شرح مٹی ہے آدم علیہ السلام پیدا کئے گئے تھے، اس کے باقی ماندہ مادّہ سے حضرت حواء پیدا کی گئی تھیں۔ اور یہی بات معقول ہے۔ کیونکہ تمام وہ حیوانات جن میں تو الدو تناسل کا سلسلہ قائم کیا گیا ہے، ان کے پہلے دونوں فرد (فرکرومؤنث) مٹی سے بیدا کئے گئے ہیں۔ مادہ: نرکی پہلی سے نہیں پیدا کی گئی۔ واللہ اعلم

[١] قال صلى الله عليه وسلم: "استوصوا بالنساء خيرًا، فإنهن خُلِقُنَ من ضِلَعٍ، فإن ذهبتَ تقيمه كسرتَه، وإن تركتَه لم يزل أعوجَ"

أقول: معناه: اقبلوا وصيتى، واعملوا بها في النساء، وأن في خُلقهن عوجًا وسوءً، وهو كالأمر اللازم، بمنزلة ما يتوارثه الشيئ من مادّته، وأن الإنسان إذا أراد استيفاء مقاصد المنزل منها: لابد أن يجاوِز عن محقرات الأمور، ويكظم الغيظ فيما يجدُه خلاف هواه، إلا مايكون من باب الغيرة المحمودة، وتداركًا لجورٍ، ونحو ذلك.

تر جمیہ:(۱) حدیث کے معنی:تم میری دصیت قبول کرو،اوراس کے موافق عورتوں کے ساتھ برتاؤ کرو(۲)اور پیے کہان حرافت کا تھا کا تھا۔ کے اخلاق میں کجی اور برائی ہے۔ اور وہ کجی امر لازم جیسی ہے، جیسے وہ بات جس کی چیز وارث ہوتی ہے اپنے مادّہ سے یعنی جو بات خمیر میں پڑی ہوتی ہے: وہ چیز میں ضرور ظاہر ہوتی ہے (۳) اور یہ کہ انسان جب اپنے گھریلو مقاصد کی تکمیل کاعورت سے خواہش مند ہوتو اس کے لئے ضروری ہے کہ معمولی باتوں سے درگذر کرے۔ اور اس بات میں جس کو وہ اپنی خواہش کے خلاف پاتا ہے غصہ کو پیئے ۔ البتہ وہ بات جوغیرت مجمودہ کے قبیل سے ہو، یا کسی ظلم کا تدارک ہو، اور اس کے مانند۔

## بیوی کے ساتھ خوبی سے گذران کرنے کی وجہ

حدیث برسول الله میلانی آنیا نے فرمایا: ''کوئی مؤمن (شوہر) کسی مؤمنہ (بیوی) سے نفرت نہ کرے۔اگراس کو عورت کی کوئی عادت ناپندہے، تو وہ اس کی کوئی دوسری عادت پند کرے گا' (مشکوۃ حدیث ۳۲۴)

تشریخ:اگرشوہر کو عورت کی کوئی عادت ناپندہ ہو، تو بھی مناسب یہ ہے کہ طلاق دینے میں جلدی نہ کرے، بلکہ خوبی کے ساتھ گذران کرے۔ کیونکہ بار ہاعورت میں اور پسندیدہ عادتیں ہوتی ہیں جن کی وجہ معاشرتی تلخی برداشت کی جاسمتی ہے۔

قائدہ: سورۃ النساء آیت ۱۹ میں ارشاد پاک ہے: ﴿وَعَاشِرُ وَهُنَّ بِالْمَعْدُ وَقِ، فَإِنْ کَوِهُتُمُوْهُنَّ فَعَسٰی أَنْ تَحْکُر هُوْا شَیْنًا وَیَجْعَلَ اللّٰهُ فِیْهِ خَیْرًا کَثِیرًا ﴾ ترجمہ: اور بیویوں کے ساتھ گذران کیا کرو۔ اورا گروہ تم کونا پسندہوں، تو ممکن ہے کہ تم ایک چیز کونا پسند کرو، اور الله تعالیٰ اس میں کوئی بڑی منفعت رکھ دیں۔ مثلاً: وہ بیوی یا اس سے بیدا ہونے والی اولا و تمہارے لئے باعث خیر ہو۔

[٢] وقال صلى الله عليه وسلم: "لا يَفْرَكُ مؤمنٌ مؤمنةً، إن كره منها خُلُقا رَضِيَ منها آخَرَ" أقول: الإنسان إذا كره منها خُلُقا ينبغي أن لا يبادِرَ إلى الطلاق، فإنه كثيرًا مَّا يكون فيها خُلُقٌ آخَرُ يُستطاب منها، ويُتحمل سوءُ عشرتها لذلك.

ترجمہ: انسان جبعورت کی کوئی عادت ناپسند کرے تو (بھی) مناسب یہ ہے کہ طلاق دینے میں جلدی نہ کرے۔ پس بیشک بار ہاعورت میں دوسری عادتیں ہوتی ہیں جو پسندیدہ ہوتی ہیں۔اوراس کی خاطر برداشت کی جاتی ہےاس کے ساتھ میل جول کی برائی۔

لغات: فَرِكَ (س) فَرَكَا: ميال بيوى كاايك دوسرے سے نفرت كرنا ، بغض ركھنا ..... اِسْتَطاب الشيئ : كى چيزكو اچھا پانا ياسمجھنا۔









## عورتوں کے ساتھ حُسنِ معاشرت

حدیث — رسول الله میلانیکی نیکرو، کیونکه تم نے ان کوالله کامن وامان کے معاملہ میں الله ہے ڈرویعنی ان کے حقوق ادا کرو، اوران پرزیادتی نہ کرو، کیونکه تم نے ان کوالله کے امن وامان کے ساتھ (اپنے نکاح میں) لیا ہے لیمی تم نے ان کوالله کا عبد دیا ہے کہ تم ان کے ساتھ فرمی اور خوبی کا برتا و کرو گے۔ اور تم نے ان کی شرمگا ہوں کوالله کے احکام کے مطابق حلال کیا ہے (پس ان احکام کو پامال نہ کرو، اور وہ احکام ہے ہیں: ) اور تمبارا ان پر بیمی ہے کہ تمہارے بستر وں کوکوئی ایسا شخص نہ روندے جس کوتم ناپند کرتے ہو لیمی جس مردیا عورت کا گھر میں آنے تی اجازت نہ دیں۔ پس اگروہ خلاف ورزی کریں تو تم ان کو مارو، ایسا مارنا جواذیت رسال نہ ہو۔ اوران کا تم پر وستور کے موافق نان نفقہ اور کیٹر اے' (مشکلو قاحدیث ۲۵۵۵ کت اب الحج، بساب قصة حجة الو داع، فی حدیث جاہر الطویل)

تشری عورتوں کے معاملہ میں اصل واجب: خوبی کے ساتھ میل جول رکھنا ہے۔ سورۃ النساء آیت ۱۹ میں اللہ پاک نے ای کا حکم دیا ہے۔ ارشاد فرمایا: '' اور ان عورتوں کے ساتھ دستور کے مطابق گذر بسر کرؤ'۔ مذکورہ حدیث میں نبی طالعہ آئی ہے۔ اس ہے۔ اور نان نفقہ، لباس اور خوبی والے برتاؤ کو اس میں شامل کیا ہے۔ اس سے زیادہ وضاحت نہیں کی، کیونکہ آسانی شریعتوں میں آخری ورجہ کی تفصیلات طے کرناممکن نہیں۔ مثلاً میہ طے کرنا کہ نفقہ میں کوئی جنس دی جائے ، اور کتنی مقدار دی جائے ؟ میہ طرک ناممکن ہے، اس لئے کسی چیز کی تخصیص کے بغیر مطلق حکم دیا، تاکہ دنیا کے تمام لوگ اپنے عرف ودستور کے لحاظ ہے مل کریں۔

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: "اتقوا الله في النساء، فإنكم أخذتموهن بأمان الله، واستحللتم فروجَهن بكلمة الله، ولكم عليهن أن لا يُوْطِئنَ فُرُشَكم أحدًا تكرهونه، فإن فعلن فاضربوهن ضربًا غير مُبَرِّح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهم بالمعروف"

اعلم: أن الواجب الأصلى هو المعاشرة بالمعروف، وهو قوله تعالى: ﴿ وَعَاشِرُوْهُنَّ بِالْمَعْرُوْفِ ﴾ فبيَّنها النبي صلى الله عليه وسلم بالرزق، والكسوة، وحسن المعاملة؛ ولايمكن في الشرائع المستَنِدة إلى الوحى: أن يُعَيَّنَ جنسُ القُوْتِ وقدرُه مثلا، فإنه لايكاد يتفق أهل الأرض على شيئ واحد، ولذلك إنما أمر أمرًا مطلقًا.

ترجمہ: (٣) جان لیں کہ واجب اصلی: وہ خو بی کے ساتھ میل جول رکھنا ہے۔اور وہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:''اور



گذران کروان کے ساتھ دستور (عرف) کے موافق" پس وضاحت فرمائی نبی سِلانٹیکیٹیٹے نے معاشرت معروف کی نان ونفقہ، لباس اورعدہ معاملہ کے ذریعہ۔ اورنہیں ممکن ہے ان شریعتوں میں جووجی پر بھروسہ کرنے والی ہیں: یہ بات کہ روزی کی جنس اوراس کی مقدار ۔ بطور مثال ۔ متعین کی جائے۔ پس بیشک شان یہ ہے کہ نہیں قریب ہیں زمین والے کہ متفق ہول کسی چیز پر، اوراسی وجہ ہے آپ نے مطلق تھم دیا۔

لغات: يُوْطِئُنَ ہمزہ كے ساتھ اور يُهوْطِئْنَ ابدال كے ساتھ، باب افعال ہے ہيں۔ اَوْطَأَ الأرضَ : زمين روندوانا ......ضَرَبَه صَرْبًا مُبَرِّحًا: اے بری طرح پیا۔ مُبَرِّح: اذیت رسال۔ اَکَمٌ مُبَرِّحٌ: بخت درد.....المستَنِدَة: (اسم فاعل) اِسْتَنَد إليه: منسوب ہونا، ٹیک لگانا، بھروسہ کرنا۔

 $\Rightarrow \Rightarrow \Rightarrow \Rightarrow$ 

### عورت شوہر کے بلانے برنہ آئے تواس برلعنت کی وجہ

حدیث — رسول الله مِیَالِیْنَیَائِیْمِ نے فر مایا:''جب آ دمی اپنی بیوی کواپنے بستر پر بلائے ،اوروہ نہ آئے اورشو ہراس پر غصہ میں رات گذار ہے،تو اس برفر شنتے صبح تک لعنت کرتے ہیں'' (مشکوۃ حدیث ۳۲۴۶)

تشری جب نکاح میں ملحوظ مصلحت مردی شرمگاہ کی حفاظت ہے، تو ضروری ہے کہ ایم صلحت کو واقعہ بنایا جائے، اور اس کو بروئے کارلا یا جائے۔ کیونکہ اصل شرع ہیہ کہ جب میں سلحت کے لئے کوئی مظِنّہ مقرر کیا جاتا ہے (جیسے شرمگاہ کی حفاظت کے لئے نکاح مظنہ (اختمالی جگہ ہے) تو اس بات کی تاکید کی جاتی ہے کہ جب مظنہ پایا جائے تو وہ سلحت ضرور پائی جائے۔ اس لئے عورت کو حکم دیا کہ جب شو ہر اس سے صحبت کی خواہش کر بے تو وہ اس کی ہم نوائی کر بے۔ ورنہ صبین فرج کی صلحت کو حکراتی ہے جو عنداللہ مقصود ہے۔ اور قاعدہ ہے کہ جوائلہ مقالی نے بندوں میں قائم کی ہے یعنی نظام عالم کو در ہم برہم کرتا ہے: اس پر فرشتوں کی لعنت برسی ہے۔ اس طالعہ سے عورت برضح تک فرشتوں کی تا ہے۔ اس پر فرشتوں کی لعنت برسی ہے۔ اس مقالی نے بندوں میں قائم کی ہے یعنی نظام عالم کو در ہم برہم کرتا ہے: اس پر فرشتوں کی لعنت ہوتی ہے۔

فائدہ بسنج کے بعد کیا صورت ہوگی؟ اس میں دوقول ہیں: ایک: یہ کہ شیخ لعنت موقوف ہوجائے گی، کیونکہ شوہر کامول میں مشغول ہوجائے گا۔ اور جماع ہے اس کا ذہن ہٹ جائے گا۔ دوسرا: دلیل کے اعتبارے رائح قول بیہ کہ شیخ سے شام تک بھی لعنت برستی رہے گی، جب ہتک وہ شوہر کوموقع نددے۔ اور حدیث میں اکتفاء باحد الا موین ہے۔ جسے بیدك الحد و میں (مرقات شرح مشکوة)

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا دعا الرجل امرأتَه إلى فِراشه، فأبتُ، فبات غضبانَ: لعنتُها الملائكةُ حتى تُصبح" أقول: لما كانت المصلحة المرعية في النكاح تحصينَ فرجه: وجب أن تُحَقَّقَ تلك المصلحة؛ فإن من أصول الشرائع: أنها إذا ضُربتُ مَظِنَّة لشيئ: سُجَّلَ بما يُحَقِّقُ وجودَ المصلحة عند المظنة؛ وذلك: أن تُؤمر المرأة بمطاوعته، إذا أراد منها ذلك، ولولا هذا لم يتحقق تحصينُ فرجه، فإن أبتُ فقد سعتُ في رد المصلحة التي أقامها الله في عباده، فتوجَّه إليها لعنُ الملائكة على كل من سعى في إفسادها.

ترجمہ: جب مصلحت جونکاح میں ملحوظ رکھی گئے ہے: مرد کی شرمگاہ کو محفوظ کرناتھی ، تو ضروری ہوا کہ وہ ملحت بروئے کار
لائی جائے۔ پس بیشک شریعتوں کے اصول میں ہے یہ بات ہے کہ جب کوئی مصلحت کسی چیز کے لئے احتمالی جگہ مقرر کی
جاتی ہے، تو اس بات کی تاکید کی جاتی ہے جُوصلحت کے پائے جانے کو واقعہ بنائے ، مظنہ پائے جانے پر۔اوراس کی
صورت یہ ہے کہ عورت کو تھم دیا جائے شو ہر کا ساتھ دینے کا جب وہ عورت سے وہ بات چاہے۔ اورا اگر یہ بات نہیں ہوگ تو
شوہر کی شرمگاہ کو محفوظ کرنا واقعہ نہیں ہے گا۔ پس اگر عورت انکار کرتی ہے، تو یقیناً اس نے کوشش کی اس ملحت کو ٹھکرانے
میں جس کو اللہ تعالی نے اپنے بندوں میں بر پاکیا ہے۔ پس عورت کی طرف متوجہ ہوگ فرشتوں کی وہ لعنت جو ہراس شخص پر
موتی ہے جو اس مصلحت کو خراب کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

لغات: حَقَّق الأمر: حقیقت وواقعه بنانا۔ ثابت کرنا، سچا کردکھانا، بروئے کارلانا، پایۂ ثبوت کو پہنچانا..... سَجَّلَ: درج رجیڑ کرنا۔ یکا کرنا،مؤ کدکرنا۔

تركيب: أنها إذا ضوبت مين أنها كي شمير مؤنث: المصلحة كي طرف عائد ہے اور وہى ضُوبَت كي شمير كامر جع ہے ..... توجَّه إليها إلى ميں على كل إلى لي متعلق ہے۔ تصحيح: في إفسادها اصل ميں في فسادها تھا۔ يہ جج مولانا سندھى رحمہ اللہ نے كى ہے۔ حہے

### بلاوجه غيرت كهاناالله كوسخت نايسند ہے

صدیث — رسول الله صِلانَیْوَیَمْ نے فرمایا:''بعض غیرتیں الله تعالیٰ کو پسند ہیں،اوربعض سخت ناپسند: وہ غیرت جو الله تعالیٰ کو پسند ہے: وہ شک کی بات میں غیرت کھانا ہے۔اوروہ غیرت جواللہ تعالیٰ کو سخت ناپسند ہے: وہ خواہ مخواہ غیرت کھانا ہے''(نسائی ۸:۸مری، کتاب الزکوۃ،باب الاحتیال فی الصدقہ)

تشری ایک غیرت کھاناوہ ہے جو کسی مصلحت یا گھر کے ضروری نظم وانتظام پرمبنی ہے۔ جیسے عورت کاعموی جال چلن مشکوک ہو، یا اس کاکسی خاص آ دمی سے ملناشک کے دائرہ میں آتا ہو، تو غیرت کھانا اور عورت پر پابندی لگانا اللہ تعالیٰ کو پسند ہے۔ دوسری غیرت: شوہر کی بداخلاقی اور تنگ دلی کی بناپر ہے۔اور بلاوجہ عورت کو پریشان کرنا ہے۔ یہ غیرت اللہ تعالیٰ کو پخت ناپسند ہے۔ مذکورہ روایت میں نبی سِلالٹیوَ کیا ہے دونوں غیرتوں میں خطامتیاز کھینچاہے۔

[٥] قال صلى الله عليه وسلم: "إن من الغيرة ما يحب الله، ومنها ما يُبغض الله: فأما التي يحبها الله: فالغيرة في غير ربية"

أقول: فَرَّقَ بين إقامة المصلحة والسياسة التي لابد له منها، وبين سوء الخلق، والضجر، والضِيق من غير موجب.

تر جمیہ: نبی ﷺ نے امتیاز کیا ہے سلحت اور اس سیاست کو ہر پاکرنے کے درمیان جس سے شوہر کومفرنہیں ، اور بدا خلاقی اور ننگ دلی اور بلاوجہ کی تنگی کے درمیان ۔



#### N



### عورت کےنشوز کاعلاج اوراس کی وجہ

سورۃ النساء آیات ۳۴ و۳۵ میں عورت کی نافر مانی کے بالتر تیب چارعلاج تجویز کئے گئے ہیں۔اور بات یہاں سے شروع کی ہے کہ:''مردعورتوں کے نگرانِ کار ہیں'' کیونکہ جب نکاح کے ذریعہ گھر وجود میں آیا ہے،جس کے دورکن ہیں تو سے بات مناسب نہیں کہ دونوں خود مختار ہوں ،اس سے بے راہ روی پیدا ہوگی۔اور دونوں ایک دوسرے پر حاکم ہونگے تو کشکش ہوگی۔اور دونوں ایک دوسرے پر حاکم ہونگے تو کشکش ہوگی۔اور عورت کی بالاوستی ہے۔

(الف) فطری طور پر بھی کہ اللہ تعالی نے مردوں کوقوت عقلی زیادہ عطافر مائی ہے۔ اور سیاست ہے بھی مردوں کو وافر حصہ ملا ہے بعنی مرد معاملات کو بہتر طریقہ پر انجام دے سکتے ہیں۔ اور حرم کی حفاظت اور عار کی باتیں ہٹانے میں بھی مرد زیادہ مضبوط ہیں۔ ارشاد پاک:''بایں وجہ کہ اللہ تعالی نے بعضوں کو بعضوں پر برتری بخشی ہے'' کا یہی مطلب ہے۔ (ب) اور مال کے ذریعہ بھی کہ مردعورت کے نان ونفقہ، اور لباس وغیرہ ضروریات کا انتظام کرتا ہے۔ پس اس کا عورت پر ایک طرح کا احسان ہے۔ اس لئے عورت طبعی طور پر مردکی ممنون ہے۔ ارشاد پاک:''اور بایں وجہ کہ مردوں نے اس خارج کا جیں'' کا یہی مطلب ہے۔

، پھر جوعور تیں نیک چلن ہیں — اور زیادہ ترعور تیں ایسی ہی ہوتی ہیں — ان کا تو کوئی مسئلہ ہیں۔ارشاد پاک ہے: ''پس نیک عور تیں:اطاعت شعاراور پوشیدہ چیز (ناموس) کی بہ حفاظت ِخداوندی حفاظت کرنے والی ہیں' یعنی وہ اللہ کی مددوتو فیق سے اپنی آبروکی حفاظت کرتی ہیں۔



البتہ جن عورتوں کی نافر مانی کا اندیشہ ہوان کی اصلاح ضروری ہے۔اورنشوز کے درجات کے تفاوت سے اصلاح کے جارطریقے ہیں:

یہلاطریقہ: زبانی فہمائش کرنا۔ کیونکہ اصلاح کا اصول یہ ہے کہ پہلے آسان تدبیر کی جائے۔اس سے کام نہ خِلے تو شخق کی جائے۔

دوسراطریقه: ناراضگی ظاہر کرنااورعورت کواپنے ساتھ ندلٹانا، مگرعورت کو گھرے نہ نکالے، نہ خود نکلے۔ تا کہ عورت اپنے قصور کی تلافی کرنا جاہے تو کر سکے۔

تیسراطریقہ:تعزیروتادیب ہے۔مگزشرط میہ ہے کہ چہرے پراورنازک حصوں پر نہ مارے،اور بخت ماربھی نہ مارے کہ جس سے جسم پرنشان پڑجا کیں۔ان تین طریقوں سے معاملہ قابو میں آ جائے اور عورت بات ماننے لگے تو خواہ مخواہ عورت کو پریشان نہ کرے،یادر کھے کہ وہ مطلق بالا دست نہیں۔اس سے او پر بھی ایک بالا دست ہے۔

چوتھاطریقہ:اگراختلاف سخت ہوجائے۔اورمردعورت کی نافر مانی ،اورعورت مرد کے ظلم کا دعوی کرے ،تواب نزاع ختم کرنے کی صورت بیہ ہے کہ دوآ دمیوں کی پنچایت بٹھائی جائے:ایک پنچ مرد کے خاندان کا ہو،اورا یک عورت کے خاندان کا۔دونوں اگراخلاص سے محنت کریں گے تو زوجین میں اتحاد کی صورت پیدا ہوجائے گی۔ورنہ پھرعلحدگ کاراستہ ہے۔

اورعورت کے نشوز کا بیملاج مرد کے اختیار میں اس لئے دیا گیا ہے کہ اس کے ہاتھ میں اقتدار اعلی ہے اورعورت کی سیاست (نظم وانتظام) بھی ای کے ذہے ہے۔ پس اس کا نقاضا بیہے کہ بیکام مرد ہی کوسپر دکیا جائے۔

فائدہ: آیت کریمہ میں یہ بات اصل کی کی صورت میں بیان کی گئی ہے۔السر جال اور السنساء عام الفاظ ہیں الأزواج اور النو وجات خاص الفاظ استعمال نہیں کئے گئے ہیں یعنی صنف مردصنف عورت پر بالا دست ہے۔صنف کی صنف پر فطری برتری کی وجہ سے اور اس وجہ سے کہ رجال نساء پرخرچ کرتے ہیں۔اولاً باپ بیٹی پرخرچ کرتا ہے، پھر شوہر بیوی کے مصارف کا فیل ہوتا ہے۔اور بیوہ کی کفالت: باپ یا خاندان کرتا ہے۔اور الإنسسان عبد الإحسان حقیقت واقعہ ہے۔ چنانچ مردکونگر ان کاراور ذمہ دار بنایا گیا۔ باپ بیٹی کا نگر ان ہے جب تک وہ باپ کے ماتحت ہے۔ای طرح شوہر نگر ان ہے جب حب میں وہ بیوی بن جائے۔

[٦] قبال الله تعبالي: ﴿ اَلرِّ جَالُ قَوَّامُوْنَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ ﴾ إلى قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيْمًا خَبِيْرًا﴾

> أقول: يجب أن يُجعل الزوج قوَّاما على امرأته، وأن يكون له الطَّوْلُ عليها: [الف] بالجبلة: فإن الزوج أتمُّ عقلاً، وأوفر سياسة، وآكد حمايةً، وذبًّا للعار.

> > [ب] وبالمال: حيث أنفق عليها رزقَها وكسوتَها.

و كونُ السياسة بيده : يقتضى أن يكون له تعزيرُها وتأديبها إذا بغت، وليأخذُ بالأسهل فالأسهل؛ فالأولُ بالوعظ، ثم الهجر في المضجع يعنى تركَ مضاجعتِها، ولا يُخرجها من بيته، ثم الضربِ غيرِ المبرِّح أي الشديد؛ فإن اشتدَّ الشقاق، وادَّعي كلِّ نشوزَ الآخر، وظلمَه: لم يمكن قطعُ المنازعة إلا بحكمَيْن: حَكَمٍ من أهله، وحكمٍ من أهلها، يحكمان عليهما من النفقة وغيرها ما يَرَيان من المصلحة.

وذلك: لأن إقامة البينة على ما يجرى بين الزوجين ممتنعة، فلا أحقَّ من أن يجعل الأمر إلى أقرب الناس إليهما وأشفقِهم عليهما.

ترجمہ ضروری ہے کہ شوہر کواس کی بیوی پر حاکم بنایا جائے ،اور یہ کہ شوہر کے لئے اپنی بیوی پر پوری وسعت ہو:

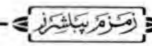
(الف) فطری طور پر: پس بیشک مردعقل میں زیادہ تام ہیں،اورنظم وانتظام میں کامل تر ہیں۔اور حمایت اور عارد فغ کرنے میں زیادہ مضبوط ہیں (ب)اور مال کے ذریعہ بایں طور کہ وہ عورت پراس کی روزی اور اس کالباس خرچ کرتا ہے ۔ اور نظم وانتظام کا شوہر کے ہاتھ میں ہونا چاہتا ہے کہ جب عورت سرشی کرنے واس کی تعزیر وتا دیب مرد کے ہاتھ میں ہو۔اور چاہئے کہ وہ زیادہ آسانی کو اپن اول نصیحت کے ذریعہ ہے، چھرخوابگاہ میں چھوڑ نے کے ذریعہ جواذیت کے ذریعہ جواذیت کے ذریعہ جواذیت نے ہو جواذیت نے ہو جواذیت نے ہو جواذیت نے ہو جوان کے جھوڑ نے کے ذریعہ اور اس کو اپن کا دوسرے کی نافر مانی اور اس کے طلم کا دعوی کرے، تو نگر انفرانی اور اس کے خاندان کا۔ دونوں زوجین پر جھڑ انمٹانا ممکن نہیں مگر دو پنچوں کے ذریعہ: ایک پنچ مرد کے خاندان کا ،اور ایک عورت کے خاندان کا۔ دونوں زوجین پر خطر انمٹانا ممکن نہیں مگر دو پنچوں کے ذریعہ: ایک پنچ مرد کے خاندان کا ،اور ایک عورت کے خاندان کا۔ دونوں زوجین پر خطر انمٹانا ممکن نہیں مگر دو پنچوں کے ذریعہ: ایک پنچ مرد کے خاندان کا ،اور ایک عورت کے خاندان کا۔ دونوں زوجین پر خطر انمٹانا ممکن نہیں مگر دو پنچوں کے ذریعہ: ایک پنچ مرد کے خاندان کا ،اور ایک عورت کے خاندان کا۔ دونوں زوجین پر خطر انمٹانا ممکن نہیں آگے۔

اور یہ بات اس لئے ہے کہ ان باتوں پر جوز وجین کے درمیان پیش آئی ہیں گواہ قائم کرناممکن نہیں۔ پس اس بات سے زیادہ بہتر کوئی بات نہیں کہ معاملہ دونوں سے قریب تر لوگوں کو، اور خاندان میں سے دونوں پر زیادہ مہر بان شخصوں کو سونیا جائے۔









## عورت کوورغلانے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — رسول الله مِیلانیماً الله مِیلانیماً الله مِیلانیماً الله مِیلانیماً الله مِیلانیماً الله مِیلام کواس کے شوہر کےخلاف، یاکسی غلام کواس کے آقا کےخلاف ورغلایا وہ ہم میں سے نہیں!" (مشکلوۃ حدیث ۳۲۶۲)

تشری عورت یا غلام کوشو ہریا آ قا کےخلاف بھڑکا نا گھر کے نظام کو تباہ کرنا ہے۔اس سے خانگی تعلقات مکدر ہوتے ہیں،اور طلاق کی نوبت آسکتی ہے۔اور بیہ بہکا نااس نظام کو خلیل کرنے کی،اوراس مصلحت کو ہرباد کرنے کی کوشش ہے جس کا قائم کرناواجب ہے۔یعنی گھریلو تعلقات کو پروان چڑھا ناضروری ہے۔

[٧] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ليس منا من خَبَّبَ امرأةً على زوجها، أو عبدًا على سيده" أقول: أحد أسبابِ فسادِ تدبيرِ المنزل: أن يُخَبِّبَ إنسانٌ المرأة، أو العبدَ؛ وذلك: سعى في تنغيص هذا النظم و فَكِّهِ، ومناقضةٌ للمصلحة الواجب إقامتها.

ترجمہ:گھرکے نظام کے بگاڑ کا ایک سبب: بیہ ہے کہ کوئی شخص عورت کو یا غلام کوخراب کرے۔اور وہ ورغلانا: اس نظام کومکدر کرنے اوراس کو کھولنے کی کوشش ہے،اوراس صلحت کوتوڑنا ہے جس کا ہر پاکرنا واجب ہے۔ نظام کومکدر کرنے وارس کو کھولنے کی کوشش ہے،اوراس صلحت کوتوڑنا ہے جس کا ہر پاکرنا واجب ہے۔

# خانگی نظام کوخراب کرنے والی باتیں

### ا- بيويوں ميں ناانصافی

چند با تیں ایسی ہیں جولوگوں میں پھیلی ہوئی ہیں ،جن میں ابتلاعام ہے:ان سے نظام خانہ داری خراب ہوتا ہے۔اس لئے ضروری ہے کہ شریعت ان کے در پے ہو،اوران کےاحکام بیان کرے۔

ان میں سے پہلی بات: یہ ہے کہ کئی کی چند ہویاں ہوں، اور وہ ان میں انصاف نہ کرے، ایک کو باری وغیرہ میں ترجیح دے۔ اور دوسری پرظلم کرے۔ اور اس کومعلق جیسی کر کے چھوڑ دے، تو اس سے گھر کا نظام تباہ ہوگا۔ چنانچے قرآن کریم میں اس کی ممانعت نازل ہوئی۔ سورۃ النساء آیت ۱۲۹ میں ارشاد پاک ہے:''اورتم ہرگز طاقت نہیں رکھتے کہ عور تو ل کے درمیان پوری طرح برابری کرو، گوتمہارا کتنا ہی جی چاہے۔ پستم ایک طرف کو جھک نہ پڑو، پوری طرح سے جھک پڑنا، پستم اس کوابیا چھوڑ دوجیے کوئی چیز اُڈھرلٹکی ہو، اور اگرتم معاملہ درست کرلو، اور احتیاط برتو، تو اللہ تعالی بیشک بخشے والے، بڑے مہربان ہیں''



اور حدیث شریف میں بھی اس پر سخت وعید آئی ہے: رسول اللہ سلانی آئے نے فرمایا: ''جب کسی کی دو بیویاں ہوں، پس اس نے دونوں کے درمیان انصاف نہ کیا، تو قیامت کے دن وہ اس حال میں آئے گا کہ اس کی ایک جانب جھڑی ہوئی ہوگی' (تر نہ کیا: ۳۱ کتاب المنسویة بین الصوائر ) بیجزا بہنس عمل سے ہے۔ اس نے ایک بیوی کومفلوج ہوگی۔ کررکھا تھا، اس لئے اس کی ایک جانب مفلوج ہوگی۔

## ۲-عورتوں کوان کی مرضی کی شادی کرنے سے روکنا

دوسری بات: خرابی پیدا کرنے والی بیہ بے کداولیا عورتوں کواس شخص سے شادی کرنے سے روکیں ،جس سے وہ شادی کرنا چاہیں۔ درانحالیکہ وہ ان کا گفُوبھی ہو۔ اوراولیاء کے روکنے کی وجہ یہ ہوتی ہے کہاں شخص سے ان کی اُن بن ہوتی ہے۔ دل میں کینہ اورغصہ ہوتا ہے۔ یا کسی وجہ سے ناک کا مسئلہ بن جا تا ہے۔ یا کوئی دوسرااییا ہی نفسانی داعیہ ہوتا ہے جس کی وہ پیروی کرتے ہیں۔ حالانکہ اس میں جومفاسد ہیں وہ مخفی ہے جس کی وہ پیروی کرتے ہیں۔ اورعورتوں کی راہ میں اڑچن کھڑی کرتے ہیں۔ حالانکہ اس میں جومفاسد ہیں وہ مخفی نہیں۔ چنانچہ اس سلسلہ میں سورۃ البقرۃ کی آیت ۲۳۳ نازل ہوئی: ''اور جب تم عورتوں کو طلاق دیدو، پس وہ اپنی میعاد کو پہنچ جا کیں یعنی ان کی عدت پوری ہوجائے ، پس تم ان کو اس بات سے ندروکو کہ وہ اپنے (سابق) شوہروں سے نکاح کریں ، جبکہ وہ قاعدے کے موافق باہم رضا مند ہوجا کیں''

تفسیر: ایک عورت کواس کے خاوند نے ایک یا دوطلاقیں دیں۔اورعدت میں رجوع نہ کیا۔ جب عدت ختم ہوگئ تو دوسر کے لوگوں کے ساتھ سابق شوہر نے بھی نکاح کا پیام دیا۔عورت بھی اس سے نکاح کرنے پر راضی تھی۔ مگر عورت کے بھائی کوغصہ آیا۔اوراس نے اپنی بہن کوز وج اول سے نکاح کرنے سے روک دیا۔اس پر بیر آیت نازل ہوئی کہ عورت کی خوشنودی اور بہبودی کو کمحوظ رکھو،اس کو آنا کا مسئلہ نہ بناؤ۔اور بی تھم ہرولی کے لئے عام ہے۔ ہاں اگر قاعدہ کے خلاف کوئی بات ہو،مثلاً غیر کفو میں عورت نکاح کرنا جا ہے تو اولیا ءکورو کئے کاحق ہے (فوائد شخ الہندرجمہ اللہ ملخشا)

## ٣-يتيم لركيول سے شادى كرنا اوران كے حقوق ادانه كرنا

تیسری بات: جوخرابی پیدا کرنے والی تھی: وہ پتھی کہ پتیم لڑکیاں جن لوگوں کی پرورش میں ہوتیں: اگر وہ مالداراور خوبصورت ہوتیں توان سے خود نکاح کرتے ،گران کے پورے حقوق ادانہ کرتے ،جس طرح باپ والی لڑکیوں کے حقوق ادا کئے جاتے ہیں۔اوراگران میں مالداری اور خوبصورتی نہ ہوتی تو اس کا دوسری جگہ نکاح کرتے ۔اس خرابی کی اصلاح کے لئے سورۃ النساء کی آیت تین نازل ہوئی۔ارشاد فرمایا: ''اگر تمہیں اندیشہ ہوکہ تم یتیم لڑکیوں کے ساتھ انصاف نہیں کروگے، تو ان عورتوں سے نکاح کرو جو تمہیں پہند ہوں: دودو، تین تین اور چار چار ہے۔ پھراگر تمہیں اندیشہ ہوکہ (چند بیو یوں میں )انصاف نہیں کرو گے توایک پریاا پی مملو کہ لونڈیوں پراکتفا کرؤ' — اس آیت پاک میں دوحکم ہیں: ا — اگرظلم کااندیشہ ہوتو بیتیم لڑکیوں ہے نکاح کرنا جائز نہیں۔

 ۲ ای طرح اگرناانصافی کا ڈر ہوتو ایک سے زیادہ عورتوں سے نکاح جائز نہیں۔ بلکہ ایک کے بھی حقوق ادانہ کرسکتا ہوتو باندی سے کام چلائے یاروز ول سے علاج کرے۔

[٨] واعلم: أن من باب فسادِ تـدبيرِ المنزل: خصالاً فاشيةً في الناس، كثيرًا المبتلون بها،
 فلا بد أن يَتعرض الشرعُ لها، ويَبحث عنها:

منها: أن يجتمع عند رجل عددٌ من النسوة، فيفضّلُ إحداهن في القَسْمِ وغيره، ويظلم الأخرى، ويتركها كالمعلَّقة، قال الله تعالى: ﴿وَلَـنُ تَسْتَطِيْعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النَّسَاءِ وَلَوْ حَرَضْتُم، فَلاَ تَمِيْلُوا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوْهَا كَالْمُعَلَّقَةِ، وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفَوْرًا رَّحِيْمًا﴾

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا كانت عند الرجل امرأتان، فلم يعدل بينهما، جاء يومَ القيامة وشِقُه ساقطٌ"

أقول: قد مر أن المجازاة إنما تظهر في صورة العمل، فلا نُعيده.

ومنها: أن يعضُلهن الأولياءُ عمن يرغَبْن فيه من الأكفاء، اتباعًا لداعيةٍ نفسانية من حِقد وغضب ونحوهما، وفي ذلك من المفسدة مالا يخفى، فنزل قوله تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ، فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَغْضُلُوْهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ﴾

ومنها: أن يتزوج اليتامى اللاتى فى حِجره، إن كنَّ ذوات مالٍ وجمال، ولا يَفِى بحقوقهن مثلَ ما يصنع بذوات الآباء؛ ويتركهن إن كن على غير ذلك، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمُ أَلَّا تَفْسِطُوْا فِى الْيَتَامِى، فَانْكِحُوْا مَاطَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلْثَ وَرُبَاعَ، فَإِنْ خِفْتُمْ أَنْ لاَّ تَعْدِلُوْا فَوَاحِدَةً أَوْ مَامَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ فَنُهِى الإنسانُ – إِن خَشِى الجَوْرَ – أن ينكح اليتامى، أو ينكح ذوات عددٍ من النساء.

تر جمہ: اور جان لیں گدگھر کے نظام کے بگاڑ کے قبیل سے ہیں: لوگوں میں پھیلی ہوئی چند ہاتیں، جن میں بہت سے لوگ مبتلا ہیں۔ پس ضروری ہے کہ ان ہاتوں سے شریعت تعرض کرے، اوراس سے بحث کرے سے از انجملہ: بیہ ہے کہ ایک شخص کے پاس چند بیویاں اکٹھا ہوں۔ پس وہ ان میں سے ایک کو ہاری وغیرہ میں ترجیح وے۔ اور دوسری پرظلم کرے۔ اور اس کو جعد آیت اور حدیث ہیں) میں کہتا ہوں: یہ پہلے گذر چکا ہے کہ

مجازات عمل کی صورت ہی میں ظاہر ہوتی ہے۔ پس ہم اس کوئیس دُھراتے ۔ اوراز انجملہ: یہ ہے کہ اولیا عورتوں کوروکیں اس شخص ہے جس میں وہ رغبت کرتی ہیں۔ جو کفو میں ہے ہے۔ کینہ اورغصہ اوران کے مانند کسی نفسانی تقاضے کی پیروی کرتے ہوئے۔ اوراس میں جوخرابی ہے وہ پوشیدہ نہیں ۔ اوراز انجملہ: یہ ہے کہ ان میٹیم لڑکیوں ہے نکاح کرے جواس کی پرورش میں ہیں: اگر وہ مالداراورخوبصورت ہوں۔ اوران کے حقوق پورے ادانہ کرے جس طرح باپ والی لڑکیوں کے پورے حقوق اداکئے جاتے ہیں۔ اور چھوڑ دے ان کواگر وہ اس کے علاوہ ہوں یعنی مالداراورخوبصورت نہ ہوں ۔ اس بات سے کہ وہ میٹیم لڑکیوں سے نکاح کرے، یاعورتوں میں سے کئی کیں روکا گیاانسان ۔ اگر وہ ظلم سے ڈرتا ہے ۔ اس بات سے کہ وہ میٹیم لڑکیوں سے نکاح کرے، یاعورتوں میں سے کئی ایک سے نکاح کرے، یاعورتوں میں سے کئی ایک سے نکاح کرے۔

公公

### نئی بیوی کے حقِ شب باشی کی وجہ

حدیث — حضرت انس رضی الله عند فرماتے ہیں که 'اسلامی طریقہ بیہے کہ جب کو کی شخص با کرہ ہے کسی عورت پر نکاح کرے تواس کے پاس سات راتیں رہے، پھر باری مقرر کرے۔اور جب بیوہ سے نکاح کرے تواس کے پاس تین راتیں رہے، پھر باری مقرر کرے' (مشکوۃ حدیث ۳۲۳۳)

تشری بنی بیوی کاندکوره حق شب باشی دوجہ سے ہے:

پہلی وجہ: پہلے بطور تمہید ہے بات جان لیں کہ چند ہیویوں میں عدل وانصاف کرنا اور شب باشی کے لئے باری مقرر کرنا اگر چہ واجب ہے، مگراس معاملہ میں بہت زیادہ بختی اور تنگی کرنا بھی درست نہیں ۔ یعنی اس معاملہ میں کوئی استذاء ہی باقی نہ رہے: یہ بات بھی جائز نہیں ۔ کیونکہ پوری اور حقیقی برابری کرنا اکثر انسانوں کے بس کی بات نہیں ۔ سورۃ النساء آیت ۱۲۹ میں ارشاد پاک ہے: '' اور تم سے بیتو تو بھی نہ ہو سکے گا کہ سب ہیویوں میں برابری رکھو، گوتمہارا کتنا ہی جی چاہے، پس تم بالکل ایک ہی طرف نہ ڈھل جاؤ' کینی جب خالص انصاف کرنا ممکن نہیں تو صری ظلم پر بھی نہ اتر آؤ ، کیونکہ بیا ختیاری بات ہے۔ اس آیت میں اس طرف اشارہ ہے کہ بعض معاملات میں ، مثلاً مودّت کے معاملہ میں ، حقیقی برابری ممکن نہیں ۔ پس انسان اس کا مکلف نہیں ۔

استمہید کے بعد جاننا چاہئے کہ آ دمی ہیوی کی موجودگی میں نئی شادی اس وقت کرتا ہے، جب کسی عورت کی طرف وہ راغب ہوتا ہے۔ اس کاحسن و جمال اس کو پیند آتا ہے۔ اس کی خوبصورتی اس کے دل میں کھپ جاتی ہے۔ اور وہ اس عورت کا بہت زیادہ مشاق ہوتا ہے۔ پس ایس صورت میں شوہر کواس کا پابند کرنا کہ وہ شادی کے بعد نئی دہمن کے پاس بھی ایک ہی رات رہے: یہ تقریباً ناممکن ہے۔ اور محال جیسی بات کا حکم وینا ہے۔ اس کئے شریعیت نے یہ استثنائی صورت رکھی ۔ کے بی رات رہے کے ایس کی شریعیت نے یہ استثنائی صورت رکھی ۔ کے ایس کے شریعیت نے کے استثنائی صورت رکھی ۔ ۔ اور محال جیسی بات کا حکم وینا ہے۔ اس کئے شریعیت نے یہ استثنائی صورت رکھی ۔ ۔ اس کے شریعیت نے کہ استثنائی کے بی رات رہے کے بی رات رہے کے بی رات رہے کی بی رات رہے کہ کہ کے بی رات رہے کی بیت رہے کی بی رات رہے کی رہے کی بی رات رہے کی رہے کی بی رات رہے کی بی رہے کی بی رات رہے کی رہے کی

ہے۔اورنی بیوی کے لئے مذکورہ حق شب باشی مقرر کیا ہے۔اوراس حق کی مقدار مقرر کی ہےتا کہ شوہراس پرزیادتی کر کے یرانی بیوی پرزیادتی نہ کرے۔

دوسری وجہ: شریعت میں ملحوظ مصالح میں تالیف قلب اورعزت افزائی بھی ہے۔ مہمان کا اکرام اور یک شبانہ روز ک دعوت ای غرض ہے مامور ہہہے۔ پس نئی دہمن کی تالیف اورا کرام بھی ضروری ہے۔ اوراس کی بہی صورت ہے کہ چندروز تک شب باشی میں اس کور جیجے دی جائے۔ یہ بات ایک حدیث سے مفہوم ہوتی ہے۔ جب نبی سِلاتیا ہیا ہے کا حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے نکاح ہوا، تو آپ نے تین را تیں مسلسل ان کے پاس گذاریں، پھر فر مایا: ''تم اپنے خاوند کے نزد کی کچھ ہے قد رنہیں ہو، اگرتم چا ہوتو میں تمہارے پاس سات را تیں رہول' الی آخرہ (مشکوق حدیث ۳۲۳۳) اس حدیث میں اس طرف اشارہ ہے کہ نئی دہمن کے پاس چندون سلسل رہنا اس کی دلجوئی، قدر دانی اورعزت افزائی کے لئے ہے۔ سوال: نئی ہوی کے پامسلسل چندون رہنے میں پرانی ہوی کی دل شکنی ہے۔ وہ خیال کرے گی: نیا لباس آگیا: پرانا اتار پھینکا!

جواب: اس کی دل شکنی کاعلاج شرایعت نے اس طرح کیا ہے کہ پیطریقدرائے کیا کہ آنے والی بیوی کا چندون تک حق ہے۔ جب پرانی کو بیمسئلہ معلوم ہوگا تواس کا دل مطمئن ہوجائے گا۔ کیونکہ جب کوئی طریقہ جاری کیا جاتا ہے، اوراس سے کسی کی ایذارسانی مقصود نہیں ہوتی، نہ وہ حکم کسی کے لئے خاص ہوتا ہے: تو معاملہ نرم پڑجاتا ہے یعنی اس طریقہ کوقبول کر لیا جاتا ہے۔ جیسے حالت چیض میں صحبت کی ممانعت: شوہر کی حق تلفی نہیں ۔ کیونکہ بیساوی عذر ہے، اور ہر شوہر کے لئے عام حکم ہے، اور شوہر کی حق تلفی نہیں کرے گا۔ اس طرح پرانی ہوی بھی صبر عام حکم ہے، اور شوہر کی حق تلفی مقصود نہیں، پس شوہر صبر کرے گا اور بیوی کا شکوہ نہیں کرے گا۔ اس طرح پرانی ہیوی بھی صبر کرے گا۔ شوہر کا شکوہ نہیں کرے گا۔ اس طرح پرانی ہیوی بھی صبر کرے گا۔ شوہر کا شکوہ نہیں کرے گا۔

اور مدت میں تفاوت کی وجہ: ظاہر ہے۔ ہا کرہ میں رغبت بہت ہی زیادہ ہوتی ہے،اوراش کی تالیف قلب بھی زیادہ ضروری ہے۔اس لئے اس کے لئے سات دن مقرر کئے ،اورشو ہر دیدہ کے لئے تین دن مقرر کئے۔ فاکدہ:اس میں اختلاف ہے کہ شب باشی میں بیر زجے: نئی بیوی کا صرف حق ہے، یا مخصوص حق ہے؟احناف کے

﴿ اُوسَوْمَ سِيَالْسِيَرُ اِي

زدیک بخص حق ہے۔ پس اتنے ایام پرانی کے یہاں بھی گذار نے ہوں گے۔ اور ائمہ کلا فہ کے بزدیک بخصوص حق ہے۔ پس یہ دن پرانی کو حساب میں نہیں دیئے جا کیں گے۔ ان حضرات کی دلیل: حضرت انس رضی اللہ عنہ کا نہ کور قول ہے، جو حکماً حدیث مرفوع ہے۔ اور احناف کی دلیل: حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کی نہ کورہ حدیث ہے۔ وہ حدیث پوری اس طرح ہے: ''اگرتم چاہوتو میں تمہارے پاس سات دن رہوں ، مگراس صورت میں اپنی دوسری بیویوں کے پاس بھی سات سات دن رہون گا' اگرتین دن حضرت ام سلمہ کا مخصوص حق ہوتے تو آپ بیفر ماتے کہ '' مگراس صورت میں اپنی دوسری بیویوں کے باس بھی دوسری بیویوں کے پاس بھی سات سات دن رہونگا' اگرتین دن حضرت ام سلمہ کا مخصوص حق ہوتے تو آپ بیفر ماتے کہ '' مگراس صورت میں اپنی دوسری بیویوں کے پاس جارچار دن رہونگا'' کیونکہ اسے ہی دن مخصوص حق سے زائد ہیں۔

[٩] ومن السنة: إذا تنزوج البكر على امرأةٍ: أقام عندها سبعًا، ثم قَسَمَ، وإذا تزوج الثيب أقام عندها ثلاثا، ثم قسم.

أقول: السر في هذا: أنه لا يجوز أن يضيَّق في هذا الباب كلَّ التضييق، فإنه لا يطيقه أكثرُ أفرادِ الإنسان، وهو قوله تعالى: ﴿وَلَنْ تَسْتَظِيْعُواْ أَنْ تَعْدِلُواْ بَيْنَ النَّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ ﴾ نَبَّهَ على أفرادِ الإنسان، وهو قوله تعالى: ﴿وَلَنْ تَسْتَظِيْعُواْ أَنْ تَعْدِلُواْ بَيْنَ النَّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ ﴾ نَبَّهَ على أنه لما لم يمكن إقامة العدل الصُّراح: وجب أن يُدار الحكمُ على ترك الجور الصريح.

فإذا رغب رجل في امرأة، وأعجبه حسنُها، وشَغَفَ قلبَه جمالُها، وكان له رغبةٌ وافرة إليها: لم يمكن أن يُصَدَّ عن ذلك بالكلية، لأنه كالتكليف بالممتنع، فَقُدِّرَ له مقدارُ استئثاره لها، لئلا يزيد فيقتحم في الجور.

وأيضا: فمن المصلحة المعتبرة: تأليفُ قلب الجديدة، وإكرامُها، ولا يحضل إلا بأن يستأثر، وهو إيماءُ قولِه صلى الله عليه وسلم لأم سلمة رضى الله عنها: "ليس لكِ على أهلِكِ هَوَانٌ، إن شئتِ سَبَّعْتُ "الحديث.

وأما كسرُ قلب القديمة: فقد عولج بجريان السنة بالزيادة للجديدة؛ فإنه إذا جرت السنة بشيئ، ولم يكن مما قُصد به إيذاء أحدٍ، أو مما خُصَّ به: هَانَ وَقْعُه عليه، وهو أيماء قوله بشيئ، ولم يكن مما قُصد به إيذاء أحدٍ، أو مما خُصَّ به: هَانَ وَقْعُه عليه، وهو أيماء قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ أَذْنَى أَنْ تَقَرَّ أَعْيُنُهُنَّ ، وَلاَيَحْزَنَ ، وَيَرْضَيْنَ بِمَا آتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ » يعنى نزول القرآن بالخِيرة في حقهن: سببُ زوال السُّخطة بالنسبة إليه صلى الله عليه وسلم.

والبكرُ: الرغبةُ فيها أتم، والحاجةُ إلى تاليف قلبها أكثرُ، فَجُعِلَ قدرُها السبعُ، وقدرُ الثيب الثلاث.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: اس میں یعنی نئی بیوی کے حقِ ترجے میں راز بیہ ہے کہ اس باب میں یعنی برابری اور باری مقرر ■ نظر میں کہتا ہوں: اس میں یعنی نئی بیوی کے حقِ ترجے میں راز بیہ ہے کہ اس باب میں یعنی برابری اور باری مقرر کرنے میں جائز نہیں کتا گی کی جائے بہت زیادہ تکی۔ کیونکہ بیشتر افرادانسانی اس کی طاقت نہیں رکھتے (آیت کریمہ) سنبہ

کیااللہ تعالیٰ نے اس بات پر کہ جب خالص انصاف قائم کرنا ممکن نہیں تو ضروری ہے کہ تھم دائر کیا جائے صری ظلم نہ کرنے
پر ۔ پس جب کوئی آ دمی کی عورت میں رغبت کرے، اوراس کاحسن پیند آ جائے ۔ اوراس کے دل میں اس کی خوبصورتی
کھپ جائے۔ اور وہ اس عورت کی طرف بہت زیادہ راغب ہو، تو ممکن نہیں کہ شوہر روک دیا جائے اس (ترجیح) سے
بالکلیہ۔ اس لئے کہ وہ کال کا تھم دینے کی طرح ہے۔ پس شوہر کے لئے عورت کو ترجیح دینے کی مقدار مقرر کی گئی ، تا کہ وہ اس
بالکلیہ۔ اس لئے کہ وہ کال کا تھم میں واضل ہوجائے ۔ اور نیز: پی صلحت معتبرہ میں سے بنی کی تالیف ہے۔ اوراس کی عزت
افزائی ہے۔ اور یہ بات حاصل نہیں ہوتی مگر ترجیح دینے کے ذریعہ۔ اوروہ نی میں انگی گئی تالیف ہے۔ اوراس کی عزت
کی دل گئی: تو یقینا اس کا علاج کردیا گیا ہے: بنی کے لئے زیادتی کا طریقہ رائج کرنے کے ذریعہ۔ پس بیشک شان سیہ ہوئی ۔ اور یہ بین ہوجا تا ہے۔ اور نہیں ہوتا وہ طریقہ اس چیز سے جس کے ذریعہ۔ پس بیشک شان سیہ ہوئی۔ یہ بیاس طریقہ جاری ہوجا تا ہے۔ اور نہیں ہوتا وہ طریقہ اس چیز سے جس کے ذریعہ۔ پس بیشک شان سیہ ہوتی ہوتا ہائی اس طریقہ جاری ہوجا تا ہے۔ اور نہیں ہوتا وہ طریقہ اس چیز سے جس کے ذریعہ۔ پس بیشک شان سیہ ہوتی ہوتا ہائی اس طریقہ کے ساتھ کوئی شخص خاص کیا گیا ہو، تو اس کی اس طریقہ نہ ناراضگی کے ختم ہونے کا سبب ہو سیالتہ کیا گئیں گئی ہے ہوتا ہائی مقدار سات دن، اور میوہ کی مقدار تین دن مقروری ہوتی ہے۔ اوراس کی تالیف قلب زیادہ ضروری ہوتی ہے۔ اوراس کی مقدار سات دن، اور میوہ کی مقدار تین دن مقرور تی تو کی گئی ۔

### ہیو یوں میں برابری اور باری مقرر کرنا کیوں ضروری ہے؟

حدیث() — حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ رسول اللہ میلائیکی آپیم اپنی ہویوں کے یہاں باری باری رہے تھے، پس برابری کرتے تھے، اور دعا کرتے تھے:''الہی! بیر میری تقسیم ہے ان چیزوں میں جومیرے اختیار میں ہیں۔ پس میرامحا سبہ نہ فرما کیں ان چیزوں میں جوآپ کے اختیار میں ہیں، میرے اختیار میں نہیں'' آپ کی مراد بعلی محبت اور دل کا میلان ہے (مشکوۃ حدیث ۲۳۵۹)

صدیث (۲) — حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کدرسول اللہ مِیالیّتَهَافِیم جب سفر کا ارادہ فرماتے تواپی بیویوں کے درمیان قرعدا ندازی فرماتے ، پس جس کا نام نکلتا اس کواپنے ساتھ لے جاتے ''(معکوۃ حدیث ۳۳۳۳)

تشریح: نبی مِیالیّهَافِیم کے بیدونوں عمل اس وجہ سے تھے کہ کسی بیوی صاحبہ کا دل کھفا نہ ہو۔ ورنہ دلیل کے اعتبار سے رائح قول بیہ ہے کہ بیہ بی مِیالیّهَافِیم کی طرف ہے محض تبرع اور احسان تھا۔ آپ پر باری مقرر کرنا واجب نہیں تھا۔ سورۃ الاحزاب آیت الامیں ارشاد پاک ہے: '' آپ ان میں سے جس کو چاہیں اپنی طرف سے خواہیں بیچھے کریں، اور آپ ان میں سے جس کو چاہیں اپنی طرف

ٹھکانہ دیں'اس تخییر سے وجوب کی نفی ظاہر ہے۔

اورامت کے حق میں: بیاجتہادی مسئلہ ہے، منصوص نہیں۔اور جمہور فقہاء کے نزد یک: باری مقرر کرنا تو واجب ہے، گرسفر میں لے جانے کے لئے قرعداندازی میں اختلاف ہے: امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک مستحب ہے۔اور امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک واجب ہے۔

اور شاہ صاحب کی رائے: یہ ہے کہ باری مقرر کرنا بھی واجب نہیں۔ وہ بھی مستحب ہے۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ اس مسئلہ میں حدیث میں تو بیآ یا ہے کہ جس کی دو بیویاں ہوں ، اور وہ ان میں برابری نہ کرے الی آخرہ۔ بیار شاہ مہم ہے۔ معلوم نہیں کونی برابری مراد ہے؟ اور اللہ پاک کا ارشاد کہ 'تم اس کو معلق جیسی چھوڑ دو' واضح ارشاد ہے۔ اس میں یہ بات معلوم نہیں گئی ہے کہ بے حدظلم کرنا ، کسی عورت کا حق بالکلیہ را نگاں کرنا ، اور اس سے برابر تا و کرنا ممنوع ہے۔ پس اگر کوئی دونوں بیویوں کے حقوق اوا کرتا رہے تو باری مقرر کرنا ضروری نہیں۔

[١٠] وكان صلى الله عليه وسلم يَقْسِمُ بينهن، وإذا أراد سفرًا أقرع بين نسائه.

أقول: وذلك دفعًا لِوَحَرِ الصدر؛ والظاهر: أن ذلك منه صلى الله عليه وسلم كان تبرعًا وإحسانا من غير وجوب عليه، لقوله تعالى: ﴿تُرْجِىٰ مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ، وَتُؤْوِىٰ إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ﴾ الآية.

وأما في غيره: فموضعُ تأملٍ واجتهادٍ، ولكن جمهورَ الفقهاء أوجبوا القسم، واختلفوا في القرعة. أقول: وفيه أن قولَه: " فلم يعدل" مجمل، لا يُدرى أيُّ عدلٍ أريد به. وقوله تعالى: ﴿ فَتَذَرُوْهَا كَالْمُعَلَّقَةِ ﴾ مُبَيِّنُ أن المرادَ نفي الجورِ الفاحش، وإهمالُ أمرها بالكلية، وسوءُ العشرة معها.

ترجمہ: واضح ہے۔ لغت: الوحو: غيظ وغضب رتر كيب: مبين مضاف ہے ما بعد كى طرف د

## خيارعتق كحاكمتين

حدیث — جب حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے حضرت بریرہ رضی اللہ عنہا کوآزاد کیا توان کے شوہر حضرت مغیث رضی اللہ عنه غلام تھے۔ چنانچہ رسول اللہ عَلِلْقِلَةِ ﷺ نے ان کواختیار دیا۔ پس انھوں نے اپنی ذات کواختیار کیا یعنی شوہر سے علحد ہ ہونے کا فیصلہ کیا (مشکلوۃ حدیث ۳۱۹۸)

تشریح عورت جب آزاد ہوتی ہے تواس کودووجہ سے خیار عتق حاصل ہوتا ہے:

پہلی وجہ — عار ہٹانا — جب عورت آزاد ہو،اوراس کا شوہرغلام، تووہ اس کی بیوی رہنا پسنتہیں کرے گی۔شریعت

نے بیعار ہٹانے کے لئے عورت کواختیار دیا ہے۔ البت اگر عورت غلام شوہر کے ساتھ رہنے پر راضی ہوتو اس کی مرضی!

دوسری وجہ — رضامندی کو واقعی بنانا — جب باندی کا نکاح ہوا تھا تو وہ اپنے آقا کے قبضہ میں تھی۔ اور آقا کو اس پر
ولایت اجبار حاصل تھا۔ یعنی اس کی مرضی کے بغیر بھی آقا اس کا نکاح کرسکتا تھا۔ پس اس وقت نکاح پر اس کی رضامندی
حقیقی رضامندی نہیں تھی۔ اور نکاح کے لئے باہمی رضامندی ضروری ہے۔ اس لئے جب عورت آزاد ہوئی ، اور اس کا معاملہ
اس کے ہاتھ میں آیا، تو اب اس کی رضامندی ضروری ہے۔ ای رضامندی کو واقعی چیز بنانے کے لئے اس کو اختیار دیا گیا۔
پس اگر وہ شوہر کے ساتھ دہنے پر راضی ہوتو فیہا، ورنہ نکاح ختم ہوجائے گا۔

### خیار عتق کب تک باقی رہتاہے؟

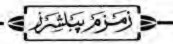
صدیث — حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فر ماتی ہیں: جب حضرت بریرہ رضی اللہ عنہا آزاد کی گئیں تو وہ حضرت مُغیث رضی اللہ عنہ کے نکاح میں تھیں۔ نبی مِسَاللَّهُ اِکْمِیْمِ نے ان کواختیار دیا،اور فر مایا:''اگر تیرے شوہر نے جھے سے صحبت کرلی تو تیرا اختیار ختم ہوجائے گا'' (مشکلوة حدیث ۳۲۰۱)

تشری خیارختم ہونے کے لئے کوئی آخری حدمقرر کرنی ضروری ہے۔ورنہ عورت کوزندگی بھراختیار ہوگا۔ جومقصدِ نکاح کے خلاف ہے۔ نکاح کا مقصد زوجین کا ایک دوسرے سے فائدہ اٹھانا ہے۔اور جب معاملہ معلق ہے تو فائدہ اٹھانے کی کوئی صورت نہیں۔

اوراختام خیاری صدیاتو قولی ہوگی یافعلی؟ قولی یعنی عورت کامنہ ہے کہنا کہ وہ شوہر کے ساتھ رہنا چاہتی ہے یائیں؟
اورفعلی یعنی عورت کا شوہر کواپنے نفس پر قدرت دینایاند دینا سے قول کو بچند وجوہ نہایت مقرر نہیں کیا جاسکتا ۔ کیونکہ عورت کو بھی اپنے کنبہ ہے مشورہ کرنا ہوتا ہے، پس وہ فوری فیصلہ نہیں کر سکتی ۔ بھی اس کے دماغ میں خیالات کا زیرو بم ہوتا ہے، اوروہ فوری طور پر قطعی فیصلہ نہیں کر سکتی ۔ اور بھی عزم بالجزم کے بغیراس کے منہ سے رضامندی کی بات نکل جاتی ہے، جس کواس کا قطعی فیصلہ نہیں قرار دیا جاسکتا سے اور عورت کواس کا پابند کرنا کہ وہ ایسی بھی بات زبان سے نہ نکا لے: بہت مشکل ہواس کا قطعی فیصلہ نہیں قرار دیا جاسکتا سے اور عورت کواس کا پابند کرنا کہ وہ ایسی بھی بات زبان سے نہ نکا لے: بہت مشکل ہے سے ساس لئے فعل ہی کوآخری حدم قرر کرنا موز ون ہے لیعنی جب تک شوہر صحبت نہ کرے عورت کوا ختیار ہوگا۔ اس کے بعد نہیں ۔ کیونکہ دلالتہ رضامندی پائی گئی ۔ اور صحبت: آخری حدینا نے کے لئے موز ون اس لئے ہے کہ وہی نکاح کا فائدہ اور اس کا مقصد ہے۔ اور وہ مقصد نکاح ہی ہوتا ہے۔

فا کدہ: ندگورہ دونوں با تیں مختلف فیہ ہیں۔شاہ صاحب قدس سرۂ نے دونوں مسکوں میں ائمہ ثلاثہ رحمہم اللہ کے قول کے مطابق حکمتیں بیان کی ہیں۔قار ئین کی بصیرت کے لئے دونوں مسکوں کی تفصیل درج ذیل ہے:

پېلامسکله: ائمه ثلاثه کے نزدیک: شوہرغلام ہوتو عورت کو خیارعتق حاصل ہوگا، آزاد ہوتونہیں ہوگا۔اورامام ابوحنیفه



رحمدالله کے زویک: شوہرخواہ غلام ہویا آزاد: دونوں صورتوں میں عورت کو خیار حاصل ہوگا۔ اوران کے زدیک خیار کی وجہ
از دیادِ ملک ہے یعنی جب عورت باندی تھی تو شوہراس کو دوہی طلاقیں دے سکتا تھا۔ اب تین طلاقیں دے سکے گا۔ یہ جو
ایک طلاق کی ملکیت بڑھ رہی ہے: اس کی وجہ سے عورت کو اختیار دیا گیا ہے کہ وہ چا ہے تو یہ ملکیت بڑھنے دے ، اور نہ چا ہے تو نہ بڑھنے دے ، اور تھے:
چا ہے تو نہ بڑھنے دے سے اور حضرت مغیث رضی اللہ عنہ کے بارے میں روایتیں مختلف ہیں: غلام تھے اور آزاد تھے:
دونوں روایتیں ہیں، اور متفق علیہ ہیں۔ احزاف نے دونوں روایتوں کو لیا ہے۔ اور دونوں صورتوں میں خیار ثابت کیا ہے۔
اور ائمہ ثلا شہ کے لئے ایک مجبوری تھی، اس لئے انھوں نے کان عبد اوالی روایت کی، اور دوسری جھوڑ دی۔

اوروہ مجبوری پیہ ہے کدائمہ ثلاثہ کے نزدیک: طلاق میں مردکی حالت کا اعتبار ہے: اگر مردغلام ہے تو دوطلاقیں دے گا،عورت جیسی بھی ہو۔اوراحناف کے نزدیک: طلاق گا،عورت خواہ آزادہ ویا باندی۔اور مرد آزاد ہے تو تین طلاقیں دے گا،عورت جیسی بھی ہو۔اوراحناف کے نزدیک: طلاق میں عورت کی حالت کا اعتبار ہے: عورت آزاد ہے تو شوہراس کو تین طلاقیں دے سکتا ہے،اور باندی ہے تو دوہی دے سکتا ہے۔مردکی حالت کا لحاظ نہیں ۔ پس ائمہ ثلاثہ کے نزدیک از دیا دِملک کی کوئی صورت نہیں ۔اس لئے انھوں نے کے ان عہد اوالی روایت کی،اور خیار کی علت عار ہٹانا تجویز کی۔

دوسرامسکد: خیار عنق میں تراخی ہے، یا عورت کوفورا مجلس علم میں فیصلہ کرنا ہے؟ احناف کے نزدیک: خیار مخیر ہ کی طرح فوراً فیصلہ کرنا ہے اورائمہ ثلاثہ کے نزدیک: تراخی ہے۔ انھوں نے خیار کی نہایت: صحبت کوقر اردیا ہے۔ مگر شوہر کوصحبت سے روکنا جائز نہیں (مغنی) ائمہ ثلاثہ نے مذکورہ حدیث سے استدلال کیا ہے۔ احناف کے نزدیک اس حدیث میں خیار کی نہایت کابیان نہیں، بلکہ دلالیہ رضا کابیان ہے یعنی شوہر کے ساتھ رہنے کی رضا مندی قول وقعل دونوں سے ظاہر ہو سکتی ہے۔ واللہ اعلم

[11] وأعتقت بريرةُ، وكان زوجها عبداً، فخيرها رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاختارت نفسها. أقول: السبب في ذلك: أن كونَ الحرة فِراشا للعبد عارٌ عليها، فوجب دفعُ ذلك العار عنها، إلا أن تَرْضَى به.

وأيضًا: فالأمةُ تحت يدِ مولاها، ليس رضاها رضاً حقيقة، وإنما النكاح بالتراضي، فلما أن كان أمرُها بيدها وجب ملاحظةُ رضاها.

وفى رواية: " إن قَرَّبَكِ فلا خيارَ لكِ" وذلك: لأنه لابـد مـن ضرب حدَّ ينتهى إليه الخيارُ، وإلا كان لها الخيار طولَ عُمُرها، وفي ذلك قلبُ موضوع النكاح.

ولايصلح اختيارُها إياه بالكلام: حدًّا ينتهى إليه: لأنها ربما تُشاوِر أهلها، وتُقَلِّبُ الأمرَ في نفسها، وكثيرًا مَّا يجرى عند ذلك صيغةُ الاختيار، وإن لم تجزم به، وفي إلجائها أن لاتتكلم بمثلها حرج، فلا أحقَّ من القِربان، إذ هو فائدة الملك، والشيئ الذي يُقصد منه، والأمرُ الذي يتم به، والله أعلم.

ترجمہ: میں کہنا ہوں: اس کی یعنی شوہر کے غلام ہونے کی صورت میں عورت کو اختیار دینے کی وجہ یہ ہے کہ آزاد عورت کا غلام کے لئے بستر ہونا عورت کے حق میں عار کی بات ہے۔ پس اس عار کو عورت سے ہٹا نا ضروری ہے۔ مگر یہ کہ عورت شوہر کے ساتھ رہنے پر راضی ہوجائے ۔اور نیز: پس باندی اس کے آقا کے ہاتھ کے بنچے ہے۔ اس کی رضا مندی حقیقی رضا مندی نہیں ۔اور نکاح باہمی رضا مندی ہی ہے ہوتا ہے۔ پس جب یہ بات ہوئی کہ اس کا معاملہ اس کے ہاتھ میں آگیا تو اس کی رضا مندی کا لحاظ کرنا ضروری ہے۔

باب \_\_\_\_۸

### طلاق كابيان

## طلاق كى ضرورت اور كثر تبطلاق كى خرابيال

حدیث (۱) — رسول الله مِیلانیماً کِیم نے فر مایا:'' جوعورت کسی سخت نکلیف کے بغیرا پنے شوہر سے طلاق کا مطالبہ کرے اس پر جنت کی خوشبو حرام ہے' ( جامع الاصول حدیث ۵۷۸مشکلوۃ حدیث ۳۱۷۹)

حدیث(۲) — رسول الله مِیَالِنَّهِ اَیَیْمِ نِے فرمایا:'' جائز کاموں میں الله تعالیٰ کوسب سے زیادہ ناپسند طلاق ہے'(مفکلوۃ ریث ۳۲۸)

تشريح : طلاق كى كثرت اوراس كوبرانه بجھنے ميں بہت ى خرابياں ہيں:

پہلی خرابی ۔ نفس کابگاڑ ۔ کچھلوگ شرمگاہ کی شہوت کے غلام ہوتے ہیں۔وہ نکاح سے نظام خانہ داری قائم کرنے

- ﴿ أُوْسُوْمَ لِيَكِلْشِيَالُ ﴾

کاارادہ نہیں کرتے۔ نہ معاثی معاملات میں معاونت کا قصد کرتے ہیں۔ نہ شرمگاہ کی تفاظت ان کے پیش نظر ہوتی ہے۔
ان کا مطلح نظر بسعورتوں سے لطف اندوز ہونا اور نیاذا کقہ چکھنا ہوتا ہے۔ چنانچہ وہ بکشرت نکاح کرتے ہیں، اور طلاقیں دیتے ہیں۔ ایسے نکاح اور نامیس نفس کے بگاڑ کے اعتبار سے پچھ فرق نہیں۔ صرف ظاہر داری کا فرق ہے کہ رسم نکاح اوا ہوگئی۔ اور ملکی نظام سے معاملہ ہم آ ہنگ ہوگیا۔ اس صورت کے بارے میں صدیت شریف میں ہے: بان اللہ لایسے بہ ہوگئی۔ اور ملکی نظام سے معاملہ ہم آ ہنگ ہوگیا۔ اس صورت کے بارے میں صدیت شریف میں ہے: بان اللہ لایسے بہ اللہ واقعین و اللہ واقات: اللہ تعالی چکھنے والے مردوں اور چکھنے والی عورتوں کو پہند نہیں کرتے (کنز العمال صدیت اللہ والے میں دوسری خرابی سے معاشر تی بگاڑ سے نکاح کام مقصد یا کبازی کے ساتھ شاد مانی کی زندگی بسر کرنا ہے۔ اور بیہ مقصد اس وقت حاصل ہوتا ہے جب میاں بیوکی دائی رفاقت ومعاونت کے لئے آ ہادہ ہوں، اور اپنے آپواس کا خوگر بنا نمیں۔ اور وقت حاصل ہوتا ہے جب میاں بیوکی دائی رفاقت ومعاونت کے لئے آ ہادہ ہوں، اور اپنے آپواس کا خوگر بنا نمیں۔ اور جب طلاق کا رواج چل پڑتا ہے تو ہے بات باقی نہیں رہتی۔ زوجین کے ذہنوں میں چندروزہ رفاقت کا تصور ہوتا ہے، جس طلاق کا رواج چل پڑتا ہوتا ہے کہ معمولی با تیں بھی رخش کا سبب بن جاتی ہیں۔ اور دونوں جدائی کی طرف چل پڑتے ہیں۔ پس کہاں تو نکاح میں بی ضروری تھا کہ دونوں نا گوار یوں کو جھیلیں اور تعلقات کو خوشگوار رکھنے کی کوشش کریں، اور کہاں بیز ود نوشیاں اور رساتو ڈانے کی گوش کریں، اور کہاں بیز ود نوشیاں اور رساتو ڈانے کی گاڑ!

تیسری خرابی — بے حیائی کا فروغ — اگر عورتیں اس چیزگی عادی بن جائیں۔وہ ذا کقہ چکھ کرچل دیں۔اور لوگ اس کو برانہ مجھیں۔اور نہاس پرافسوس کریں نہ کیبر، تو بے حیائی کوفر وغ ملے گا۔اور کوئی دوسرے کے گھرکی بربادی کو اپنے گھرکی بربادی نہیں سمجھے گا۔اور خیانت کی طرح پڑے گی: ہرا یک اس فکر میں رہے گا کہ جدائی ہوئی تو فلاں سے نکاح کرونگا۔اوراس میں جومفاسد ہیں وہ ظاہر ہیں۔

طلاق کی ضرورت: مگر بایں ہمہ طلاق کا دروازہ بندگر ناہجی ممکن نہیں۔اس میں بھی لوگوں پر تنگی ہے۔ کیونکہ بھی ایسا ہوتا ہے کہ میال بیوی دونوں ہی ایک دوسرے سے نفرت کرتے ہیں :بایں وجہ کہ دونوں بداخلاق ہیں۔ یا دونوں کی نظروں میں کئی محسوس کرتے ہیں ، یا سی میں گئی ہے ، یا اس قتم کا کوئی اور سبب : پس میں کئی حالت میں بھی علحد گی کی راہ نہ ہو، تو دونوں کے لئے زندگی اجرین اور دشتہ از دواج عذاب اور وبال بن جائے گا۔ فاکدہ: نکاح ختم کرنے کا اختیار صرف مرد کا نہیں ، عورت بھی نکاح ختم کر سکتی ہے ، مگر حاکم وقت کے ذریعہ اس کی فاکدہ: نکاح ختم کرنے کا اختیار صرف مرد کا نہیں ، عورت بھی نکاح ختم کر سے کہ نکاح ایک معاہدہ ہے۔ جس میں مرد کی طرف سے مہر ، نان نفتہ اور حسن معاشرت شرط ہے۔ اور عورت کی طرف سے نیک چلنی اور فر ما نبر داری۔ اور یہ معاہدہ بھی دیگر معاہدوں کی طرح قابل فنخ ہے۔ البتہ مردخود یہ معاہدہ فنخ کرسکتا ہے۔ اور عورت کی مجاز نہیں ، جیسا کہ دہ خود نکاح کرنے کی مجاز نہیں ۔ بلکہ حاکم وقت کے ذریعہ کرسکتا ہے۔ اور عورت خود نکاح کرتے کی مجاز نہیں ، جیسا کہ دہ خود نکاح کرنے کی مجاز نہیں ۔ بلکہ حاکم وقت کے ذریعہ نکاح ختم کراسکتی ہے ، جیسیا کہ دی خود نکاح کرتے کی مجاز نہیں ۔ بن قیس رضی اللہ عند کی کہا تا تعدیل بیوں میں اپنا اور اینے شوہر کا معاملہ پیش کر کے طلاق حاصل کی (مقلوۃ حدیث بین ہے کہ حضرت ثابت بن قیس رضی اللہ عند کی محدرت بین میں اپنا اور اینے شوہر کا معاملہ پیش کر کے طلاق حاصل کی (مقلوۃ حدیث بین ہے کہ حضرت ثابت بن قیس رضی اللہ عند کیں میں اپنا اور اینے شوہر کا معاملہ پیش کر کے طلاق حاصل کی (مقلوۃ حدیث بین میں اپنا اور این مورد کو کورنگار کے طلاق حاصل کی (مقلوۃ حدیث بین کر سے کہ حدیث ہوں کی کار

اورعورت پر بیہ پابندی اس کی فطری شتا بی اور عقل کی کمی کی وجہ ہے ہے۔وضعی قوانین میں بھی عورت کے لئے کورٹ سے رجوع کرنا ضروری ہے۔اور مردوں میں عام طور پر بیکی نہیں ہوتی ،اس لئے وہ اپنے اختیار تمیزی سے معاہدۂ زکاح باندھ بھی سکتا ہے اور کھول بھی سکتا ہے۔

### ﴿الطلاق﴾

[١] قبال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أيما امرأةٍ سألتُ زوجَها طلاقاً، من غير بأس، فحرامٌ عليها رائحة الجنة" وقال صلى الله عليه وسلم: "أبغضُ الحلال إلى الله الطلاقُ"

اعلم: أن في الإكثار من الطلاق، وجَريان الرسم بعدم المبالاة به: مفاسد كثيرةً. وذلك: أن ناساً ينقادون لشهوة الفرج، ولا يقصدون إقامة تدبير المنزل، ولا التعاون في الارتفاقات، ولا تحصين الفرج؛ وإنما مطمح أبصارهم التلذذ بالنساء، وذوق لذة كل امرأة، فَيُهيَّجُهم ذلك إلى أن يُكثروا الطلاق والنكاح؛ ولا فرق بينهم وبين الزُّناة من جهة ما يرجع إلى نفوسهم، وإن تحميزوا عنهم بإقامة سنة النكاح، والموافقة لسياسة المدينة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "لعن الله الذو اقين والذو اقات"

وأيضًا: ففى جريان الرسم بذلك: إهمال لتوطين النفس على المعاونة الدائمة، أو شِبْهِ المدائمة، أو شِبْهِ المدائمة، وعسى إن فُتح هذا البابُ أن يَضِينَ صدرُه، أو صدرُها، في شيئ من محقَّرات الأمور، فيندفعان إلى الفراق؛ وأين ذلك من احتمال أغباء الصحبة، والإجماع على إدامة هذا النظم؟

وأيضًا: فإن اعتيادَهنَّ بذلك، وعدمَ مبالاة الناس به، وعدمَ حزنهم عليه: يفتح باب الوقاحة، أو لا يجعل كلُّ منهما ضررَ الآخر ضررَ نفسه، وأن يَخُوْنَ كلُّ واحدِ الآخرَ: يمهِّدُ لنفسه إن وقع الفراق، وفي ذلك مالا يخفي.

ومع ذلك: اليمكن سدُّ هذا الباب، والتضييقُ فيه، فإنه قد يصير الزوجان متناشِزَين: إما لسوء خُلُقِهما، أو لطموح عينِ أحدهما إلى حسن إنسان آخَرَ، أو لضيق معيشتِهما، أو لخُرُقِ واحد منهما، ونحوِ ذلك من الأسباب، فيكون إدامةُ هذا النظم مع ذلك بلاءً عظيما وحرجًا.

ترجمہ: جان لیں کہ طلاق کی کثرت میں،اوراس کی پرواہ نہ کرنے کا طریقہ رائج ہونے میں: بہت می خرابیاں ہیں۔اور اس کی تفصیل ہے ہے کہ (پہلی خرابی) کچھلوگ شرمگاہ کی شہوت کی پیروی کرتے ہیں۔اوروہ نظام خانہ داری قائم کرنے کا ارادہ — ≼ نوئے ذوکر میکا شیکر کی بھی اسٹ

نہیں کرتے۔اور نہ معاملات میں تعاون کا قصد کرتے ہیں۔اور نہ شرمگاہ کی حفاظت کاارادہ کرتے ہیں۔ان کا تطمح نظر بسعورتول سےلطف اندوز ہونااور ہرعورت کا ذا نقہ چکھنا ہوتا ہے۔ پس بیچیز ان کو برا بھیختہ کرتی ہے اس پر کہوہ بکثر ت نکاح کریں اور طلاقیں دیں۔اور پچھفرق نہیں ان لوگوں کے درمیان اور زنا کاروں کے درمیان ،اس بات کی جانب ہے جوان کے نفوں کی طرف لوٹتی ہے بیعنی نفس کے بگاڑ میں دونوں باتیں میساں ہیں۔اگر چہوہ نکاح کرنے والےاُن زنا کاروں سے جدا ہوئے ہیں سنت ِنکاح قائم کرنے کے ذریعہ، اورملکی انتظام کی موافقت کے ذریعہ، اوروہ نبی مِیَالِیْمَایِیمُ کا ارشاد ہے:''اللہ تعالیٰ نے رحمت سے دور کر دیا چکھنے والے مردول اور چکھنے والی عور تول کؤ' (لَعَنَ کے لفظ سے حدیث نہیں ملی) — (ووسری خرابی) اور نیز: پس اس (طلاق) کا رواج جاری ہونے میں: دائمی معاونت یا دائمی جیسی معاونت کانفس کوخوگر بنانے کورا نگال کرنا ہے۔اوراگریددروازہ کھول دیا گیالیعنی لوگوں میں اس کارواج چل پڑا تو ہوسکتا ہے کہ معمولی باتوں میں ہے کسی بات میں مرد کا سینه یاعورت کا سینه تنگ ہو، پس دونوں به پڑیں جدائی کی طرف۔اورکہاں بیر زودرنجی) رفاقت کی ذمہ داریاں برداشت کرنے ہے،اوراس انتظام کو ہمیشہ باقی رکھنے پراتفاق کرنے ہے؟ یعنی دونوں میں آسان وزمین کا تفاوت ہے ۔ (تیسری خرابی )اور نیز: پس عورتوں کااس چیز کوعادت بنالینا،اورلوگوں کااس کی کچھ پرواہ نہ کرنا۔اورلوگوں کااس بڑم نہ کرنا: بے حیائی کا دروازہ کھولتا ہے،اوراس بات کا کہ کوئی بھی ان میں سے دوسرے کے ضررکواپنا ضررنہ سمجھے۔اوراس بات کا کہ ہرایک دوسرے ے خیانت کرے: وہ اپنی ذات کے لئے تیاری کرے اگرجدائی ہوجائے۔اوراس میں وہ خرابی ہے جو پوشیدہ نہیں۔ (ضرورت ِطلاق)اوراس کے ساتھ ممکن نہیں بیدروازہ بند کرنا۔اوراس (دروازہ کو بند کرنے) میں تنگی ہے۔ پس بیشک شان میہ ہے کہ بھی دونوں ہی ایک دوسرے نفرت کرنے والے ہوتے ہیں: یا تو دونوں کی بدا خلاقی کی وجہ ہے، یا ہرایک کی آنکھ کے اٹھنے کی وجہ ہے کسی اورانسان کی خوبصورتی کی طرف، یا دونوں کے گذران کی تنگی کی وجہ ہے، یا دونوں میں سے ایک کی حماقت کی وجہ ہے،اوراس کے ماننداسباب کی وجہ ہے: پس اس انتظام کا ہمیشہ رکھنااس کے ساتھ: بڑی بلااور تنگی ہوتا ہے۔ لغات النَّدَفع إليه ابهنا، تيزي ع جانا .... إختَ مَلَ احتمالًا : اللهانا، برداشت كرنا .... العِبْءُ : بوجه خواه كسي تبھی چیز کا ہواورمعنوی بو جھ یعنی ذ مہداری جمع أغبّاء ..... تَنَاشَوَ الزو جان : خاونداور بیوی کا ناخوش گوارزندگی گزارنا.

النُحرُ ق: بِوقو في ، انا رُي ين \_

تشریخ: دائمی معاونت یعنی زندگی بھر کی معاونت ورفاقت ۔اور دائمی جیسی معاونت یعنی جب تک ساتھ رہنا مقدر ہے: اس وقت تک معاونت ور فاقت \_اور چونکہ وقت مقدر کا کسی کو پیتنہیں،اس لئے بیجھی گویا دائمی معاونت ہے.... لبضِیْق معیشتھما: دونوں گذران میں تنگی محسوں کرتے ہیں۔مثلاً مرد جتناخرج دیتا ہے:عورت کے لئے کافی نہیں۔اور عورت جتنا مانگتی ہے:مرد کے بس میں نہیں۔

公



## تین شخصوں کے مرفوع القلم ہونے کی وجہ

حدیث ——رسول الله صِلاَیْمَالِیْمَالِیْمَالِیْمَالِیْمُ نِے فرمایا:'' تین شخصوں سے قلم اٹھادیا گیا ہے:سونے والے سے یہاں تک کہ بیدارہو،اور بچے سے یہاں تک کہ بالغ ہو،اور پاگل جیسے کم عقل سے یہاں تک کے عقل آ جائے'' (مشکوۃ حدیث ۳۲۸۷) تشریح: مٰدکورہ تینوں شخص دووجہ سے مرفوع القلم ہیں:

پہلی وجہ: طلاق وغیرہ تمام معاملات کا نفاذاس پرموقوف ہے کہ معاملہ کرنے والاان مصالح کو سمجھتا ہو جوعقو دکو چاہے والے ہیں۔اورسویا ہوااور بچہاور پاگل ان مصالح کی معرفت سے کوسوں دور ہیں۔اس لئے ان کی طلاق واقع نہیں ہوتی۔ دوسری وجہ: وقوع طلاق ایک حکم شرع ہے۔اور تکلیف شرعی کا مدار عقل تام پر ہے۔اور نابالغ میں عقل ناقص ہے اور پاگل میں سرے سے مفقو دہے۔اورسونے والے کی عقل کارگرنہیں ،اس لئے ان کی طلاقیں واقع نہیں ہوتیں (میہ وجہ شارح نے بڑھائی ہے)

فائدہ: مرفوع القلم ہونے کا بیمطلب نہیں کہ سونے والے کونماز کے لئے بیدارنہ کیا جائے ،بعض لوگوں کوالی غلط فہمی ہوئی ہے۔ بخاری شریف (حدیث ۱۲) میں صراحت ہے کہ رسول اللہ صِلاَقِیَا ﷺ وتر پڑھنے کے لئے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کواٹھاتے تھے۔ اور بچے سے مرفوع القلم ہونے کے باوجود عادت ڈالنے کے لئے سامت سال کی عمر سے نماز شروع کرائی جاتی ہے۔

[٢] قبال صلى الله عليه وسلم: " رُفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبى حتى يبلُغَ، وعن المعتوه حتى يعقِلَ"

أقول: السر في ذلك: أن مبنى جواز الطلاق، بل العقودِ كلِّها، على المصالح المقتَضِيّة لها؛ والنائمُ والصبى والمعتوه بمعزلِ عن معرفة تلك المصالح.

ترجمہ:واضح ہے۔لغت:مَغْزِل (ظرف)علحدگی کی جگہ۔بمعزِل عن کذا:جدا،الگ،دور۔

### ز بردستی کی طلاق واقع نہ ہونے کی وجہہ

حدیث — رسول الله مِیالاتُیمَاییم نے فرمایا: ''لاک کرنے میں نہ طلاق ہے نہ آزادی'' تالالگانے کا مطلب ہے: زبردی کرنا ۔ یعنی اگر کسی کومجبور اور بالکل ہے بس کر کے طلاق دلوائی یا غلام آزاد کرایا تو شریعت میں اس طلاق اور عماق کا

اعتبارنہیں (مشکوۃ حدیث ۳۲۸۵)

تشریح: مکر و کی طلاق دورجہ سے رائگاں جاتی ہے:

پہلی وجہ: جوطلاق زبردئ دلوائی جاتی ہے: اس پرطلاق دینے والا راضی نہیں ہوتا۔ نہاس طلاق دینے میں گوئی خانگی مصلحت پیشِ نظر ہوتی ہے۔ وہ طلاق دین محض ایک حادثہ کی وجہ سے ہوتا ہے: جس سے مفرنہیں۔ پس جس طرح سونے والے کی طلاق واقع نہیں ہوتی۔

دوسری وجہ: جبرواکراہ کی طلاق کا اعتبار کرلیا جائے گا تو فساد کا دروازہ کھل جائے گا۔ زورآ ور ظالم جب سی ضعیف ونا تواں کی بیوی ہتھیا نا جائے گا: اس کو چیکے ہے ا چک لے گا، اور قل کی دھمکی دے کر، مجبور کر کے طلاق حاصل کر لے گا۔ اور اگر مکرہ کی طلاق کوغیر معتبر قرار دیا جائے گا، اور زبردی کرنے والے کی امید پریانی پھیر دیا جائے گا، اور اس کے مقصد کو کیسر بلیٹ دیا جائے گا، تو یہ چیز اکراہ کے ذریعہ ایک دوسرے پرظلم نہ کرنے کا سبب ہوگی۔ اور اس کی نظیر: قاتل کی میراث سے محردی ہے، تاکہ مال کی خاطر قتل کا دروازہ بند ہو (رحمة الله ۲۵۲٪)

فا کدہ: طلاق مرکزہ میں صحابہ کے زمانہ سے اختلاف ہے، اس لئے مجتہدین میں بھی اختلاف ہے: ائمہ ٹلا شہر حمیم اللہ کے خزد یک زبروسی کی طلاق واقع نہیں ہوتی۔ ان کا متدل مذکورہ روایت ہے۔ اور امام ابو حنیفہ وغیرہ فقہا ، عراق کے نزدیک واقع ہوتی ہے۔ ان کا متدل حدیث: ثلاث جیڈھن جیڈ، و ھز کھن جیڈ: النکاح، والطلاق، والوجعة ہے۔ یعنی تین چیزیں: ان کی سنجیدگی ہے، اور ان کی غیر سنجیدگی ہے، وہ نکاح، طلاق، اور رجعت ہیں (مفکوۃ عدیث تین چیزیں: ان کی سنجیدگی ہے، اور ان کی غیر سنجیدگی ہے، وہ نکاح، طلاق، اور رجعت ہیں (مفکوۃ حدیث ۳۲۸۳) جب بنسی مذاق میں دی ہوئی طلاق واقع ہوجاتی ہے، اور اس پرتمام ائمہ کا اتفاق ہے، حالا تکہ اس میں طلاق ویت میں کوئی خاتی مصلحت پیشِ نظر ہوتی ہے: تو مکر ہ کی طلاق بھی واقع ہوگی ۔ اور مذکورہ روایت محکم الدلالة نہیں ۔ امام ابوداؤ در حمد اللہ نے اغلاق کے معنی غصہ کے کئے ہیں یعنی غصہ میں طلاق پراقد ام نہ کیا جائے۔ سوچ سمجھ کر دی جائے۔ اور نہی ارشادی ہے، شرعی نہیں۔ یعنی لوگوں کو ان کی بھلائی کی ایک بات بتائی گئے ہے۔ فیزاس کے بیم معنی بھی کئے ہیں کہ تینوں طلاقیں ایک ساتھ نہ دی جائیں۔

ر ہی مسلحت کدا کراہ کی طلاق کوغیرمؤٹر کیا جائے گا توایک دوسرے پرظلم کا دروازہ بند ہوگا: قابل غور ہے۔ کیونکہ جب ایک شخص کسی کی بیوی کے پیچھے پاگل ہور ہا ہوتو اس کونل کرنے میں کیا باک ہوگا؟ پس اکراہ کی طلاق کومؤٹر بنانے میں شوہر کی جان نج جائے گی۔اور پیطلاق مکر َہ میں رضا کا ایک پہلوہے۔

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: " لاطلاق ولا عَتَاقٌ في إغلاقٍ" معناه: في إكراهٍ.

اعلم: أن السبب في هدر طلاق المكره شيئان:

أحدهما : أنه لم يرضَ به، ولم يُرِذ فيه مصلحةً منزليةً، وإنما هو لحادثةٍ لم يجد منها بدًا،

فصار بمنزلة النائم.

وثانيهما: أنه لو اعتبر طلاقه طلاقا، لكان ذلك فتحًا لباب الإكراه، فعسى أن يختطف الجبارُ الضعيفَ من حيث لا يعلم الناس، ويُخيفه بالسيف، ويُكرهه على الطلاق: إذا رغب في امرأته، فلو خَيَّبُنا رجاء ه، وقَلَبْنَا عليه مرادة: كان ذلك سببا لترك تظالم الناس فيما بينهم بالإكراه. ونظيره: ما ذكرنا في قوله صلى الله عليه وسلم: "القاتل لا يرث"

### نکاح سے پہلے طلاق نہ ہونے کی وجہ

حدیث(۱) — رسول الله ﷺ نے فرمایا:''جس عورت کا انسان ما لک نہیں اس کوطلاق نہیں''یعنی جوعورت ابھی نکاح میں نہیں آئی:اس کوطلاق دینا درست نہیں (مشکوۃ حدیث۳۸۸)

صدیث (۲) — رسول اللہ مطابق نے فرمایا: ' فکارے بہلے طلاق نہیں' (مشکوۃ حدیث ۳۸۱)

تشریح: طلاق کی دو قسمیں ہیں: مُنجَّز اور مُعَلَّق یعنی فی الفور دی ہوئی، اور کسی چیز پر آویزال کی ہوئی۔ پھر معلّق کی دوصور تیں ہیں: فکاح برحلاق، اور فکاح کے علاوہ کسی اور بات پر معلق مثلاً دخولِ دار پر معلق مثاه صاحب رحمہ اللہ فرمات ہیں کہ بہ ظاہر بیر دوایات سب صور توں کو عام ہیں، یعنی فکاح سے پہلے نہ نجر طلاق دی جاسکتی ہے، نہ معلّق کی جاسکتی ہے:
اور اس کی وجہ یہ ہے کہ طلاق کسی صلحت کی وجہ سے مشروع کی گئی ہے۔ اور سلحت کا تحقق اسی وقت ہوسکتا ہے جب عورت فکاح میں آئے، اور اس کی سیرت واخلاق سے واقفیت ہو یعنی اگر اس کے اخلاق پندا تمیں تور کھے، ورنہ چھوڑ دے۔ پہلے میں آئے، اور اس کی سیرت واخلاق سے واقفیت ہو یعنی اگر اس کے اخلاق پندا تمیں تور کھے، ورنہ چھوڑ دے۔ پہلے عورت کو طلاق دینا ایسا ہے جیسا مسافر کا جنگل میں یا بجاہد کا دار الحرب میں اقامت کی نیت درست نہیں، کیونکہ جنگل رہنے کے قابل جگہ نہیں۔ اور دار الحرب

میں مجاہد کا قیام مشکل ہے۔

فا كدہ: امام شافعی اور امام احمد رحمہما اللہ كے نز ديك: طلاق اور عتاق كی تعلیق مطلقاً صحیح نہیں \_ یعنی اگر کسی نے کہا كہ وہ فلال عورت سے نکاح کرے تواسے طلاق: پیغلیق لغوہے۔اوراس سے نکاح کرسکتا ہے ۔۔۔ اورامام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے نزویک: اگرمِلک یاسبِ ملک پرتعلیق کی ہے تو معتبر ہے، ورنہیں۔مثلاً مذکورہ تعلیق صحیح ہے۔اورا گراجنبی عورت ہے کہا: اگر گھر میں گئی تو طلاق: یعلیق لغوہے — اورامام ما لک رحمہ اللہ کے نز دیک :عورت پوری طرح یا کسی درجہ میں تعین ہوتو تعلیق تصحیح ہے، در نہیں۔مثلاً بیکہا کہا گروہ فاطمہ سے یا فلاں خاندان یا فلاں علاقہ کی عورت سے نکاح کرے تو طلاق: توبیع لیق معتبرہے۔اورا گرعورت کی تعیین کے بغیر کہا کہ اگروہ نکاح کرے تو بیوی کوطلاق: پیغلیق معتبز ہیں۔

اور مذكوره بالا روايات امام شافعی اورامام احمد رحمهما الله كےنز دیك: تنجیز وقعلیق دونوں کوعام ہیں۔اورامام ابوحنیفه اور امام ما لک رحمہما اللہ کے نز دیک بینجیز کے ساتھ خاص ہیں ۔ان حضرات کی دلیل موطاما لک (۵۵۹:۲ کتاب الطلاق، باب ظهار الحو ) کی روایت ہے: قاسم بن محدر حمد اللہ ہے دریافت کیا گیا: ایک شخص نے کسی عورت کی طلاق کواس ہے نکاح پر معلّق کیا تو کیا تھم ہے؟ قاسم رحمہ اللہ نے کہا: ایکٹن نے ایک عورت سے ظہار کواس سے نکاح کرنے پرمعلق کیا تھا جھزت عمر رضی اللّٰہ عنہ نے اس کو حکم دیا کہ اگر وہ اس سے نکاح کرے تو پہلے ظہار کا کفارہ ادا کرے، پھر صحبت کرے ۔ پس جب ظہار کی تعلیق سیجے ہے تو طلاق کی بھی سیجے ہے۔

اور مذکورہ روایات عامنہیں ہیں۔امام طحاوی رحمہ اللہ نے مشکل الآثار (۲۸۱:۱) میں بدروایت ذکر کی ہے کہ امام زُہری رحمہ الله سے کہا گیا: کیا آپ کومعلوم نہیں کہرسول الله طِللِيُنْفِيَا الله عِللِيَّا فَيْ اللهِ عَللِيَّا اللهِ عَللَيْ اللهِ عَللهِ عَلَيْ اللهِ عَللهِ عَلمَ عَللهِ عَللْهُ عَللْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ عَللهِ عَللهِ عَللهِ عَللهِ عَللهُ عَللهِ عَلمَ كيون نهين! مُكرتم نے اس كاوه مطلب ليا ہے جورسول الله صِلائياً الله عِلائياً كي مراذ نہيں مصورت يقي كدا يك شخص براصرار كيا جاتا كه فلال عورت سے نکاح کر، وہ جان بچانے کے لئے کہتا: میں نے اسے طلاق مغلظہ دی! توبیہ کہنا لغوہے لیکن جو کہے کہ إن تزوجتُ فلانة فھی طالق تووہ اس کوفی الحال طلاق نہیں دے رہا، بلکہ نکاح کے بعد دے رہاہے، پس وہ معتبر ہے۔

[٤] وقال صلى الله عليه وسلم: " لاطلاق فيما لايملك" وقال عليه السلام: " لاطلاق قبل النكاح" أقول: الظاهر أنه يَعُمُّ الطلاقَ المُنجَّزَ والمعلَّقَ بنكاح وغيره. والسببُ في ذلك: أن الطلاق إنما يجوز للمصلحة، والمصلحةُ لا تتمثل عنده قبل أن يملكها، ويرى منها سيرتها، فكان طلاقُها قبل ذلك بمنزلة نية المسافر الإقامة في المفازة، أو الغازي في دار الحرب، مما تُكَذِّبُه دلائلُ الحال.

ترجمہ: واضح ہے۔لغت: نَجَّوزَ: بالكل كمل كرنا يعنی فی الفورطلاق دینا۔



### رجعى طلاقيس دويين

زمان جاہیت میں لوگ جس قدر جا ہے تھے طلاقیں دیتے تھے، اور عدت میں رجوع کر لیتے تھے۔ طلاقوں کی کوئی حد نہیں تھی۔ خاہر ہے کہ اس میں عورت پر سرا سرطلم ہے۔ اس سلسلہ میں ایک واقعہ پیش آیا کہ ایک شوہر نے ہوی ہے کہا: اُڈھر کردونگا! ہوی نے بوچھا: کیے؟ اس نے کہا: طلاق وے کرعدت میں بٹھا وُ نگا۔ جب عدت پوری ہونے آئے گی: رجوع کرلونگا۔ پھر طلاق دیکر عدت میں بٹھا دونگا۔ اس طرح زندگی بھرکرتار ہوں گا۔ عورت نے بیما جراحضرت عائشہ ضی اللہ عنہا میں دیا۔ اور یہ سے بیان کیا۔ اور اپنی الجھین ظاہر کی کہ اگر شوہرائیا کرنے لگا تو میرا کیا ہوگا؟ حضرت عائشہ نے کوئی جواب نہیں دیا۔ اور یہ معاملہ رسول اللہ سے نوگ ہوئی ہوئی۔ آپ نے بھی خاموثی اختیار کی، یہاں تک کہ بیآ بیت نازل ہوئی: ﴿المطلاَق مَو تَانِ بُومِ مَا اللہ مِنْ اللهُ عِنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ مَانَ کہ کے معالمی سے بعد رجعت ہو ہے اور سے نکا حدیث کو اور سے نک عورت کی اور سے نک جو ہم کے لئے حلال نہیں۔ اور حدیث میں رسول اللہ سِل الله عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ ا

#### طلاقیں تین میں محدود ہونے کی وجہ

طلاقیں تین میں محدود ہیں۔ان سے زیادہ طلاقیں نہیں دی جاسکتیں۔اور بیتحدید دووجہ سے ہے: پہلی وجہ: تین سے کثرت کا آغاز ہوتا ہے۔اقل جمع تین ہیں۔پس تین طلاقیں بہت ہوگئیں۔ان سے زیادہ کی نمرورت نہیں۔

دوسری وجہ: قیاس کامقتضی بیتھا کہ طلاق ایک ہی ہوتی۔ای پرمعاملہ ختم ہوجاتا۔گرچونکہ طلاق کے بعد غور وفکر اور سوچنے کی ضرورت پیش آتی ہے۔بعض لوگوں کو بیوی کی قدر وقیمت جدائی کے بعد معلوم ہوتی ہے مشہور ہے: قدرِ نعمت بعدز والی نعمت۔اس لئے ایک سے زیادہ طلاقیں مشروع کی گئیں۔اوراصل تجربدایک سے ہوجاتا ہے۔اور دو سے اس کی شخیل ہوتی ہے۔اس کے تعدز مام اختیار ہاتھ سے نکل جاتی ہے۔

#### تین طلاقوں کے بعد دوسرے سے نکاح ضروری ہونے کی وجہ

تین طلاقیں مغلّظ ہیں۔ یعنی ان سے حرمت گاڑھی ہخت اور مضبوط ہوجاتی ہے۔ اب پہلے شوہر سے نکاح کے لئے

دوسرے شوہر سے نکاح شرط ہے۔ اور بیاشتر اط تین وجہ سے بے:

کپہلی وجہ — غایت کو محقق کرنے کے لئے ۔ یعنی یہ بات کی کرنے کے لئے کہ اب شوہر کاحق بالکایے ختم ہو گیا۔ اور طلاق کی آخری حد آگئی۔اور یہ بات دوطرح سے محقق کی گئی ہے:

ایک: ال طرح سے کہ اگر دوسر شخص سے نکاح کے بغیر، پہلے شوہر سے نکاح درست ہوگا تو وہ ایک طرح کی رجعت ہوگی۔ کیونکہ رجعت کی دوصور تیں ہیں: ایک: تجدید نکاح کے بغیر قول یافعل سے رجعت یہ جب ہے کہ ایک یا دورجعی طلاقیں دی ہوں۔ اسی کوعرف عام میں رجعت بہتے ہیں۔ دوسری: تجدید نکاح کے ذریعہ رجعت یہ جب ہے کہ ایک یا دوبائنہ طلاقیں دی ہوں۔ اور رجعت کا مطلب سے ہے کہ ابھی شوہر کاحق باقی ہے۔ طلاقوں کی آخری صرفہیں آئی۔ پس اگر دوبائنہ طلاقوں کے بعد بھی نکاح درست ہوگا تو وہ بھی رجعت ہوگی۔ اس لئے نہایت کو مقت کرنے کے لئے دوسرے شوہر سے نکاح ضروری قرار دیا گیا۔

دوم: عدت شوہر کے گھر میں گذار نا ضروری ہے۔ اور عورت جب تک شوہر کے گھر میں ،اس کے زیر دست اور اس کے اقرباء کے درمیان ہے: اس کا امکان ہے کہ عورت اپنی رائے کے خلاف مجبور ہوجائے، اور عورت خواہی نخواہی ان کی چکنی چپڑی باتوں پر راضی ہوجائے۔ پس تجدید تکاح پر عورت کی رضامندی حقیقی رضامندی نہیں ہوگی۔ اور جب وہ عدت کے بعد ان لوگوں سے جدا ہوگی ، اور دوسرا نکاح کرے گی ، اور زمانہ کا گرم وسرد چکھے گی ، پھر پہلے شوہر سے نکاح پر راضی ہوگی تو وہ اس کمرج تین طلاقوں کا آخری حد ہونا محقق ہوگا۔

دوسری وجہ — شوہر کی تعزیر کے لئے — جب بیوی عدت کے بعد دوسری جگہ نکاح کرے گی تو شوہراس کی جدائی کا مزہ چکھے گا۔اور بیہ بات اس کے لئے سزا ہوگی کہ اس نے اہم صلحت کوسو ہے بغیر ناراضگی اور تنگ دلی کی پیروی کیوں کی؟اورآخری درجہ کا اقدام کیوں کیا؟

تیسری دجہ — تین طلاقوں کی سنگینی ظاہر کرنے کے لئے — دوسرے نکاح کی شرط لگا کرتین طلاقوں کی سنگینی لوگوں کے گئے لوگوں کے ذہنوں میں بٹھائی گئی ہے کہ تین طلاقیں وہی دے گا جس نے قطعی طور پر طے کرلیا ہو کہ اسے بیوی کوچھوڑ ناہی ہے،اور واپس لانا ہے تو ایسی رسوائی اور بے عزتی کے بعد لانا ہے جس سے بڑی کوئی رسوائی اور بے عزتی نہیں ہوسکتی۔

[٥] وكان أهل الجاهلية يطلّقُون ويُراجعون إلى متى شاء وا، وكان في ذلك من الإضرار مالا يخفى، فنزل قوله تعالى: ﴿ الطّلاقُ مَرَّتَانِ ﴾ الآية. معناه: أن الطلاق المُعَقِّبَ للرجعة مرتان، فإن طلقها الثالثة فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجًا غيرَه؛ وألحقتِ السنةُ ذوق العُسيلة بالنكاح.

والسرُّ في جعل الطلاق ثلاثا، لايزيد عليها: أنها أولُ حدٍّ كثرةٍ، ولأنه لابد من تَرَوِّ، ومن

الناس من لايتبين له المصلحة حتى يذوق فَقُدًا، وأصلُ التجربةِ واحدةٌ، ويكمِّلُها اثنتان.

وأما اشتراط النكاح بعد الثالثة: فلتحقيق معنى التحديد والإنها ع. وذلك: أنه لوجاز رجوعُها إليه من غير تَخَلُّلِ نكاح الآخر ، كان ذلك بمنزلة الرجعة ، فإن نكاح المطلقة إحدى الرجعتين؛ وأن المرأة مادامت في بيته ، وتحت يده ، وبين أظهر أقاربه: يمكن أن يُغلَب على رأيها ، وتَضْطَرَّ إلى رضا ما يُسَوِّلُون لها ، فإذا فارقَتْهم ، وذاقتِ الحَرَّ والقرَّ ، ثم رضيتُ بعد ذلك ، فهو حقيقة الرضا.

وأيضًا: ففيه إذاقةُ الفقد، ومعاقبةٌ على اتباع داعيةِ الضجر، من غير تَرَوِّى مصلحةٍ مهمةٍ. وأيضًا: ففيه إعظام الطلقات الثلاث بين أعينهم، وجعلُها بحيث لايبادر إليها ، إلا من وَطَّنَ نفسه على ترك الطمع فيها، إلا بعد ذُلِّ وإرغام أنف، لامزيد عليه.

ترجمه: اوراہل جاہلیت طلاق دیا کرتے تھے۔اور رجوع کیا کرتے تھے۔ جب تک وہ جائے۔اوراس میں جوایذا رسانی ہے وہ مخفی نہیں ۔ پس نازل ہوا ....اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ طلاق جور جعت کو پیچھے لانے والی ہے یعنی جس کے بعد رجعت درست ہے: دوبار ہے۔ پھرا گراس کوتیسری طلاق دی تووہ اس کے لئے حلال نہیں بعدازیں، تا آ نکہوہ پہلے شوہر کے علاوہ سے نکاح کرے۔اور حدیث نے تھوڑ اشہر چکھنے کو نکاح کے ساتھ ملایا ۔۔۔ اور راز طلاق کو تین مقرر کرنے میں ، جن برزیادتی نہیں ہوسکتی: یہ ہے کہ(۱) تین کثرت کی پہلی حد ہے۔(۲)اوراس کے لئے غور وفکر ضروری ہے۔اور بعض لوگ وہ ہیں جن کے لئے مصلحت یعنی بیوی کی خوبی واضح نہیں ہوتی تا آئکہ وہ جدائی کا مزہ چکھیں۔اوراصل تجربہ ایک طلاق ہے۔اوردوتجر بہ کومکمل کرتی ہیں — اور رہا تین کے بعد نکاح کی شرط لگانا: تو وہ حد بندی اور مکمل کرنے کے معنی کو بروئے کارلانے کے لئے ہے۔اوراس کی تفصیل یہ ہے کہ(۱) اگرعورت کا شوہر کی طرف لوٹنا درست ہو، دوسر مے خص کے نکاح کے درمیان میں آئے بغیر، تو وہ لوٹنا بمنزلۂ رجعت کے ہوگا۔ کیونکہ مطلقہ سے نکاح دو رجعتوں میں ہے ایک ے(r)اور بیرکہ عورت جب تک شوہر کے گھر میں ،اوراس کے ہاتھ کے نیچاوراس کے رشتہ داروں کے درمیان ہے: ممکن ہے کہ وہ اس کی رائے کےخلاف مجبور کر دی جائے۔اور وہ اس بات پر خوش ہونے پر مجبور ہوجائے جو وہ لوگ اس کے سامنے مزین کر کے پیش کرتے ہیں۔ اپس جب وہ ان سے جدا ہوجائے گی ،اورگرم وسرد حکھے گی ، پھراس کے بعد راضی ہوگی تو وہ حقیقی رضامندی ہوگی — اور نیز: پس اس میں جدائی کامزہ چکھنا ہے۔اوراہم مصلحت کوسو چے بغیر تنگ د لی کے نقاضے کی پیروی کرنے پرسزاہے ۔۔ اور نیز: پس اس میں لوگوں کی نگاہوں میں تین طلاقوں کوسٹلین بنانا ہے۔ اور تین طلاقوں کواس طور پر بنانا ہے کہان کی طرف سبقت نہ کرے مگر وہ جس نے اپنے نفس کوخوگر بنالیا ہے، اس عورت میں آرز وترک کرنے کا مگرا لیمی رسوائی اور بے عزتی کے بعد جس برزیادتی نہیں ہو عتی۔

قوله: إلا بعدذُل: استثناء من الاستثناء الأول. أى لايبادر إلى طلاقها إلا من قطع الطمع فيها، إلا أن يصبر على ذُل وإرغام أنفٍ الذي لامزيد عليه (سندي)

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# تحلیل میں صحبت شرط ہونے کی وجہ

حدیث — حضرت دِفاعد گُرُظی رضی الله عندگی بیوی خدمت نِنوی میں حاضر ہو کیں۔اورعرض کیا: میں رفاعہ کے نکاح میں تھی۔انھوں نے مجھے طلاق دیدی، پس طلاق قطعی کردی یعنی تین طلاقیں دیدیں۔پھر میں نے عبدالرحمٰن بن الزَّبیر سے نکاح کیا۔اس کے پاس صرف کیڑے کے بھند نے (جھالر) جیسا ہے یعنی وہ نامر داز کاررفتہ ہے۔آپ نے فرمایا:'' کیاتم رفاعہ کی طرف لوٹنا چاہتی ہو؟''اس نے کہا: ہاں! آپ نے فرمایا:''نہیں، یہاں تک کہتم کچھاس کا شہد چکھو،اوروہ کچھتمہارا شہد چکھے!''یعنی جب تک تم دونوں میں صحبت نہ ہور فاعہ کی طرف نہیں لوٹ سکتیں (مشکوۃ حدیث ۳۲۹۵)

تشری نبی سلائی آئے نکاح کی تمامیت کو صحبت کے ساتھ مشروط کیا ، تا کہ طلاق کی جونہایت اور آخری حدلوگوں کے لئے مقرر کی گئی ہے: وہ بروئے کار آئے ،اور محقق واقعہ بن جائے۔ کیونکہ تحلیل میں اگر صحبت شرط نہیں ہوگی تولوگ نکاح کا ڈھونگ رجالیں گے۔ زبانی ایجاب وقبول کر کے شوہر ثانی مجلس عقد ہی میں طلاق دیدیگا۔ اور آخری حدمقرر کرنے کا مقصد فوت ہوجائے گا۔

### حلالہ کرنے ،کرانے والے پرلعنت کی وجہ

حدیث — حضرت ابن مسعود رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ رسول الله مِیلاَیَایَا الله کرنے والے پراورجس کے لئے حلال کی گئی: لعنت فرمائی ہے۔ اس حدیث سے دو باتیں معلوم ہوئیں: ایک: یہ کہ بیغل مکروہ تحریمی ہے۔ دوم: وہ عورت پہلے شوہر کے لئے حلال ہوجائے گی (مشکلوۃ حدیث ۳۲۹۲)

تشریخ: حلاله کرنااور کرانا دووجه سے منوع ہے:

کیم وجہ:جونگاح صرف حلالہ کی غرض ہے کیا جاتا ہے،اس میں مقصد نگاح ۔۔۔ دنیوی معاملات میں تعاون ۔۔۔ پیشِ نظر نہیں ہوتا۔اس لئے بینکاح بے مقصد ہونے کی وجہ ہے ممنوع ہے۔ دوسری وجہ بخلیل کے لئے نکاح کروانا ہے حیائی ہے۔اس سے غیرت کا جنازہ نکل جاتا ہے۔ برتاؤ بکرا بیوی پر چڑھانا گوارہ کرلیاجا تاہے۔اورد نیوی معاملات میں تعاون حاصل کرنے کااس نکاح سے پچھواسط نہیں اِس لئے بیزکاح منع ہے۔

[7] وقال صلى الله عليه وسلم لامرأة رِفاعة، حين طلقها، فبتَّ طلاقها، فنكحتُ زوجًا غيره: "أتُريدِين أن ترجعى إلى رفاعة؟" قالت: نعم، قال: "لا حتى تذوقى عُسَيْلَتَه، ويذوق عُسَيْلَتَكِ" أَقُول: إنسا شَرَطَ تمامَ النكاح بذَوق العسيلة: ليتحقق معنى التحديد الذى ضُرب عليهم، فإنه لولا ذلك لاحتال رجل بإجراء صيغة النكاح على اللسان، ثم يُطلِّقُ في المجلس، وهذا مناقضة لفائدة التحديد.

[٧] ولعن رسول الله صلى الله عليه وسلم المُحَلِّلَ والمُحَلَّلَ له.

أقول: لما كان من الناس من ينكح لمجرد التحليل، من غير أن يقصد منها تعاونًا في المعيشة، ولا يتم بذلك المصلحة المقصودة؛ وأيضًا: ففيه وقاحة وإهمالُ غيرةٍ، وتسويغُ ازدحام على الموطوءة، من غير أن يدخل في تضاعيف المعاونة: نُهى عنه.

ترجمہ:(۱) میں کہتا ہوں: آپ نے نکاح کی تمامیت کوتھوڑا شہد چکھنے کے ساتھ اس لئے مشروط کیا کہ اُس تحدید کی حقیقت بروئے کارآئے جولوگوں کے لئے لازم کی گئی ہے۔ پس بیٹک شان بیہ کہ اگر بیہ بات (صحبت کی شرط) نہ ہوگی تو آدمی ضرور حیلہ کرے گا زبان پر نکاح کا لفظ جاری کرنے کے ذریعہ، پھروہ مجلس میں طلاق دیدے گا۔اور بیے حیلہ کرنا تحدید کے مقصد کوتوڑنا ہے۔

(2) میں گہتا ہوں: جب بعض لوگ ضرف حلالہ کی غرض سے نکاح کیا کرتے تھے، اس کے بغیر کہ وہ عورت سے معیشت میں تعاون کا ارادہ کریں، اورایسے نکاح سے مصلحت مقصودہ تام نہیں ہوتی۔ اور نیز: پس اس نکاح میں بے حیائی اور غیرت کورائگال کرنا ہے۔ اور موطوءہ پر بھیڑ کرنے کو جائز قرار دینا ہے، معاونت کو درمیان میں داخل کئے بغیر: تو اس کی ممانعت کی گئی (یہ لما کا جواب ہے)

\$

公

公

# حیض میں طلاق ممنوع ہونے کی وجہاوراس کی تلافی کا طریقتہ

حدیث — حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہمانے اپنی بیوی کوحالت جیض میں طلاق دی۔ بیہ بات رسول اللہ مِسَالینیوَ کیا سے ذکر کی گئی۔ آپ بہت خفا ہوئے اور فر مایا:'' جاہئے کہ وہ عورت کو نکاح میں واپس لے لے۔ پھراس کورو کے رہے۔ - ایک بیاری کا میں بہاں تک کہ پاک ہوجائے، پھراسے(دوسرا) حیض آئے۔ پھر پاک ہو، پس اگراس کی رائے ہوتو پاک ہونے کی حالت میں، چھونے سے پہلے بعنی صحبت کرنے سے پہلے طلاق دے۔ پس بیدہ عدت ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے عور توں کو طلاق دینے کا حکم دیا ہے' (مفکلوۃ حدیث 200)

تشری : سورة الطلاق کے شروع میں ارشاد پاک ہے: ﴿ اللّٰهِ اللّٰبِيُ إِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ فَطَلَقُوْهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ ترجمہ: اے پیغیبر! جبتم عورتوں کوطلاق دوتوان کوان کی عدت کے شروع میں طلاق دولیعنی حیض سے پہلے پاکی کی حالت میں طلاق دو (مسلم شریف میں آیت کی ایک قراءت: فسط لقوهن فی قُبُلِ عدتهن ہے ) اور حدیث نے بی قید برا ہمائی کہاس یا کی میں عورت سے صحبت نہ کی ہو۔

پین حیض کی حالت میں طلاق دینا جائز نہیں۔ بیطلاق بدعی یعنی گناہ کا کام ہے۔ مگر طلاق واقع ہوجائے گی۔ پھراگر تلافی ممکن ہو یعنی ایک یا دورجعی طلاقیں دی ہوں تو تلافی کرنی ضروری ہے۔ جیسے مسجد میں تھوک ڈالنا گناہ ہے، اوراس کی تلافی تھوک صاف کرنا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۰۸)

اور حیض کی طلاق کی تلافی کی صورت ہے ہے کہ عورت کو قول کے ذریعہ نکاح میں واپس لیلے یعنی عورت سے کہہ دے کہ میں ا کہ میں نے تجھے نکاح میں واپس لیا۔ پھر جب عورت پاک ہو، اور طلاق دینے کی رائے ہو، تو صحبت کئے بغیر طلاق دے۔ اوراگر حیض میں تینوں طلاقیں ایک ساتھ دیدی ہیں تو اب تلافی کی کوئی صورت نہیں۔

اور حیض میں طلاق دینے کی ممانعت: دووجہ ہے:

پہلی وجہ: چیف کا زمانہ فطری نفرت کا زمانہ ہے۔ چیف میں عام طور پر عورت میلی کچیلی اور بوسیدہ کپڑوں میں رہتی ہے۔
پس چیف میں طلاق دینے میں احتمال ہے کہ شوہر نے واقعی ضرورت کی بنا پر نہیں، بلکہ فطری نفرت کی بنا پر طلاق دی ہو۔
علان کہ یہ داعیہ قابل پذیرائی نہیں۔ بی حالت تو عورت کی ایک مجبوری ہے، اور فطری نفرت کی وجہ ہے جو شخص طلاق دیتا ہے وہ
پچیتا تا ہے۔ اور الیمی صورت میں رجعت کرنے کی بھی نوبت آتی ہے۔ نیز الیے سفلی جذبہ کی بیروی کرنے سے نفس کی
عالت بھی خراب ہوتی ہے۔ طلاق تو اس وقت دینی چاہئے جب کوئی الیمی صلحت سامنے ہوجس کوقائم کرنے کا عقل سلیم حکم
دیتی ہو میٹلا عورث برچلن ہو۔ اور سمجھانے اور تنبیہ کرنے پر بھی باز نہ آتی ہو، اور اس سے عقلی نفرت ہوگئ ہو، تو ایسے نقاضے
سے طلاق وینے میں نفس خراب نہیں ہوتا۔ پینفرت قابل پذیرائی ہے۔ پس پاک کی حالت میں، جب عورت کی طرف فطری
میلان ہوتا ہے: مردعورت سے فائدہ اٹھانے کے بجائے طلاق پر اقدام کر بے تو یہ چیتی اور واقعی ضرورت کی علامت ہے۔
میلان ہوتا ہے: حیض میں طلاق دینے سے عدت کمی ہوجاتی ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ احناف قر وہ سے چیف مراد
دوسری وجہ: چیف میں طلاق دینے سے عدت کمی ہوجاتی ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ احناف قر وہ سے چیف مراد
دوسری وجہ: حیض میں طلاق دینے سے عدت کمی ہوجاتی ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ احناف قر وہ سے چیف مراد

عدت گذار نی پڑتی ہے۔اور شوافع قُر وء سے طہر مراد لیتے ہیں۔ان کے نزدیک جس طہر میں طلاق دی گئی ہے، وہ طہر عدت میں شار ہوتا ہے۔پس جب عورت کو تیسرا حیض آئے گا:عدت پوری ہوجائے گی۔اورا گرحیض میں طلاق دی ہے، تو اس حیض کے ساتھ جب چوتھا حیض آئے گا: تب عدت پوری ہوگی۔پس دونوں صورتوں میں عدت لمبی ہوجائے گی۔اس کئے عورت کو پریشانی سے بچانے کے لئے طہر کا زمانہ طلاق کے لئے متعین کیا گیا،اور حیض میں طلاق کی ممانعت کردی۔ اور جس طہر میں طلاق دی جاتی ہے۔اس میں صحبت کی ممانعت دووجہ سے گی ہے:

پہلی وجہ:حیض کے بعد جب پاک کا زمانہ آتا ہے تو مردطبعی طور پرعورت گی طرف راغب ہوتا ہے۔ پس اس وقت استمتاع کے بجائے طلاق دینا تچی ضرورت پر دلالت کرتا ہے۔اورصحبت کر لینے سے رغبت سبت پڑجاتی ہے اورطبیعت سیر ہوجاتی ہے، پس ایسے وقت میں طلاق دینا ایسا ہے جیسا ہیئے بھر گیا تو دسترخوان بڑھا دیا!

دوسری وجہ: پاکی میں صحبت کرنے کی صورت میں احتمال ہے کہ مل طبر گیا ہو۔ پس عورت اگلاحیض آنے تک پریشان رہے گی کہ اسے عدت حیض سے گذارنی ہے یا ضع حمل ہے؟ عورت کواس الجھن سے بچانے کے لئے اُس طہر میں صحبت کی مما نعت کردی جس میں طلاق دین ہے (بیدوجہ شارح نے بڑھائی ہے)

درمیان میں ایک طہر خالی چھوڑنے کی وجہ: نبی مِلاَیْقِائِیم نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کو بیج میں ایک طہر خالی چھوڑنے کا حکم دیا تھا۔حالانکہ مسئلہ کی روسے یہ بات ضروری نہیں کسی نے چیض میں طلاق دی ہو، پھررجوع کرلیا ہو، توپاک ہونے کے بعد طلاق دے سکتا ہے۔ایک طہر درمیان میں خالی رکھنا ضروری نہیں ۔ پس پی تھم دو الحقوں کی بنا پر تھا:

پہلی مصلحت — طلاق کی عقلی مصلحت کواعلی درجہ میں فائز کرنا — ابھی یہ بات بیان کی جا پھی ہے کہ ایک نفرت بعقلی ہوتی ہے، جوچش وغیرہ کی وجہ ہے ہوتی ہے۔ اس کی بنا پر طلاق نہیں دینی چا ہے۔ دوسری نفرت بعقلی ہوتی ہے، جوعورت کی بدچلنی وغیرہ کی وجہ ہے ہوتی ہے، ای نفرت کی وجہ سے طلاق دینی چاہئے۔ مگر بیدونوں نفر تیں بہت سے لوگوں پر مشتبہ ہوجاتی ہیں۔ وہ دونوں میں ابتیاز نہیں کر سکتے۔ اس لئے ضروری ہے کہ کوئی ایسی چیز متعین کی جائے جس سے دونوں میں خوب ابتیاز ہوجائے۔

اور یہ بات معلوم ہے کہ حیض نفرت کی اختما کی جگہ ہے، اس کئے حیض میں طلاق دینے کو نبی میلائی آئیلی نے ناپند کیا۔ اور طہر رغبت کی اختما کی جگہ ہے۔ پس اس میں طلاق دین چاہئے۔ عقام صلحت اور عقلی نفرت اسی صورت میں مخقق ہوتی ہے۔ کیونکہ رغبت کے زمانہ میں طلاق پر اقدام کرنا عقلی مصلحت کی اختما کی جگہ ہے۔ پھر ایک طہر چھوڑ کر آئندہ طہر میں طلاق دینا عقلی مصلحت کو اعلی درجہ پر فائز کرنا ہے۔ کیونکہ لیے عرصہ تک دل میں طلاق کا خیال باتی رہنا اس پر دلالت کرتا ہے کہ بیصر تک عقلی مصلحت کو اعلی درجہ پر فائز کرنا ہے۔ کیونکہ لیے عرصہ تک دل میں طلاق کا خیال باتی رہنا اس پر دلالت کرتا ہے کہ بیصر تک عقلی کا فیصلہ ہے، اس میں نفس کا ذراد خل نہیں۔ اور بیہ تدبیر خالص ہے یعنی گھر کو سنوار نے ہی کے لئے طلاق دی ہے۔ کیونکہ جب درمیان میں ایک طہر خالی چھوڑ ہے گا ، اور آئندہ طہر میں طلاق دے گا تو ماہ ڈیڑھ ماہ کا وقفہ ہوگا۔ اس عرصہ میں

احوال میں تبدیلی آتی ہے۔عورت حیض ہے پاکی کی طرف، پراگندگی ہے آرائش کی طرف،اورمرد کی طبیعت انقباض ہے انبساط کی طرف پلٹتی ہے۔ پھر بھی دل ہے طلاق کا خیال نہ ٹکلناعقلی مصلحت کواعلی درجہ پر فائز کرنا ہے۔ چنانچہ نبی مِلاَیْتَیَایِّیْمِ نے درمیان میں ایک طہراورا یک حیض کولانے کا حکم دیا تا کہ عقلی مصلحت (عقلی نفرت) امروا قعد بن جائے۔

دوسری صلحت — بیجاننا که طلاق کی ضرورت باقی ہے یا نہیں؟ — حضرت ابن عمر رضی اللہ عند نے خود طلاق نہیں دی تھی ۔ ایک مصلحت سے ان سے طلاق دلوائی گئی تھی۔ اس لئے نبی صلافی گئی تھی۔ اس لئے نبی صلافی گئی تھی۔ اس لئے نبی صلافی اللہ عند نے جسے ہورضی اللہ عند کو دیا تا کہ اس میں اندازہ کیا جائے کہ طلاق کی ضرورت باقی ہے یا نہیں؟ اس کی تفصیل بیہ ہے کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ عند نے جب بیصورت ابنی بیوی سے بے حد تعلق ہوگیا تھا۔ نماز کے لئے بھی جدا ہونا شاق گذرتا تھا۔ حضرت عمرضی اللہ عند نے جب بیصورت حال دیکھی تو حکم دیا کہ بیوی کو طلاق دیدو۔ ابن عمر نے تیجر مجرکی اور نبی شلافی گئی ہے۔ اس کا تذکرہ کیا۔ آپ نے بھی فر مایا: أطِلے فی اب اللہ عنہ نبی والد کا تکم ما انوا اب کوئی چارہ ندر ہا۔ چنا نبی جب دوسری مرتبہ حضرت عمرضی اللہ عند نے تھم ویا تو فوراً طلاق دیدی۔ اور عرضی اللہ عنہ وقت المہد چیف میں ہے۔ پہلے بیہ بات اس کئے نہیں بتلائی کہ کہیں اتا اس کو حیلہ جوئی خیال نہ کریں۔ اب حضرت عمرضی اللہ عنہ کوئل ہوئی ۔ اور وہ خدمت نبوی میں حاضر ہوئے۔ اور ماجرا بیان کیا۔ نبی سلاق کیا ہی کہا سے خورہ کیا گئے کہا ہو اور وہ خورشی اللہ عنہ کوئل ہوں اندازہ کیا جائے۔ چنا نبیہ حضرت عمرضی اللہ عنہ کواندازہ ہوگیا کہا بتعلی میں اعتمال آگیا ہے، پس آپ نے نو وہ بی طلاق دیئے کی ممانعت کردی۔ اور وہ بیوی ابن عمر کے نکاح میں عرصہ تک رہی۔ یہ بات اس طلاق ، باب ما جاء فی الرجل یسالہ ابوہ ان یطلق امر آتہ ) کی روایت سے ماخوذ ہیں بات تری کی میں اسے دیوری ابن عمر کے نکاح میں عرصہ تک رہی ۔ یہ بات ما جاء فی الرجل یسالہ ابوہ ان یطلق امر آتہ ) کی روایت سے ماخوذ ہو بیوری ابن عمر کے نکاح میں عرصہ تک رہوجہ شارح نے بڑھائی ہو

ملحوظہ: شاہ صاحب قدس سرۂ نے دوبا تیں رلاملا کر بیان کی ہیں، جس کی وجہ سے عبارت پیچیدہ ہوگئ ہے: ایک: حیض میں طلاق کی ممانعت کی وجہ۔ دوسری: درمیان میں ایک طہر چھوڑنے کی وجہ۔ شرح میں دونوں باتوں کوالگ الگ کیا ہے۔ اس لئے تقریر کو کتاب سے ملاتے وقت خیال رکھیں۔

[٨] وطلَّق عبدُ اللَّه بن عمر رضى الله عنه امرأته، وهى حائضٌ، وذُكر ذلك للنبى صلى الله عليه وسلم، فتغيَّظ، وقال: "لِيُرَاجِعْهَا، ثم يُمْسِكُها حتى تطهر ، ثم تحيض ، ثم تطهر ، فإن بداله أن يطلقها فليطلقها طاهرًا قبل أن يمسَّها"

أقول: السر في ذلك: أن الرجل قد يُبغِض المرأة بُغضة طبيعية — ولا طاعة لها — مثلَ كونها حائضًا، وفي هيئة رَثَّة، وقد يُبغضها لمصحلة يَحكم بإقامتها العقلُ السليم، مع وجود الرغبة الطبيعية، وهذه هي المتَّبَعَةُ، وأكثر ما يكون الندمُ في الأول، وفيه يقع التراجع، وهذه داعية: يتوقف تهذيب النفس على إهمالها، وترك اتباعها، وقد يشتبه الأمران على كثير من الناس، فلا بد من ضرب حد يتحقق به الفرق، فَجَعَلَ الطهر مظنة للرغبة الطبيعية، والحيض مظنة للبغضة الطبيعية، والإقدام على الطلاق، على حين رغبة فيها، مظنة للمصلحة العقلية، والبقاء مسدة طويلة على هذا الخاطر، مع تحول الأحوال من حيض إلى طهر، ومن رثاثة إلى زينة، ومن انقباض إلى انبساط: مظنة للعقل الصراح والتدبير الخالص؛ فلذلك كره الطلاق في الحيض، وأمر بالمراجعة وتخلل حيض جديد.

وأيضًا: فإن طلّقها في الحيض، فإن عُدَّتُ هذه الحيضةُ في العدة، انتقصتُ مدةُ العدة، وإن لم تُعَدُّ تضررت المرأة بطول العدة، سواء كان المراد بالقروء: الأطهار أو الحيض؛ ففي كل ذلك مناقضةٌ للحد الذي ضربه الله في محكم كتابه من ثلاثة قروء.

وإنما أمر أن يكون الطلاق في الطهر قبل أن يَمَسَّهَا للمعنيين:

أحدهما: بقاء الرغبة الطبيعية فيها، فإنه بالجماع تفتر سورة الرغبة.

وثانيهما: أن يكون ذلك أبعدَ من اشتباه النسب.

- ﴿ الْحَارُ لِبَالْمِيْلُ ﴾

جائے گا تو عورت ضررا ٹھائے گی عدت کمبی ہونے کی وجہ ہے،خواہ گر وہ ہے مراد پاکیاں ہوں یا چین ۔ پس ہرصورت میں اس حدکوتو ڑنا ہے جس کواللہ تعالی نے اپنی محکم کتاب میں مقرر کیا ہے ۔ یعنی تین قروء پرزیادتی ہوگ ۔
اس حدکوتو ڑنا ہے جس کواللہ تعالی نے اپنی محکم کتاب میں مقرر کیا ہے ۔ یعنی تین قروء پرزیادتی ہوگ ۔ اور آپ نے حکم دیا کہ طلاق پاکی میں ہوعورت کوچھونے سے پہلے: دومعنی کی وجہ سے: ایک:عورت میں طبعی رغبت کا باتی رہنا ۔ کیونکہ محبت کرنے کی وجہ سے رغبت کی تیزی ست پڑجاتی ہے ۔ اور دوسر سے: وہ نسب کے اشتباہ ہے بہت دور ہے (یہاں نسب کے اشتباہ کا کوئی موقع نہیں ، اس لئے شارح نے بیوجہ بدلدی ہے)
دور ہے (یہاں نسب کے اشتباہ کا کوئی موقع نہیں ، اس لئے شارح نے بیوجہ بدلدی ہے)

طلاق برگواہ بنانے کی وجہ

الله تعالى في طلاق يردو گواه بنانے كا حكم ديا ہے۔اس ميں دو حكمتيں ہيں:

پہلی حکمت: شرمگاہوں کے معاملہ کی اہمیت ظاہر کرنامقصود ہے، تا کہ نکاح کی طرح فک نکاح بھی لوگوں کے روبر وہو۔
دوسری حکمت: نسب گڈیڈنہ ہو یعنی کہیں ایسانہ ہو کہ عورت طلاق کا جھوٹا دعوی کرکے دوسرا نکاح کرلے اوراس سے
اولا دہو۔ پس بیا ولا دصاحب فراش کی مانی جائے گی جبکہ نفس الا مربیں وہ دوسرے کی ہے۔ اور طلاق کے گواہ ہونگے تو بیہ
صورت پیش نہیں آئے گی۔ اور ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ کل کوشو ہر کانفس شرارت کرے یا بیوی بچوں کی محبت غالب آئے ، اور
میاں بیوی متفق ہوکر طلاق کو گاؤخور دکر دیں۔ اور طلاق کے گواہ ہوں گے تو ایسانہیں ہوسکے گا۔

فائدہ بسورۃ الطلاق آیت دومیں ارشاد پاک ہے: ﴿ وَأَشْهِدُوْا ذَوَىٰ عَدْلِ مَنْكُمْ ﴾ ترجمہ: اوراپ لوگوں میں سے لعنی مسلمانوں میں سے دومعتبر آدمی گواہ بنالو۔ بیتکم عام ہے: نکاح میں گواہ بنانا، طلاق پر گواہ بنانا اوراختیام عدت پر گواہ بنانا: سب کو آیت شامل ہے۔ پھر حدیث نے اضافہ کیا کہ نکاح میں گواہ بناناصحت نکاح کے لئے شرط ہے۔ ارشاد فرمایا: الب اب الملامدی یُنہ کے حن انفسیون بغیر بینة : وہ عورتیں رنڈیاں ہیں جو گواہوں کے بغیر اپنا نکاح کرتی ہیں (مشکوۃ حدیث ساسب الولی) اور باقی چیزوں میں گواہ بنانا کشرائمہ کے زدیک مستحب ہے۔ طلاق، رجعت اورعدت کا اختیام اس پر موقوف نہیں۔

### ایک طهرمیں نتیوں طلاقیں دینے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — حضرت محمود بن لَبیدرضی الله عند سے مروی ہے کہ رسول الله مِنالِنَّوَائِیْم کا کیا ایسے محض کے بارے میں اطلاع دی گئی، جس نے اپنی بیوی کو تینوں طلاقیں ایک ساتھ دیدی تھیں۔ آپ عضبناک ہوکر کھڑے ہوئے، اور فرمایا: اَیک عب بسکت اب الله عزوجل، و أنا بین أظهر کم! کیا الله تعالی کی کتاب کے ساتھ کھلواڑ شروع کردیا گیا: حالانکہ میں ابھی تمہارے درمیان موجود ہوں! یعنی قرآن کریم میں ﴿السطّلاَقُ مَرِّ تَسَانِ ﴾ میں کھم دیا گیا ہے کہ ہرطلاق حالانکہ میں ابھی تمہارے درمیان موجود ہوں! یعنی قرآن کریم میں ﴿السطّلاَقُ مَرِّ تَسَانِ ﴾ میں کیم دیا گیا ہے کہ ہرطلاق

الگ دی جائے ،لوگوں نے ابھی سے اس کی خلاف ورزی شروع کردی! یہاں تک کہا یک شخص کھڑا ہوا ،اورعرض کیا: اے اللّٰہ کے رسول! کیا میں اس کولل نہ کردوں! (مشکلوۃ حدیث ۳۲۹۲)

تشرت کے نتیوں طلاقیں ایک ساتھ دینے سے وہ مقصد فوت ہوجا تا ہے جوتفریق طلاق کی مشروعیت میں ملحوظ ہے۔ وہ مقصد سیہ ہے کہ طلاق دینے والا اپنی کو تا ہی کی تلافی کر سکے۔ نیز نتیوں طلاقیں ایک ساتھ دینے میں آ دمی کا اپنا ہی نقصان ہے، اس کے لئے معاملہ تنگ ہوجا تا ہے، اور بھی کف اِنسوس ملنے کی نوبت آتی ہے۔

سوال: تین طہروں میں تین طلاقیں دینا کیوں جائز ہے؟اس ہے بھی تو معاملہ تنگ ہوجا تا ہے!

جواب بین طہروں میں تین طلاقیں وینا بھی ٹھیک نہیں۔طلاق دینے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ ایک طلاق پراکتفا کی جائے۔تا کہ عدت کے بعد بھی تدارک کی راہ کھلی رہے۔اور تین طہروں میں تین طلاقیں دینے ہے بھی معاملہ نگ ہوجاتا ہے۔اور بھی کف افسوس ملنے کی نوبت آتی ہے۔ گر بہر حال یہ بات پہلی بات ہے بلکی ہے۔ یعنی ایک طہر میں تینوں طلاقیں دینے سے اخف ہے۔ کیونکہ اس صورت میں غور وفکر کا موقعہ رہتا ہے۔عدت میں احوال بھی بدلتے ہیں۔ پھر بھی ہر طہر میں طلاق دینا واقعی مصلحت کی دلیل ہے۔اور بھی انسان کی مصلحت حرمت غلیظ میں ہوتی ہے۔مثلاً اندیشہ ہے کہ خاندان تجدید کا حربہ بھی ورکرے،اوراسے وہ عورت بالکل نہیں رکھنی پس ایسی صورت میں شوہر کی مصلحت تینوں طلاقیں ختم کر کے عورت کو مخلط کرنے میں ہے۔

[٩] وإنما أمر الله تعالى بإشهاد شاهدين على الطلاق لمعنيين:

أحدهما: الاهتمامُ بأمر الفروج، لئلايكون نظمُ تدبير المنزل، ولا فَكُه، إلا على أعين الناس. والثانى: أن لا تشتبه الأنساب، وأن لايتواضع الزوجان من بعد، فَيهُ مِلان الطلاق، والله أعلم. [١٠] وكره أيضًا جمع الطلقات الثلاث في طهر واحد. وذلك: لأنه إهمالٌ للحكمة المرعية في شرع تفريقها، فإنها شُرعت ليتدارك المفرِّطُ، ولأنه تضييقٌ على نفسه، وتعرضٌ للندامة. وأما الطلقات الثلاث في ثلاثة أطهار: فأيضًا: تضييقٌ، ومظنةُ ندامةٍ، غير أنها أخفُ من الأول من جهةٍ وجودِ التروِّى، والمدةِ التي تتحول فيها الأحوالُ، وربَّ إنسانِ تكون مصلحتُه في التحريم المغلَّظ.

#### باب \_\_\_\_

# خلع ،ظهار،ا يلاءاورلعان كابيان

### ا - خلع میں قباحت ہے، مگر بوقت ِ حاجت جائز ہے

خلع: کے معنیٰ ہیں: مال کے عوض ہوی کو طلاق دینا۔ خلع میں کچھ قباحت ہے۔ کیونکہ شوہر نے جومبر عورت کو دیا ہے،

اس کے عوض وہ ہوی سے فائدہ اٹھا چکا ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ بعض ظالم شوہر نہ ہیوی کورکھنا چاہتے ہیں کہ اس کے حقوق کی فکر کریں، نہ چھوڑتے ہیں۔ ہیوی ننگ آ جاتی ہے۔ شوہراس کی مجبوری سے یہ ناجائز فائدہ اٹھا تا ہے کہ طلاق دینے کے لئے اس سے پچھومال، یا کم از کم مہر کی معافی، یااس کی واپسی کا مطالبہ کرتا ہے۔ حالانکہ اس نے ہیوی کو جو پچھو دیا ہے اس کے مقابلہ میں وہ بیوی سے جھومال، یا کم از کم مہر کی معافی، یااس کی واپسی کا مطالبہ کرتا ہے۔ حالانکہ اس نے ہیوی کو جو پچھود یا ہے اس کے مقابلہ میں وہ بیوی سے صحبت کر چکا ہے، پھراس مال کو واپس لینے کا کیا سوال پیدا ہوتا ہے؟ سورة النساء آ بیت المیں ارشاد یا ک ہے: ''اورتم اس کو کیسے لیتے ہو، حالانکہ تم باہم ایک دوسر سے سے بے قبابانہ ل چکے ہو، اور وہ عورتیں تم سے پکا قول وقر ارکوتو ڈکرکل مہریا سے پکا قول وقر ارکوتو ڈکرکل مہریا اس کا پچھ حصہ واپس کیسے لیتے ہو؟!

اسی بات کالحاظ کرکے نبی مِیلائیمَوَیم نے لعان کے ایک واقعہ میں مہر کی واپسی کا مطالبہ ردکر دیا ہے۔ ایک واقعہ میں جب میاں بیوی لعان سے فارغ ہوئے تو رسول اللہ مِیلائیمَوَیم نے دونوں میں تفریق کردی۔ شوہر نے مہر کی واپسی کا مطالبہ کیا۔ آپ نے فرمایا:''اگر تو نے بیوی کے بارے میں سچی بات کہی ہے، تو مہر صحبت کاعوض بن گیا۔ اور جھوٹی بات کہی ہے: تب تو مہر کی واپسی کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا'' (مشکوۃ حدیث ۳۳۰۱)

البتۃ ایک صورت میں مہر کی معافی یا واپسی کا مطالبہ جائز ہے۔ وہ یہ ہے کہ عورت بھی محسوں کرے کہ مزاجوں میں تخالف اور طبیعتوں میں بُعد کی وجہ سے شوہر کے ساتھ نباہ نہیں ہو سکے گا، اور اللہ کے احکام کی خلاف ورزی ہوگی یعنی وہ شوہر کے حقوق ادانہیں کر سکے گی، اور مردبھی یہی سمجھے تو ایسی صورت میں خلع جائز ہے۔

اس صورت کابیان سورۃ البقرۃ آیت ۲۲۹ میں ہے۔ پہلے یہ بات بیان کی ہے کہ طلاق دوہی مرتبہ ہے یعنی تیسری طلاق استعمال نہیں کرنی چاہئے۔ اور یہ دونوں طلاقیں بھی رجعی دی جائیں، تا کہ نکاح ختم نہ ہو، پھر یا تو دستور کے مطابق رجعت کرکے بیوی کواپنے نکاح میں واپس لیلے ، یا خوش معاملگی ہاس کی مدت پوری ہونے دے، تا کہ عدت کے بعدوہ آزاد ہوجائے ۔۔۔ پھر تیسری طلاق کے تذکرہ سے پہلے بی میں خلع کا تذکرہ کیا ہے۔ ارشاد فرمایا: "اور تمہارے لئے یہ

بات جائز نہیں کہاں مال میں سے کچھ بھی لوجوتم نے ان کومہر میں دیا ہے، مگریہ کہ میاں بیوی دونوں کواندیشہ ہو کہ اللہ تعالیٰ کے احکام کی تعمیل نہیں کرسکیں گے۔سواگرتم (حکام) کواندیشہ ہو کہ وہ دونوں احکام خداوندی کی تعمیل نہیں کرسکیں گے تو دونوں پرکوئی گناہ نہیں ،اس میں جس کودے کرعورت اپنی جان چھڑا لے''

#### ﴿ الخلع، والظهار، واللعان، والإيلاء ﴾

اعلم: أن الخلع فيه شناعة مّا، لأن الذي أعطاها من المال قد وقع في مقابلة المسيس، وهو قوله تعالى: ﴿وَكَيْفَ تَأْخُدُوْنَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَغْضُكُمْ إِلَى بَغْضٍ، وَأَخَذُنَ مِنْكُمْ مِيْثَاقًا غَلِيْظًا ﴾ قوله تعالى: ﴿وَكَيْفَ تَأْخُدُوْنَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَغْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ، وَأَخَذُنَ مِنْكُمْ مِيْثَاقًا عَلِيظًا ﴾ واعتبر النبي صلى الله عليه وسلم هذا المعنى في اللعان، حيث قال: "إن كنت صدقت عليها فهو بما استَخْلَلْتَ من فرجها". ومع ذلك: فربما تقع الحاجة إلى ذلك فذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَا جَنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيْمَا افْتَدَتْ بِهِ ﴾

ترجمہ: واضح ہے۔البتہ ایک بات جان لیں:عنوان میں لعان کا ذکر ایلاء سے پہلے کیا ہے،مگر باب میں لعان کا تذکرہ ایلاء کے بعد آخر باب میں ہے۔

تصحیح : أعطاها تمام سنحوں میں أعطاه تھا۔ بیٹیج شارح نے کی ہے۔ کیونکہ مہرعورت شوہر کونہیں ، بلکہ شوہر : عورت کودیتا ہے۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

# ظہاراوراس کے متعلقات کی حکمتیں

ظہار: بیوی کومحر مات ابدیہ کے ساتھ، یاان کے سی ایسے عضو کے ساتھ تشبید دینا جس کا دیکھنا حرام ہے۔ جیسے بیوی سے کہا کہ'' تو میرے لئے میری مال کی پیٹھ کی طرح ہے (انتِ علی محظھر امی ) — زمانۂ جاہلیت میں لوگ ظہار کیا کہ '' تو میرے لئے میری مال کی پیٹھ کی طرح گردانا کرتے تھے۔ پھر دہ بھی بیوی سے حجت نہیں کرتے تھے۔ کیونکہ ظہار کی تحریم ان کے نزد یک طلاق کی تحریم سے خت تھی۔ مگر بیوی دوسرا نکاح بھی نہیں کر عتی تھی۔ اور اس میں عورت ہے جق میں جومضرت تھی وہ مُخفی نہیں۔ عورت نہ تو محبوبہ رہتی کہ دوسری عورت لی طرح شوہر سے متمتع ہو، اور نہ بے نکاحی ہوتی کہ اس کا جومضرت تھی وہ مُخفی نہیں۔ عورت نہ تو محبوبہ رہتی کہ دوسری عورت لی طرح شوہر سے متمتع ہو، اور نہ بے نکاحی ہوتی کہ اس کا معاملہ اس کے ہاتھ میں ہو — پھر جب بی سِلائتھائی کے وقت میں حضرت اوس بن الصامت رضی اللہ عنہ نے جو اگیا، ایک ضعیف البصر بوڑ ھے آ دمی تھے — اپنی بیوی خولہ بنت تھ بدرضی اللہ عنہا سے ظہار کیا۔ اور آپ سے بی مسئلہ پوچھا گیا، تو سورۃ المجادلہ کی ابتدائی چار آ بیتیں نازل ہو کیں۔ جن میں ظہار کا حکم بیان کیا گیا۔ اس کا خلاصہ یہ ہے کہ ظہار سے ابدی سے المیاں کے اس کے اس کے اس کے کہ خلہار سے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ ظہار سے ابدی سے اس کے کہ سے اس کے کہ کی سے کہ کہ سے کہ کے کہ اس کی سے کہ کے کہ کہ اس کی کی سے کہ کے کہ اس کے کہ کی سے کہ کے کہ کی سے کہ کے کہ کی سے کہ کی سے کہ کے کہ کی سے کہ کے کہ کو کہ بیوں کے کہ کی سے کہ کی سے کہ کے کہ کی سے کہ کے کہ کی سے کہ کے کہ کو کہ بیاں کیا گیا۔ اس کا خلاصہ کی کے کہ کے کہ کو کہ کے کہ کی کہ کے کی کہ کو کہ کے کہ کہ کی کو کہ کے کہ کی کے کہ کی کے کہ کی کہ کے کہ ک

حرمت پیدائہیں ہوتی۔البتہ شوہرنے ایک نامعقول اور جھوٹی بات کہی ہے،اس لئے گفارہ ادا کرنا ضروری ہے۔ اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ظہار کرنے والوں کا قول (اُنتِ علی تحظھر اُمی ) کونہ تو بالکل نظرانداز کیا،نہ اس کوابدی حرمت کا موجب قرار دیا۔ بلکہ حرمت موقعۃ یعنی کفارہ ادا کرنے تک حرمت کا موجب قرار دیا۔ اورظہار کرنے والوں کا قول دووجہ سے بالکلیہ نظرانداز نہیں کیا:

پہلی وجہ: ظہارکرنے والے نے خودال بات کواپنے اوپرلازم کیا ہے، پس وہ از قبیل التزام عبد ہے۔ اورالتزامات عبد قابل مؤاخذہ ہیں۔ جیسے کوئی شخص منت مانے تواس کا ایفاء ضروری ہے (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۱۹۸۱) دوسری وجہ: وہ ظہار کرنے والے کی پختہ ارادہ سے بولی ہوئی بات ہے، پس وہ بمز لہ قسم ہے۔ جیسے حلال کوحرام کرنا، یا حرام کوحلال کرنا بمین ہے۔

اوراللد تعالیٰ نے اس قول کوابدی حرمت کا موجب بھی قرار نہیں دیا: جیسا کہ جاہلیت کا تصور تھا۔ کیونکہ اس میں عورت کے جن میں سخت ضرر تھا۔ بلکہ اس قول کو کفارہ کی ادائیگی تک حرمت کا سبب بنایا۔

گفارہ میں دوخصوصیتیں ہیں: ایک: گفارہ گناہ کومٹا تا ہے۔ دوم: التزام کی خلاف درزی سے شوہر جو دل میں تنگی محسوس کرے گا: کفارہ اس کوختم کرے گا۔

اورظہار میں بولی ہوئی بات جھوٹ اس لئے ہے کہ وہ دوحال سے خالی نہیں: یا تو خبر ہے یا انشاء ہے خبر یعنی اطلاع دیتا ہے کہ اس کی بیوی اس کی ماں ہے۔ اور انشاء یعنی وہ بیوی کو ماں بنا تا ہے ۔ اگراطلاع دی ہے تو وہ جھوٹ اس لئے ہے کہ یوی نہ دھیقة ماں ہے نہ بجازا۔ دھیقة ماں نہ ہونا تو ظاہر ہے۔ حقیقی ماں وہی ہے جس نے اس کو جنا ہے۔ اور مجازی ماں اس لئے نہیں کہ بیوی اور ماں میں نہ تو علاقۂ تشبیہ ہے، نہ علاقۂ مجاورت ۔ جبکہ مجاز کے لئے ان دوعلاقوں میں ہے کوئی علاقہ ضروری ہے، جس کی وجہ سے بیوی کو ماں اور ماں کو بیوی کہہ کیں ۔ اور اگریتول انشاء ہے یعنی مُظاہر بیوی کو ماں بنار ہا ہے تو یہ بھی غلط ہے۔ کیونکہ بیوی کو ماں بنانا ایک مصرت رساں معاملہ ہے۔ اور سلحت نکاح سے بھی ہم آ ہنگ نہیں۔ نہ اس کے کوئی دلیل فقلی ، پس یہ بات محض جمافت ہے۔

اورظہار کرنے والے کا قول نامعقول اس لئے ہے کہ وہ بیوی پرظلم وستم ڈھانا ہے۔اور اس کو پریشانی میں مبتلا کرنا ہے، جبکہ اللہ تعالی نے اس کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کا تھم دیا ہے۔

اور کفارے ترتیب وارتین مقرر کئے ہیں: غلام آزاد کرنا مسلسل دوماہ کے روزے رکھنا، اور ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلانا: بید
کفارے اس لئے تجویز کئے گئے ہیں کہ کفارہ کا ایک مقصد زجر وتو نیخ ہے۔ کفارہ سے نگا ہوں کے سائے منے بید بامین خضر ہوجاتی
ہے کہ وہ آئندہ کفارہ کے خوف سے اس فعل پراقدام نہیں کرے گا۔ اور کفارہ سے بیہ مقصداس وقت حاصل ہوسکتا ہے: جب
لہ جملہ انتِ علی کظهر اُمی افظا خبر ہے۔ اور عقود میں ہونے کی وجہ سے معنی انشاء ہے ا

کوتا ہی کرنے والے کوئسی بخت عبادت کا مکلّف بنایا جائے ، جواس کےنفس کوزیر کرے: بایں طور کہاس کوا تنامال خرچ کرنے کا حکم دیا جائے جس میں لوگ بخیلی کرتے ہیں ، یااس طرح کہاس کو سخت بھوک پیاس سے دو حیار کیا جائے۔

وكان أهل الجاهلية يحرِّمون أزواجَهم، ويجعلونهن كظهر الأم، فلا يَقْرُبُونَهن بعد ذلك أبدًا، وفي ذلك من المفسدة مالايخفي، فلاهي حَظِيَّة تتمتع منه كما تتمتع النساء من أزواجهن، ولا هي أيِّم يكون أمرها بيدها، فلما وقعت هذه الواقعة في زمان النبي صلى الله عليه وسلم، واستُفتى فيها، أنزل الله عزوجل: ﴿قَدْسَمِعَ الله قُولَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا﴾ إلى قوله ﴿عَذَابٌ أَلِيْمٌ ﴾

والسرُّ فيه: أن الله تعالى لم يَجعل قولَهم ذلك هدرًا بالكلية، لأنه أمرٌ ألزَمَه على نفسه، وأكَّدَ فيه القولَ بمنزلة سائر الأيمان؛ ولم يجعله مؤبَّدًا كما كان في الجاهلية، دفعًا للحرج الذي كان عندهم؛ وجعله موقَّتا إلى كفارة، لأن الكفارة شُرعت دافعةً للآثام، مُنْهِيَةً لما يجده المكلَّف في صدره.

وأما كونُ هذا القول زُورًا: فلأن الزوجة ليست بأم حقيقةً، ولا بينهما مشابهة أو مجاورة تُصَحِّحُ إطلاق اسم إحداهما على الأخرى، إن كان خبرًا؛ وهو عقدٌ ضارٌ غيرُ موافقٍ للمصلحة، ولامما أو حاه الله في شرائعه، ولا مما استنبطَه ذوو الرأى في أقطار الأرض، إن كان إنشاءً.

وأما كونُه منكرًا: فلأنه ظلم وجور، وتضييقٌ على من أمر بالإحسان إليه.

وإنها جُعلت الكفارة : عتق رقبة، أو إطعام ستين مسكينا، أو صيام شهرين متتابعين: لأن من مقاصد الكفارة: أن يكون بين عَيْنَي المكلَّف ما يكبَحُه عن الاقتحام في الفعل، خشية أن يلزَمَه ذلك، ولايمكن ذلك إلا بكونها طاعة شاقة ، تغلب على النفس: إما من جهة كونها بذلَ مالِ يُشَحُّ به، أو من جهة مقاساة جوع وَعَطش مُفْرِطين.

ترجمہ: اوراس میں رازیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے اس قول کو بالکل را نگاں نہیں کیا۔ اس لئے کہ وہ ایک ایسا معاملہ ہے جس کوشو ہرنے اپنے اور پلازم کیا ہے، اور پکی کی ہے اس معاملہ میں بات، جیسے دیگرایمان — اور نہیں بنایا اس قول کو دائمی حرمت، جیسا کہ وہ جا ہلیت میں تھا، اس تنگی کو ہٹانے کے لئے جو جا ہلیت کے زمانہ میں تھی۔ اور اس کو کفارہ تک موقت بنانا: اس لئے کہ کفارہ گنا ہوں کو مٹانے کے لئے مشروع کیا گیا ہے، اس بات کوختم کرنے والا ہے جس کو مکلّف

ح نُوْ زُوْرَ بِبَاشِيَ لُهِ ﴾

لغات: مُنْهِيهَ (اسم فاعل ازباب افعال) أَنْهَى الشيئ جُتم كرنا عليه: زيركرنا، غالب ہونا۔
تشریح: مجاز کے لئے علاقۂ تشبیہ یا اس کے علاوہ پچپس علاقوں میں ہے کوئی علاقہ ضروری ہے۔ یہی ۲۵ علاقے مجاورت (پڑوس) کہلاتے ہیں تفصیل نورالانوار (ص۱۰۸) اوراس کے حاشیة تمرالا قمار میں حقیقت ومجاز کی بحث میں ہے۔
مجاورت (پڑوس) کہلاتے ہیں تفصیل نورالانوار (ص۱۰۸) اوراس کے حاشیة تمرالا قمار میں حقیقت ومجاز کی بحث میں ہے۔
منعبیہ: کفاروں کے ذکر میں: ساٹھ مسکینوں کو کھلانا: مقدم ذکر کیا ہے، تا کہ دونوں مالی کفارے ایک ساٹھ ہوجا کیں۔

ہے

#### ايلاء كابيان اورمدت إيلاء كي حكمت

سورۃ البقرۃ آیات ۲۲۶ و۲۲۷ میں ارشاد پاک ہے:''ان لوگوں کے لئے جواپی بیویوں سے صحبت نہ کرنے کی قتم کھاتے ہیں: چار ماہ تک انتظار کرنا ہے۔ پس اگر وہ رجوع کریں تو اللہ تعالیٰ بخشنے والے، بڑے مہر بان ہیں۔اورا گروہ طلاق کا پختہ ارادہ کریں تو اللہ تعالیٰ سننے والے جانے والے ہیں''

تفسیر: ایلاء کے لغوی معنی ہیں جسم کھانا۔ اور شرعی معنی ہیں: چار ماہ یا چار ماہ سے زیادہ یا مدت کی تعیین کے بغیر ہیوی سے صحبت نہ کرنے کی قسم کھانا۔ زمانۂ جاہلیت میں لوگ قسمیں کھایا کرتے تھے کہ وہ ہمیشہ یا لمبی مدت تک اپنی ہیویوں سے صحبت نہیں کریں گے۔اس میں عورتوں پرظلم اور ان کو ضرر پہنچانا تھا۔ چنانچہ ندکورہ آیات نازل ہو کی ،اور چار ماہ کی مدت مقرر کی ۔اب اگراس مدت میں شوہر نے صحبت کرلی توقعم کا کفارہ اداکرے،اور بیوی اس کے زکاح میں رہے گی۔اوراگر

عار مہینے گذر گئے ،اوراس نے بیوی سے صحبت نہ کی توایک طلاق بائنہ واقع ہوجائے گی۔ بیاحناف کا مسلک ہے۔اورائمہ ثلاثہ کے نز دیک:عورت قاضی ہے رجوع کرے گی۔قاضی شوہر کومجبور کرے گا کہ یا تو بھلائی کے ساتھ چھوڑ دے یعنی طلاق دیدے، یا دستور کے مطابق روک لے یعنی صحبت کرے اور شم کا کفارہ دے۔

اورمدت إيلاء جارماه دووجه عمقرركي ب:

پہلی وجہ: چارماہ ایک ایسی مدت ہے جس میں نفس لامحالہ صحبت کرنے کا مشتاق ہوتا ہے۔اورا گراس مدت میں صحبت نہ کی جائے توصحت کو نقصان پہنچتا ہے،الا بیر کہ آ دمی نامر دہو۔اور یہی حال عورت کا بھی ہے۔ایک واقعہ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ اللہ مدر منثورا:۲۷۲) چنا نچہ ایلاء کے لئے یہی مدت مقرر کی گئی ، تا کہ ذوجین میں ہے کسی کو بھی ضرر نہ پہنچے۔

دوسری وجہ: مدت ایلاء سال بھرمقر زنہیں کی جاسکتی کہ وہ بہت ہی لمبی مدت ہے۔ آ دھا سال بھی مقر زنہیں کی جاسکتی کہ وہ بھی لمباعرصہ ہے۔ اور چوتھائی سال (تین ماہ) بہت ہی کم وقفہ ہے۔ اور نصف اور ژبع کے درمیان کسر: ثلث ہی ہے،اس لئے اس کونجو یز کیا کیونکہ یہ ایک معتدل مدت ہے۔

قال الله تعالى: ﴿ لِلَّذِيْنَ يُؤْلُونَ مِنْ نَّسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ ﴾ الآية.

اعلم: أن أهـل الـجاهلية كانوا يحلِفون أن لايَطَأُوا أزواجَهم أبدًا، أو مدةً طويلةً، وفي ذلك جُور وضرر، فقضي الله تعالى بالترُبص أربعةَ أشهر: ﴿فَإِنْ فَاءُ وْا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ﴾

واختلف العلماء في الفيءِ: فقيل: يُوْقَفُ الْـمُوْلِيُ بعدَ مُضِيِّ أربعةِ أشهر، ثم يجبر على التسريح بالإحسان، أو الإمساك بالمعروف؛ وقيل: يقع الطلاق، ولا يُوقَف.

أما السر في تعيين هذه المدة: فإنها مدة تَتَوَقَّ النفسُ فيها للجماع الامحالة، ويتضرر بتركه، إلا أن يكون مَوُوفًا؛ والأن هذه المدة تُلُثُ السنةِ، والثلثُ يُضبطُ به أقلُ من النصف، والنصف يُعَدُّ مدةً كثيرةً.

ترجمہ: جان لیں کہ اہل جاہلیت قتم کھایا کرتے تھے کہ وہ اپنی ہیویوں ہے بھی بھی یا کمبی مدت تک صحبت نہیں کریں گے۔ اوراس میں ظلم ومضرت ہے۔ پس اللہ تعالیٰ نے چار ماہ کے انتظار کا فیصلہ کیا:''پس اگر وہ رجوع کر لیس تو اللہ تعالیٰ بخشنے والے نہایت مہربان ہیں' ۔ اور علماء نے رجوع کرنے میں اختلاف کیا ہے: پس کہا گیا: روکا جائے ایلاء کرنے والا چار ماہ گذرنے کے بعد؛ پھرمجبور کیا جائے: بھلائی کے ساتھ چھوڑنے پریادستور کے مطابق روکنے پر (بیائم ڈلا شدکی رائے ہے)

اورکہا گیا: طلاق واقع ہوگی ،اورنہیں روکا جائے گا (بیاحناف کی رائے ہے) ۔ رہااس مدت کی تعیین میں راز: تو بیشک وہ
مدت ایک ایسی مدت ہے جس میں نفس لامحالہ صحبت کرنے کا مشاق ہوتا ہے ،اور آ دمی کو صحبت نہ کرنے سے ضرر پہنچتا ہے۔
الا بیر کہ آ دمی آ فت رسیدہ ہو ۔ اوراس لئے کہ بید مدت سال کا تہائی ہے۔اور تہائی کے ذریعہ نصف سے کم کو منضبط کیا جاتا
ہے بعنی اس سے پنچ کسر: ثلث ہے۔اور نصف بہت مدت شار کی جاتی ہے (اور چوتھائی بہت کم مدت ہے)

کے

#### لعان کی مشروعیت کی وجہہ

سورة النورآیات ۲-۹ میں ارشاد پاک ہے: ''اور جولوگ اپنی ہویوں پر زنا کی تہمت لگا کیں ،اوران کے پاس اپنی ذاتوں کے علاوہ گواہ نہ ہوں: تواس کی گواہ کی کی صورت ہے کہ دہ چارم تبہ گواہ کی دے دہ ویقینا سچا ہے۔اور پانچویں بار پہ کہ کہ اگر وہ جھوٹا ہوتو اس پراللہ کی پھٹکار!اور عورت سے سزاکو یہ بات ہٹائے گی کہ وہ (بھی ) چارمرتبہ گواہ کی دے: اللہ کی تھم کھا کروہ گواہ کی دی ہے کہ شوہر جھوٹا ہے۔اور پانچویں بار یہ کہ کہ اگر وہ سچا ہوتو اس (عورت) پرخدا کا غضب!'' حدیث (۱) — حضرت ہلال بن أميرضی اللہ عند نے جوغز وہ تبوک سے پیچھےرہ جانے والے تین حدیث (۱) — حضرت ہلال بن أميرضی اللہ عند نے جوغز وہ تبوک سے پیچھےرہ جانے والے تین خوات میں سے ایک ہیں سے ایک ہیں سے ایک ہیں اللہ سیالی ہوگئی کے سامنے اپنی ہوی کوشر یک بن تُحماء کے ساتھ متبم کیا۔ آپ نے فرمایا: '' گواہ لاؤ، ورنہ تمہاری پشت پر حد لگے گئ' انھوں نے عرض کیا ہے ہیں یقینا سچا ہوں۔ پس اللہ تعالیٰ انھوں نے عرض کیا ہے ہیں یقینا سچا ہوں۔ پس اللہ تعالیٰ انھوں نے عرض کیا ہے ہیں یقینا سچا ہوں۔ پس اللہ تعالیٰ ضورورہ بات نازل فرما ئیں گے جو میری پشت کو حد سے بری کردے گی۔ پھر آیا سے لعان نازل ہوئیں۔اوران ونوں میں لعان کرایا گیا (موئی حدیث ۲۰۰۷)

حدیث (۲) — حضرت عُویم عُجلانی رضی الله عند نے رسول الله مِتَالِنَهَ اَیَّمْ سے عرض کیا: اگر کوئی شخص اپنی بیوی کے ساتھ کسی کو (مشغول) دیکھے تو کیا کرے، اگر وہ اس کوئل کردے تو وہ قصاصاً قتل کیا جائے گا، پھر وہ کیا کرے؟ آپ نے فرمایا: ''تمہارے اور تمہاری بیوی کے متعلق حکم نازل ہو چکا ہے، جاؤا سے کیکر آؤ'' پھر مسجد میں دونوں نے لعان کیا۔ جب فارغ ہوئے تو حضرت عویمر ٹے کہا: اگر اب بھی میں اس عورت کورکھوں تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ میں نے جھوٹ کہا۔ پھر انھوں نے اس عورت کو تین طلاقیں دیدیں (مشکوۃ حدیث ۳۳۰)

تشریکے: زمانۂ جاہلیت میں جب آ دِی اپنی بیوی پرزنا گی تہمت لگا تا تھا، پھران میں اس سلسلہ میں مناقشہ ہوتا تھا، تووہ کا ہنوں (جنوں سے دریافت کر کے خبریں دینے والوں) کی طرف رجوع کیا کرتے تھے۔جیسا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنه كى والده بهند بنت عُنبه كے واقعه ميں ہوا تھا۔ پھر جب اسلام كاز مانه آيا تو:

(الف)اس كاكوئى جوازباقى ندرباكه كابنول سےرجوع كياجائے:

ایک: تواس وجہ سے کہ اسلام قطعاً کہانت کا ہوا دارنہیں۔ملت ِ حتیفی کا مدار کہانت کوچھوڑنے اوراس کو گمنا م کرنے پر ہے۔ حدیث میں ہے کہ:'' جو مخص کا ہن کے پاس گیا،اوراس کی باتوں کی تصدیق کی،تواس نے اس دین کا انکار کیا جومجہ (سِکالِنْدَیکیم اُس کے کہ:'' (مشکوۃ حدیث ۵۵ باب الحیض)

دوم: اس دجہ سے کہ کا ہنوں سے رجوع کرنا — ان کا صدق وکذب جانے بغیر — سخت نقصان دہ ہے۔ کا ہن بھی ایک انسان ہے۔ اس سے غلطی ہو علتی ہے۔ وہ بڑی کو بدکار بتاسکتا ہے۔ اور وہ جتات سے باتیں معلوم کر کے بتاتے ہیں۔ اور جنات بڑی جھوٹی مخلوق ہے۔

(ب)اور یہ بات بھی ممکن نہیں کہ شوہر سے جارگواہ طلب کئے جائیں ،ورنداس کو حد ماری جائے: کیونکہ زنا تنہائی میں ہوتا ہے۔اور شوہرا پنے گھر کے احوال جانتا ہے۔اور اس کے سامنے ایسے قرائن آتے ہیں جو دوسروں کے سامنے نہیں آتے۔پس اس خانگی معاملہ پراس سے گواہ کیسے طلب کئے جاسکتے ہیں؟

جن) اور شوہر کو دوسروں کے برابر بھی نہیں رکھا جا سکتا : جن کو گواہ پیش نہ کر سکنے پر حد ماری جاتی ہے : اور اس کی دووجہیں ہیں :

پہلی وجہ: شوہر شرعاً وعقلاً مامور ہے کہ اپنی بیوی کی ، جو اس کے قبضہ میں ہے، ننگ وعار کی باتوں سے حفاظت کرے۔ شوہر فطری طور پراس شخص کو برداشت نہیں کرسکتا جو اس کی بیوی پر ، جو اس کی نگرانی میں ہے، چڑھنے کی کوشش کرے۔ پس اگر شوہر کوئی شک کی بات دیکھے گا تو ضرور فکر کرے گا۔ اور ضرور معاملہ قاضی کے سامنے لے جائے گا۔ دوسری وجہ: شوہر کا معاملہ دوسر ہے لوگوں سے اس لئے بھی مختلف ہے کہ شوہر وہ آخری شخص ہے جس کے ذریعہ شک دوسری وجہ: شوہر کا معاملہ دوسر ہے لوگوں سے اس لئے بھی مختلف ہے کہ شوہر وہ آخری شخص ہے جس کے ذریعہ شک ختم کیا جاتا ہے بعنی اس کے بیوی کی شرمگاہ کی حفاظت مطلوب ہے بعنی وہ بیوی کی شرمگاہ کی حفاظت مطلوب ہے بعنی وہ بیوی پر دارو گیر کرنے میں دوسروں کی مطلوب ہے بعنی وہ بیوی پر دارو گیر کرنے میں دوسروں کی طرح ہوگا تو حرم کی حفاظت ناممکن ہوجائے گی۔ اور بیوی بیسوابن جائے گی!

پھر جب زمانة نبوت میں شوہر کے تہمت لگانے کا واقعہ پیش آیا تو نبی سَلائیۡمَیۡاﷺ متر دور ہے: بھی سکوت اختیار فرمایا،



کیونکہ شوہر کا معاملہ دوسروں سے مختلف نظر آیا، اور بھی حدز نا اور حدفذ ف کی آیات کے عموم میں شوہر کو بھی شامل کرکے فرمایا:''گواہ لاؤ، ورنہ تمہاری پشت پرحد لگے گئ' یہاں تک کہ حضرت ہلال ؓ نے وہ بات کہی جواوپر آچکی۔ پھراللہ تعالیٰ نے لعان کا حکم نازل فرمایا۔

اوربنیادی باتیس لعان میس دو بین:

ا — لعان: شوہر کی چندمؤ کد تشمیں ہیں کہ وہ سچاہے۔اس سے شوہر حدقذ ف سے بری ہوجائے گا۔اور شبہ کی سوئی عورت پر رُکے گی۔اور شوہرا نکار کرے تو اس پر حدقذ ف جاری ہوگی۔

۲ — اورعورت کی چندمؤ کد تشمیں ہیں کہ شوہر جھوٹا ہے،اس سے عورت حدز ناسے بری ہوجائے گی۔اورا نکارکرے تواس برحدز ناجاری ہوگی۔

حاصل گفتگو: یہ ہے کہ ایک ایسے معاملہ میں جس میں کوئی گواہ نہیں ، نہ اس کونظر انداز کیا جاسکتا ہے ، نہ سنا جاسکتا ہے: مؤکد قسموں کے ذریعہ فیصلہ کرنے سے بہتر کوئی صورت نہیں ۔ یہی لعان کی مشروعیت کی وجہ ہے۔

فا کدہ بمحض سے انکار پرحد جاری نہیں کی جائے گی۔ بلکہ انکار کرنے والے کوقید میں رکھا جائے گا۔ تا آ نکہ قسمیں کھائے یا جائے گا۔ تا آ نکہ قسمیں کھائے یا جزم کا اعتراف کرے۔ اگر شوہراعتراف کرے کہ اس نے جھوٹی تہمت لگائی ہے تو اس کوحد قذف ماری جائے۔ اورا گرعورت زنا کا اعتراف کرے تو اس پرحدزنا جاری کی جائے۔

عورت کوفہماکش کی وجہ — حدیث سے یہ بات ثابت ہے کہ لعان کے وقت خصوصیت سے عورت کوفہمائش کی جائے کہ وہ اللہ سے ڈرے اور جھوٹی قسمیں نہ کھائے۔ یہ فہمائش کرنا اس لئے ضروری ہے کہ قسموں کا مقصود بروئے کار آئے یعنی بظاہر خطا کارعورت ہے۔ کیونکہ بلاوجہ کوئی شخص اپنے گھر کو بدنا منہیں کرتا۔ گھر کی بدنا می آ دمی کی اپنی بدنا می ہے مگریہ بھی اختال ہے کہ شوہر نے پوری تحقیق کے بغیر محض شک کی بنیاد پر تہمت لگائی ہو، پس اگرعورت واقعی ہے گناہ ہے تو اس کے لئے قسمیں کھانا جائز ہے۔

لعان کے بعد حرمت کی وجہ — اور حدیث سے بیہ بات بھی ثابت ہے کہ لعان کے بعد عورت ہمیشہ کے لئے شوہر پُرحرام ہوجائے گی۔پس اگر شوہر خود ہی طلاق ڈید ہے تو فبہا، ورنہ قاضی دونوں میں تفریق کردے گا۔اور بیحرمت مؤہدہ دووجہ سے ہے:

پہلی وجہ جب دونوں میں باہم اختلاف ہوگیا، اور دونوں کے دل غیظ وغضب سے بھر گئے، اور شوہر نے عورت کو بدنام کرنے میں کوئی کسر باقی نہیں رہی۔اور نکاح جن بدنام کرنے میں کوئی کسر باقی نہیں رہی۔اور نکاح جن مصالح کی بنیاد پر مشروع کیا گیا ہے ان کامدار مودت وموافقت پر ہے۔ پس اب نکاح باقی رکھنا ہے معنی ہے۔ دوسری وجہ نیا بدی تح یم زوجین کی سرزنش کے لئے ہے کہ انھوں نے ایسے علین معاملہ پراقدام کیوں کیا؟!

قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِيْنَ يَـرْمُوْنَ أَزْوَاجَهُمْ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءُ﴾ الآية، واستفاضَ حديثُ عُوَيمر العَجْلاني، وهلال بن أمية.

اعلم: أن أهل الجاهلية كانوا إذا قذف الرجل امرأتُه، وكان بينهما في ذلك مناقشة، رجعوا إلى الكُهَّان، كما كان في قصة هند بنت عتبة. فلما جاء الإسلام:

[الف] امتنع أن يُسَوَّعَ لهم الرجوعُ إلى الكهان، لأن مبنى الملة الحنيفية على تركها وإخمالها، ولأن في الرجوع إليهم من غير أن يُعرف صدقُهم من كذبهم \_ ضررًا عظيمًا.

[ب] وامتنع أن يُكَلَّفَ الزوجُ بأربعة شهداء، و إلاضُرِبَ الحدُّ: لأن الزنا إنما يكونَ في الخلوة، ويَعْرف الزوجُ ما في بيته، ويقوم عنده من المَخايل مالا يمكن أن يعرفه غيره.

[ج] وامتنع أن يُجعل الزوج بمنزلة سائر الناس، يُضربون الحدَّ: لأنه مأمور شرعًا وعقلاً بحفظ ما في حَيِّزِه من العار والشنار، مجبولٌ على غيرة أن يُزْدَحَمَ على مافي عِصمته، ولأن الزوج أقصى ما يُقطع به الريبة، ويُطلب به تحصينُ فرجها، فلو كان هو فيما يؤاخذها به بمنزلة سائر الناس: ارتفع الأمان، وانقلبت المصلحة مفسدة.

وكان النبى صلى الله عليه وسلم - لما وقعت الواقعة - مترددًا: تارةً لا يقضى بشيئ لأجل هذه المعارضات، وتارةً يستنبط حكمه مما أنزل الله عليه من القواعد الكلية، فيقول: "البينة، أو حدًا في ظهرك" حتى قال المبتلى: والذي بعثك بالحق! إنى لصادق، فَلَيُنْزِلَنَ الله ما يُبَرِّئُ ظهرى من الحد، ثم أنزل الله تعالى آية اللعان.

والأصل فيه: أنه:

[١] أيمانٌ مؤكدة: تُبْرِئُ الزوجَ من حد القذف، وتُثبت اللُّوثَ عليها، فإن نَكل ضُرب الحد. [٢] وأيمانٌ مؤكدة منها، تُبَرِّ نُها، فإن نكلت ضربت الحد.

و بالجملة: فلا أحسنَ فيما ليس فيه بينة، وليس مما يُهدر، ولا يُسمع: من الإيمان المؤكدة. وجرت السنة: أن تُذَكَّرَ المرأة: تحقيقا للمقصود من الأيمان.

وجرت السنة : أن لا تعود إليه أبدًا: فإنهما بعد ماحصل بيهنما هذا التشاجر، وانطوت صدورُ هما على أشد الوحر، وأشاع عليها الفاحشة: لا يتوافقان، ولا يتوادًان غالبا، والنكاحُ إنما شُرع لأجل المصالح المبنية على التوادِّ والتوافق. وأيضًا: ففي هذه زجر عليهما، من الإقدام على مثل هذه المعاملة.

ترجمہ: (آیت کے بعد)اورعو پرعجلانی اور ہلال بن امید کی حدیث مشہور ہے بعنی لعان کے احکام میں آیت کے ساتھان حدیثوں کوبھی پیش نظرر کھنا ضروری ہے۔جان لیس کہ اہل جاہلیت:جب آ دمی اپنی بیوی پرتہمت لگا تا ،اور دونوں کے درمیان اس سلسلہ میں منازعت ہوتی: تو وہ لوگ کا ہنوں کی طرف رجوع کیا کرتے تھے۔جیسا کہ ہند بنت عتبہ کے واقعه میں ہواتھا۔ پھر جب اسلام آیا: (الف) توممتنع ہوا کہلوگوں کے لئے جائز قرمار دیا جائے گاہنوں سے رجوع کرنا: (۱) اس کئے کہ ملت معنفی کامدار کہانت چھوڑنے اور اس کو گمنام کرنے پر ہے (۲)اور اس کئے کہان کی طرف رجوع کرنے میں — ان کے سیج کوان کے جھوٹ سے پہچانے بغیر — بھاری نقصان ہے — (ب)اور ممتنع ہوا کہ شوہر کو جیار گواہوں کا مکلّف کیا جائے ، ورنہ وہ حد مارا جائے: کیونکہ زنا تنہائی میں ہوتا ہے۔اور شوہراس بات کو جانتا ہے جواس کے گھر میں ہوتی ہے۔اوراس کے پاس ایسی علامتیں قائم ہوتی ہیں جودوسرول کومعلوم نہیں ہوسکتیں ۔۔۔ (ج)اورمتنع ہوا کہ شوہرکو دوسرے لوگوں جیسا بنایا جائے: جوحد مارے جاتے ہیں: () اس لئے کہ شوہر شرعاً اور عقلاً مامور ہے اس چیز (عورت) کی حفاظت کا، جواس کے قبضہ میں ہے: ننگ وعار ہے،شوہر پیدا کیا ہوا ہے اس بات پرغیرت کھانے پر کہ کوئی شخص بھیڑ کرےاس (عورت) پر جواس کی نگرانی میں ہے(۱)اوراس لئے کہ شوہروہ آخری چیز (شخصیت) ہے جس کے ذرایعہ شک ختم کیا جاتا ہے بعنی اس کے عورت سے ملنے پر کوئی شک نہیں کرتا۔اوراس کے ذریعہ عورت کی شرمگاہ کی حفاظت ڈھونڈھی جاتی ہے بعنی وہی اس کے ناموں کی حفاظت کا ذمبددار ہے۔ پس اگر شوہراس بات میں جس کے ذریعہ عورت کی دارو گیری جاتی ہے:اورلوگوں جبیہا ہوگا تو امان اٹھ جائے گالیعنی بیوی کی حفاظت مشکل ہوجائے گی۔اورمصلحت: مفسدہ میں بدل جائے گی بعنی بیوی ہر جائی ہوکررہ جائے گی۔

اور نبی شانفائیہ ہے۔ جب واقعہ پیش آیا تو ۔ متر دو تھے بھی کچھ بھی فیصلنہیں کرتے تھے ان متعارض ہاتوں کی وجہ سے (جن کا بیان الف تاج میں آچکا ہے ) اور بھی ان قواعد کلیے ہے اس کا حکم مستدط فرماتے تھے جو اللہ تعالیٰ نے آپ پر نازل کئے تھے یعنی حدز نا اور حدقذ ف کی آیات کے عموم میں شوہر کے معاملہ کو بھی داخل کر کے اس کا حکم بیان کرتے تھے، پس فرماتے: ''گواہ لا وَیاتمہاری پشت پرحد ماری جائے گی' بیہاں تک کہ مبتلی خفس یعنی صاحب واقعہ نے کہا الی آخرہ ۔ اور بنیادی بات لعان میں بیہ ہے کہ لعان: (۱) چند پختے تسمیں ہیں جو شوہر کو حد قذف ہے بری کرتی ہیں۔ اور شبہ عورت پر خاب کا کہ بیت کرتی ہیں۔ پس اگر شوہر تم کھانے ہے افکار کرے تو حد مارا جائے گا ۔ (۲) اور عورت کی طرف سے چند پختے تسمیں ہیں، جو اس کو (حد زناہے ) ہری کر دیتی ہیں۔ پس اگر عور شیمیں کھانے سے افکار کرے تو وہ حد ماری جائے گی ۔ اور حاصلِ کلام: پس کوئی چیز اچھی نہیں ، اس چیز میں جس میں کوئی گواہ نہیں ، اور نہیں ہے وہ اس میں سے جو را نگاں کی جاتی حاصلِ کلام: پس کوئی چیز آچھی نہیں ، اس چیز میں جس میں کوئی گواہ نہیں ، اور نہیں ہے وہ اس میں سے جو را نگاں کی جاتی ہے یعنی بھان کے بیا جہ نے خصوں سے یعنی لعان کے بیان جو فیصلہ کرنا ہی بہترین طریقہ ہے۔ اور نہیں ہمترین طریقہ ہے۔

باب ـــــ

# عدت كابيان

## مطلق عدت کی حکمت

عدت: جاہلیت کےمسلمات مشہورہ میں سے تھی۔اورا یک ایسی چیزتھی جس کولوگ چھوڑ ہی نہیں سکتے تھے۔اوراس مصلحتیں تھیں: میں بہت سی تحتیں تھیں:

ا پی اولاد چاہتے ہیں۔ اورنسب نوع انسانی کی خصوصیت ہے۔ اس کے ذریعی انسان دوسر سے حیوانات سے ممتاز ہوتا ہے۔
مسائل استبراء میں بھی مسلحت بلحوظ رکھی گئی ہے۔ استبرا الشیئ : کے لغوی معنی ہیں: انتہائی کھودکر پدکرنا تاکہ شخیم ہوجائے۔
اورا صطلاحی معنی ہیں : جب باندی میں ملکیت بدلے تو ایک حیض آنے تک دوسرا آقاصحیت نہ کرے، تاکہ نسب گڈٹہ نہ ہو۔
دوسری صلحت سے نکاح کی اہمیت دوبالا کرنا سے نکاح جب منعقد ہوتا ہے تو لوگوں کے اجتماع میں منعقد ہوتا ہے۔ کم از کم دوگوا ہوں کی موجودگی ضروری ہوتی ہے۔ یہ بات نکاح کی اہمیت ظاہر کرنے کے لئے ہے۔ اس طرح جب نکاح ختم کیا جاتا ہے تو لیجا نظار (عدت ) کے بعد عورت دوسرا نکاح کرسکتی ہے۔ یہ بات بھی نکاح کی عظمت ظاہر کرنے کے لئے ہے۔ اس طرح جب نکاح ختم کیا جاتا ہے تو لیجا نظار (عدت ) کے بعد عورت دوسرا نکاح کرسکتی ہے۔ یہ بات بھی نکاح کی عظمت ظاہر کرنے کے لئے ہے۔ ورنہ نکاح بچوں کا گھروندا ہوجائے گا۔ جس سے دل بہلا یا پھر تو ڈکر برابر کردیا۔

تیسری مسلحت ۔ بیشگی کا پیکر بنانا ۔ نکاح کی تحقیق اس وقت بھیل پذیر ہوتی ہیں۔ جب میاں ہوی بظاہراس کو ہمیشہ باقی رکھنے کا پکاارادہ رکھتے ہوں۔ پھرا گرکوئی نا گہانی بات پیش آئے ،اور نکاح ختم کرنا ضروری ہو، تو بھی کسی درجہ میں ہمیشہ باقی کا پیکر بنانا ضروری ہے۔ اور اس کی صورت ہے کہ طلاق کے بعد عورت اتنی مدت انتظار کرے جس کی پچھاہمیت ہو، اور جس میں عورت پچھ مشقت جھلے۔ تا کہ بینظاہر ہوکہ عورت مجبوراً دوسری جگہ جارہی ہے، ورنہ وہ ٹلنانہیں چاہتی تھی۔ اور جس میں عورت کی بنیادی صلحت پہلی ہے۔ گراس کے ساتھ اور حین بھی طوظ ہیں۔ اس لئے اگر چوا یک حیف سے براءت وا کمدہ علوم ہوجاتی ہے، مگر دوسری مصلحتوں کو بروئے کار لانے کے لئے عدت تین حیض مقرر کی گئی۔

#### ﴿العدة ﴾

قال الله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبُّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ إلى آخر الآيات.

اعلم: أن العلمة كانت من المشهورات المسلمة في الجاهلية، وكانت مما لايكادون يتركونه، وكان فيها مصالح كثيرة:

منها: معرفةُ بسراء قِ رَحِمِها من مائه، لئلا تختلط الأنساب، فإن النسبَ أحدُ ما يتشاحُ به، ويطلبُه العقلاءُ، وهو من خواص نوع الإنسان، ومما امتاز به من سائر الحيوان، وهو المصلحةُ المرعية في باب الاستبراء.

ومنها: التنويهُ بفخامة أمر النكاح، حيث لم يكن أمرًا ينتظم إلا بجمع رجال، ولا يَنْفَكُ إلا بانتظار طويل، ولولا ذلك لكان بمنزلة لَعِبِ الصبيان، ينتظم، ثم يُفَكُّ في الساعة.

ومنها: أن مصالحَ النكاح لا تَثِمُّ حتى يوطَّنا أنفسَهما على إدامة هذا العقد ظاهرًا، فإن حَدَثَ حادثُ يوجب فَكَ النظام: لم يكن بُدُّ من تحقيق صورة الإدامة في الجملة: بأن تتربص مدةً تَجدُ لتربُّصها بالاً، وتُقَاسِي لها عناءً.

> نوٹ: آیتِ کریمہ کاتعلق الگلے مضمون ہے ہے۔ ' سرکھ

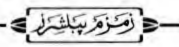
公

# مختلف عورتول كي مختلف عد تيں اوران كى حكمتيں

عدت کے تعلق سے عورتوں کی پانچ قسمیں ہیں۔ان کے احکام اور متیں درج ذیل ہیں:

پہلی سے مطلقہ مدخولہ حائضہ غیر حاملہ — وہ عورت جس سے سجت یا خلوت سیحے ہو چکی ہو،اوراس کو چین آتا ہو،اوروہ حاملہ نہ ہو،اوراس کو طلاق دی گئی ہو،تواس کی عدت امام ابو صنیفہ اورامام احمد رحمہما اللہ کے نزدیک: تین حیض ہیں۔
اورامام مالک اورامام شافعی رحمہما اللہ کے نزدیک: تین طہر ہیں۔سورۃ البقرۃ آیت ۲۲۸ میں ہے:''اور طلاق دی ہوئی عورتیں اپنے آپ کو تین گر وء تک ( نکاح ہے ) روکیس رکھیں'' پہلے دواماموں کے نزدیک:قسر وء کے معنی حیض کے ہیں، اورآخری دواماموں کے نزدیک:قسر وء کے معنی حیض کے ہیں، اورآخری دواماموں کے نزدیک: قسر وء کے میں۔

حكمت برتقد برطهر - جن ائمه نے قُور المح عن طهر كے لئے ہيں: ان كنز ديك طهرول عدت مقرر كرنے كى



وجہ بیہ ہے کہ پا کی کازمانہ شوہر کی رغبت کا زمانہ ہے۔اس زمانہ میں شوہر کے رجوع کرنے کاغالب احتمال ہے۔اور تین طہر اس لئے مقرر کئے ہیں کہ شوہر کے لئے سوچنے کاموقع رہے۔

اور قروء سے پاکیال مراد بیں اس کی دلیل: حضرت ابن عمرضی اللہ عنهما کی روایت ہے۔ آپ نے آپی بیوی کوحالت میں طلاق دی۔ بی سِلِ اللّی ان کو کھم دیا کہ وہ رجوع کرلیں۔ پھر درمیان میں ایک طهر چھوڑ کر، اگلے طہر میں اگروہ عابی توصحبت کئے بغیر طلاق دیں۔ اور فرمایا: فسلك المعدة التي أمر الله أن تُطلَّق لها النساء: يہی وہ عدت ہے، جس میں طلاق دینے كا الله تعالی نے تعلم دیا ہے (مقتلوة حدیث ۳۲۷) یعنی سورة الطلاق کی پہلی آیت میں جوارشاد پاک ہے: هی طلاق دینے كا الله تعالی نے تعلم دیا ہے (مقتلوة عدیث ۳۲۷۵) یعنی سورة الطلاق کی پہلی آیت میں جوارشاد پاک ہے: هی سِل طلاق دینے الله الله الله الله تعالی کے عدت کے وقت میں طلاق دیں، اور آپ لوگ عدت کو یادر کھیں۔ اور طلاق دینے كا وقت بالا جماع یا کی كاز مانہ ہے، پس وہی عدت كے وقت میں طلاق دیں، اور آپ لوگ عدت کو یادر کھیں۔ اور طلاق دینے كا وقت بالا جماع یا کی كاز مانہ ہے، پس وہی عدت كا وات سے اللہ جماع یا کی كاز مانہ ہے، پس وہی عدت كا زمانہ ہے۔ اس لئے دواماموں نے قروء کے معنی طبر کے گئے ہیں۔

حکمت برتقد بریض — اورجن ائمہ نے قروء کے معنی حیض کے گئے ہیں:ان کے زدیک حیض سے عدت مقرر کرنے کی وجہ بیہ کہ کے میں ان کے زدیک حیض سے عدت مقرر کرنے کی وجہ بیہ کہ حیض ہو گئی ہے کہ قورت حمل سے ہے انہیں؟اور عدت براءت رحم جانے ہی کے لئے مقرر کی گئے ہیں کہ شوہر کے لئے سوچنے کا موقع رہے۔وہ رجوع کرنا چاہے تو کر سکے۔
گئی ہے۔اور تین حیض اس لئے مقرر کئے گئے ہیں کہ شوہر کے لئے سوچنے کا موقع رہے۔وہ رجوع کرنا چاہے تو کر سکے۔

فَا كُده فُروء ہے جیض مراد ہونے كى دليل بيحديث ہے :طلاق الأمة تبطليقتان، وعدتُها حيضتان :باندى كى طلاق: دو طلاقيں ہيں۔اوراس كى عدت : دوچض ہيں (مشكوة حديث ٣٨٩) پس آزاد تورت كى عدت تين جيض ہوگى \_\_\_ اور فَطَلَقُوْهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ مِيں ايك قراءت في طلقوهن في فَبْلِ عدتهن ہے (مسلم شريف ١٩١١مرى، كتاب اطلاق) پس آيت كا مطلب بيہ كه طلاق: عدت (حيض) ہے يہلے ياكى كے زمانہ ميں دى جائے تا كيورتيں حيض ہے عدت شروع كريں (فائدہ يورا ہوا)

دوسری قتم — مطلقہ مدخولہ آیسہ یاصغیرہ — وہ عورت جس سے صحبت یا خلوت ہوچکی ہو (صغیرہ کے ساتھ اس وقت خلوت صحیح ہے جب وہ مراہقہ (قریب البلوغ) ہو) اور کبرئی کی وجہ سے بیض آ نابند ہو گیا ہو، یا کم ٹی کی وجہ سے ابھی حیض نہ آیا ہو، اور اس کو طلاق دی جائے تو اس کی عدت تین ماہ ہے۔ سورۃ الطلاق آیت ہے: ﴿وَالْمَنِی مِنْ نُسَائِکُمُ وَمِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ ا

اوران کی عدت تین ماہ دووجہ سے مقرر کی ہے:

ا یک: تین مہینے تین حیض کے قائم مقام ہیں۔ کیونکہ عام طور پر تین ماہ میں تین حیض آ جاتے ہیں۔ دوسری: آیسہ اورصغیرہ کا حاملہ نہ ہونا ہدیہی ہے۔ پس ان کی عدت براءتِ رحم معلوم کرنے کے لئے نہیں ہے۔ دیگر مصالح کے لئے ہے۔ مثلاً شوہر کے لئے رجوع کا موقع رہے۔ اور تین ماہ ان مصالح کو بروئے کارلانے کے لئے کانی ہیں۔
تیسری قسم — مطلقہ اور متوقی عنہا زوجہا جاملہ — وہ عورت جے طلاق دی گئی ہو، اور وہ عورت جس کے شوہر ک
وفات ہوگئی ہو، اگروہ حاملہ ہوں تو ان کی عدت وضع حمل ہے۔ سورۃ الطلاق آیت میں ہے: ﴿وَ أُولَاتُ الأَحْدَمَ اللّٰ فَاتَ ہُوكُئی ہو، اور حاملہ عور تو ل کی (خواہ مطلقہ ہوں یا ان کے شوہر کی وفات ہوئی ہو) عدت ان
کے حمل کا پیدا ہونا ہے (خواہ کامل بچے پیدا ہویا ناقص، بشر طیکہ کوئی عضو بن گیا ہو، گوایک انگلی ہی ہیں)

اوران کی عدت وضع حمل اس لئے ہے کہ بچہ جننے سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ عورت کی بچہ دانی خالی ہے۔اور جب عدت کا بنیادی مقصد حاصل ہو گیا۔تو دیگر خمنی مصالح کا اعتبار نہیں کیا گیا۔ کیونکہ حمل کا لمباز مانہ ہوتا ہے۔طلاق عام طور پرایسے وقت میں دی جاتی ہے جب حمل کا احساس نہیں ہوتا۔ پس شوہر کوسو چنے کا کافی موقع مل چکا ہے۔اور شوہر کی موت کی صورت میں کوئی سوچنے والانہیں۔

چۇتقى قتىم — متوقى عنهاز وجُهاغير حامله — وه تورت جس كے شوہر كانقال ہوا ہو، اور وه حاملہ نہيں ہے، تواس كى عدت چار ماه دس دن ہيں، خواه وه مدخولہ ہو ياغير مدخوله، اور خواه آيسه ہو ياضغيره بسورة البقرة آيت ٢٣٣٠ ميں ہے: ﴿ وَالَّـذِيْنَ يُتُوَقِّوْنَ مِنْكُمْ ، وَيَدَرُونَ أَزُوا جًا يَّتَرَبَّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةً أَشْهُرٍ وَّعَشْرًا ﴾ ترجمه: اور جولوگتم ميں ہے وفات ياجائيں، اور بيوياں جھوڑ جائيں، تو وه بيوياں اپنے آپ کوچار ماه دس دن تک (نکاح سے) رو کے رکھیں۔ اور اس معتدہ پرزمانه عدت میں سوگ کرنا واجب ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ یہ معتدہ نہ رنگین کیڑے ہے، نہ اور اس معتدہ پرزمانه عدت میں سوگ کرنا واجب ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ یہ معتدہ نہ رنگین کیڑے ہے، نہ

اورائل معتدہ پرزمانۂ عدت میں سوک کرنا واجب ہے۔ حدیث سریف میں ہے کہ یہ معتدہ نہ رمین کپڑے پہتے، نہ سرمہاورخوشبولگائے، نہ خضاب لگائے،اور نہ زیور پہنے (مشکوۃ حدیث ۳۳۳،۶۳۳۳) سرمہاورخوشبولگائے، نہ خضاب لگائے،اور نہ زیور پہنے (مشکوۃ حدیث ۳۳۳،۶۳۳۳)

عدت وفات میں سوگ کرنے کی وجہ ۔ شوہر کی وفات کی عدت میں سوگ (ترک زینت) کرنادووجہ ہے۔ اس کو تھم ہے پہلی وجہ: شوہر کی وفات کے بعداس کی بیوی پرعدت: شوہر کے نسب کی حفاظت کے لئے واجب ہے۔ اس کو تھم ہے کہ نظار کرے، فوراً دوسرا نکاح نہ کرے۔ اور دوسروں کو بھی بیچکم ہے کہ زمانۂ عدت میں منگئی نہ جیجیں۔ اس تھم کا نقاضا یہ ہے کہ عورت زمانۂ عدت میں زینت جھوڑ وے۔ کیونکہ زیب وزینت مردوزن دونوں کی خواہش ابھارتی ہے۔ اور عدت میں شہوت کا جیجان بڑی خرابی کا باعث ہوسکتا ہے۔

دوسری وجہ: دیرینہ رفاقت اور کسن وفاکا تقاضایہ ہے کہ شوہر کی وفات پرعورت بدحال ہوجائے ،غم کی تضویر بن جائے۔اس کونہ کپٹروں کا خیال رہے نہ بالوں کا میلی کچیلی اور پراگندہ ہوجائے۔اورسوگ کرنے میں حسن وفا کے علاوہ بظاہرا پی نگاہ شوہر پررو کئے کے معنی کو بروئے کارلانا بھی ہے۔ یعنی وہ شوہر ہی کے لئے بنتی سنورتی تھی۔ پس جب بیاہی نہ ملے بہاں لف ونشر مشوش ہے۔ پہلے چار ماہ دس دن عدت ہونے کی وجہ بیان کرنی چاہئے تھی۔ مگر چونکہ اس کے ساتھ سوال وجواب ہیں اس لئے اس کو من خرکہ استال



ر ہاتو وہ کس کے لئے سنگار کرے؟!

طلاق رجعی میں سوگ نہ کرنے کی وجہ — جس عورت کوایک یا دورجعی طلاقیں دی گئی ہوں: وہ زمانۂ عدت میں سوگ نہیں کرے گی سوگ نہیں کرے گی۔ بلکہ خوب بن سنور کررہے گی۔ تا کہ شوہر کا دل اس کی طرف مائل ہو،اور جواجتماعیت بکھر گئی ہے اس کی دوبارہ شیرازہ بندی کی شکل بیدا ہو۔

مبتو تہ کا حکم ۔۔۔ جسعورت کوا یک یا ذوبا ئنہ طلاقیں دی گئی ہوں ، یا نتیوں طلاقیں دیدی ہوں: وہ زمانۂ عدت میں سوگ کرے گی یانہیں؟ اس میں اختلاف ہے: امام ابوحنیفہ اور امام احمد رحمہما اللہ کے نز دیک اس پرسوگ واجب ہے۔اور امام مالک اور امام شافعی رحمہما اللہ کے نز دیک واجب نہیں۔

یہ سئلہ روایات میں مصرّح نہیں۔ حدیث میں صرف متوفی عنہاز وجہا کے سوگ کابیان ہے۔ اس لئے دواماموں نے حکمت کی طرف نظر کی ، اور مبتوتہ پر بھی سوگ واجب کیا۔ حکمت وہی ہے جو پہلے گذر چکی کہ زیب وزینت شہوت ابھارتی ہے۔ اور زمانہ عدت میں شہوت کا بیجان بڑی خرابی کا باعث ہے۔ بیحکمت مبتوتہ میں بھی متحقق ہے۔ وہ شوہر پرحرام ہو چکی ہے۔ اور دوسروں کے لئے بھی عدت کے دوران راہ ورسم پیدا کرنا جا تر نہیں۔ پس اگر مبتوتہ بن سنور کر رہے گی تو فساد کا اندیشہ ہے۔ اس کو زمانہ عدت میں ایسار ہنا جا ہے کہ کسی کا دل اس کی طرف مائل نہ ہو۔

اور دوسرے دوامام کہتے ہیں کہ سوگ کرنے کا تھم حدیث میں متوفی عنہاز وجہا کے لئے ہے۔اور مطلقہ خواہ رجعیہ ہویا مہتو تہاں کے معنی میں نہیں۔ دونوں میں بڑا فرق ہے: شوہر کی وفات ایک ساوی آفت ہے۔اس سے عورت کوقد رتی طور پرصدمہ ہوتا ہے۔اور طلاق شوہرا ہے اختیار سے دیتا ہے،اور عورت کواس پرغصہ آتا ہے۔ پس وفات کی صورت میں سوگ کرنا تومعقول بات ہے۔ طلاق میں سوگ کرنے کے وئی معنی نہیں۔

عدت وفات کی مدت میں حکمت — متوفی عنهاز وجهاجب حاملہ نہ ہو،تواس کی عدت چار ماہ دس دن ہیں۔اور بیہ مدت تین وجہ سے مقرر کی گئی ہے:

پہلی وجہ: جارماہ کے تین چلے بنتے ہیں۔ یہا رہی مدت ہے جس میں جنین میں روح پڑتی ہے۔اور بچہ پیٹے میں حرکت کرنے لگتا ہے۔ پس اگر عورت حاملہ ہوگی تو اس مدت میں پتہ چل جائے گا۔اور دس دن کا اضافہ:اس لئے کیا گیا ہے کہ بچہ کی حرکت خوب ظاہر ہو جائے کیونکہ ابتداء میں حرکت ضعیف ہوتی ہے۔

دوسری وجہ جمل کا مغتاد زمانہ نو ماہ ہیں، بھی چنددن کم بھی رہ جاتے ہیں۔ جپار ماہ دس دن اس کا نصف ہیں۔اس مدت میں جو بھی عورت کود کیھتا ہےاول وہلہ ہی میں اس کوحمل کا پیتہ چل جاتا ہے۔

ملحوظہ: پہلی وجہ میں بچہ کی حرکت ہے حمل کا پتہ چلتا ہے، جس کو حاملہ ہی جان سکتی ہے۔اور دوسری وجہ میں پیٹ بڑھنے سے انداز ہ ہوتا ہے، جو ہر کوئی جان سکتا ہے۔ تیسری وجہ: زمانهٔ جاہلیت میں عدت وفات ایک پوراسال تھی۔اورطرح طرح کی پابندیاں تھیں۔حدیث میں ہے:
ایک عورت نے کہا: میری بیٹی کے شوہر کا انقال ہو گیا ہے۔اس کی آنکھیں دُھتی ہیں، کیا ہم سرمہ لگا سکتے ہیں؟ آپ نے منع کیا۔اس نے باربار دریافت کیا۔آپ نے ہر باریجی فرمایا کنہیں لگا سکتی۔اورفرمایا:إنسما هی اُربعهٔ اُشهوِ وعشر "، وقد کیات اِس نے باربار دریافت کیا۔آپ ہے۔جبرتم وقد کانت اِحداکن فی المجاهلیة ترمی بالبغرة علی راس الحول: وفات کی عدت چارمہینے دس دن ہی ہے۔جبرتم زمانهٔ جاہلیت میں سال پورا ہونے پر مینگئیاں بھیراکرتی تھیں (مشکوة حدیث ۲۳۳۹)

اس کی تفصیل بیہ ہے کہ زمانۂ جاہلیت میں شوہر کی وفات کے بعد عورت کو کال کوٹھڑی میں موند دیا جاتا تھا۔ جب سال پورا ہوتا تو نکالا جاتا۔اورا کیٹ ٹوکرہ مینگنیاں دی جاتیں۔وہ پوری ستی میں اس کو بکھیرتی تب عدت پوری ہوتی۔

شریعت نے اس معاملہ میں تخفیف کی۔ اور چار ماہ دس دن عدت مقرر کی۔ کیونکہ نصف سال بھی لمبی مدت ہے۔ اور چوھائی سال (تین ماہ) بہت کم مدت ہے۔ اتنی مدت میں نہ پیٹ بڑھتا ہے، نہ جنین میں روح پڑتی ہے۔ اور نصف اور رابع کے درمیان کسر ثلث ہی ہے۔ اور چار ماہ ایسی مدت ہے جس میں پیٹ بڑھ جاتا ہے، اور جنین میں روح پڑجاتی ہے، اس لئے سے درمیان کسر ثلث ہی ہے۔ اور جاری مدت ہے جس میں پیٹ بڑھ جاتا ہے، اور جنین میں روح پڑجاتی ہے، اس لئے سے کیا کہ جنین کی حرکت خوب واضح ہوجائے (پیوجہ شارح نے بڑھائی ہے) سوال: جب عدت کی بنیا دی مصلحت براء ت رحم جانتا ہے، تو عدت طلاق کی طرح عدت و فات بھی چین سے کیوں متعین نہیں کی ؟ رحم کا حال تو چیض ہی ہے معلوم ہوسکتا ہے۔

جواب: جیش عورت کا تھی معاملہ ہے۔ دوسروں کواس کا پیتہ عورت کے بتانے ہی ہے چل سکتا ہے۔ اس معاملہ میں اس پر اعتباد کر ناضروری ہے۔ اورعورتیں اس معاملہ میں حیلہ بازیاں بھی کرتی ہیں۔ عدت طلاق کے بعدارشاد پاک ہے: ﴿ وَ لَا يَحِتُ لَوْ مَنْ بِاللّٰهِ وَ الْيَوْمِ الآخِوِ ﴾ ترجمہ: اورمطاقہ عورتوں کے لئے یہ بات جائز اللهٔ فی اُدُ حَامِهِنَّ إِنْ کُنَّ یُوْمِنَ بِاللّٰهِ وَ الْیَوْمِ الآخِو ﴾ ترجمہ: اورمطاقہ عورتوں کے لئے یہ بات جائز الله نہ الله تعالیٰ ہے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ ہراور اور میں بیدا کیا ہے یعنیٰ جمل یا جیش اس کو چھیا کئیں، اگر وہ اللہ تعالیٰ ہراور اور میں عیس بیدا کیا ہے یعنیٰ جمل یا جیش اس کو چھیا کئیں، اگر وہ اللہ تعالیٰ ہراور اور میں اللہ بیدا کیا جائز اور کی جائز اور کی جائز اور کی جائز اور کی کے کر کا علاج بھی کرسکتا ہے۔ اس لئے طلاق کی صورت میں چونکہ جرموجود ہے: چیش کے ذریعہ عدت متعین کی گئی۔ کیونکہ براءت رخم کی معرفت میں وہی اصل ہے۔ اب شوہرخودا ہے معاملہ کود کچھےگا۔ این بھی جھےگا۔ اور آثار وعلیا مات سے حیش یا جمل کا اندازہ وگائے گا۔ اورعورت چالباذی کرے گی تو اس کی دارو گیر کرےگا۔ اور شوہر کی وفات کی صورت میں چونکہ صاحب جی موجود نہیں، اس لئے ضروری ہوا کہ اس کی عدت کی الی ظاہری چیز کے ذریعہ تعین کی جائے، صورت میں دوفا کہ سے بہ ہیں چونکہ صاحب جی موجود نہیں، اس لئے ضروری ہوا کہ اس کی عدت کی ایک ظاہری چیز کے ذریعہ تعین کی جائے، صورت میں دوفا کہ سے بہ نہیں؟ دوم: دو خاہری چیز: حیض کو بھی امرواقعہ بنا ہے۔ کیونکہ چار راہ دوئی بیٹ بڑھے ہیں۔ جس سے براءت رخم کا اندازہ ہوجا تا ہے۔

پانچوین سے مطلقہ غیر مدخولہ — وہ عورت جس کو صحبت یا خلوت سے پہلے طلاق دی ہو،اس پر پچھ عدت نہیں۔
سورۃ الاحزاب آیت ۳۹ ہے: ﴿ یُسْأَیُّهَا الَّنَذِیْنَ آمَنُوْ الْإِذَا نَکَحْتُمُ الْمُوْمِنَاتِ، ثُمَّ طَلَقْتُمُوْهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوْهُنَّ،
فَمَالَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُّوْنَهَا ﴾ ترجمہ: اے ایمان والواجب تم مسلمان عورتوں سے نکاح کرو، پھران کو ہاتھ لگانے
سے پہلے طلاق دیدو، تو تمہارے لئے ان پرکوئی عدت (واجب) نہیں، جس کوتم شارکر نے لگو۔

اوراس عورت پرعدت نہ ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ جب اس سے نہ صحبت ہوئی نہ خلوت تورہم کی حمل کے ساتھ مشغولیت کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ جو براءت رحم جاننے کے لئے عدت مقرد کی جائے۔ نہ اس کے ساتھ رفاقت رہی ہے نہ عہد وفا: جس کی خاطر عورت کوانتظار میں رکھا جائے۔

ملحوظہ نیہ پانچویں متم چونکہ منفی تھی اس لئے شاہ صاحب نے اس کو بیان نہیں کیا۔ پہلی چار متمیں جومثبت ہیں وہی بیان کی ہیں۔ تتمیم فائدہ کے لئے اس کا اضافہ کیا گیا ہے۔

وعدة المطلقة: ثلاثة قروء، فقيل: هي الأطهار، وقيل: هي الحيض:

وعلى أنها طهر: فالسر فيه: أن الطهر محلُّ رغبةٍ كما ذكرنا، فجُعل تكرارُها عدةً لازمةً، لتروِّى المتروِّى، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم في صفة الطلاق:" فتلك العدةُ التي أمر الله بالطلاق فيها" وعلى أنها حيض: فالحيض هو الأصل في معرفة عدم الحمل.

فإن لم تكن من ذوات الحيض لِصِغَرٍ أو كِبَرٍ : فتقوم ثلاثةُ أشهَر مقامَ ثلاثةٍ قروء: لأنها مظنتها، ولأن براء ةَ الرحم ظاهرةٌ، وسائر المصالح تتحقق بهذه المدة.

وفي الحامل: انقضاءُ الحمل: لأنه معرِّف براء ة رحمها.

والمتوفى عنها زوجها : تتربص أربعة أشهر وعشرًا. ويجب عليها الإحداد في هذه المدة، وذلك لوجوه:

أحدها: أنها لما وجب عليها أن تتربص، ولا تَنكح ولا تُخطب في هذه المدة حفظًا لنسب المتوفى عنها: اقتضى ذلك في حكمة السياسة أن تؤمر بترك الزينة، لأن الزينة تُهَيِّجُ الشهوة من الجانبين، وهيجانُها في مثل هذه الحالة مفسدة عظيمة.

و أيضًا: فإن من حُسْنِ الوفاء: أن تَحْزَنَ على فقده، وتصير تَفِلَةً شَعِثَةً، وأن تُحِدَّ عليه، فذلك من حُسْنِ وفائها، وتحقيق معنى قصر بَصَرِها عليه ظاهرًا.

ولم تؤمر المطلقة بذلك: لأنها تحتاج إلى أن تَتَزَيَّنَ، فيرغبُ زوجها فيها، ويكون ذلك معونةً في جمع ما افترقَ من شَمْلِهما. ولذلك اختلف العلماءُ في المطلقة ثلاثا: هل تتزينُ أم لا؟ فمن ناظرٍ إلى الحكمة، ومن ناظرٍ إلى عموم لفظ المطلقة.

وإنما عَيِّنَ في عدتها أربعةَ أشهر وعشرًا: لأن أربعةَ أشهرٍ هي ثلاثُ أربعيناتٍ، وهي مدةٌ تُنفخ فيها الروح في الجنين، ولايتأخر عنها تَحَرُّكُ الجنين غالبًا؛ وزِيد عشرٌ لظهور تلك الحركة.

وأيضًا: فإن هـذه المدةَ نصفُ مدةِ الحمل المعتاد، وفيه يظهر الحمل بادى الرأى، بحيث يعرفه كل من يرى.

وإنما شُرِعَ عدةُ المطلقة قروءً، وعدةُ المتوفى عنها زوجُها أربعةَ أشهرِ وعشرًا: لأن هنالك صاحبَ الحقِّ قائمٌ بأمره، ينظر إلى مصلحة النسب، ويَعرف بالمخايل والقرائن، فجاز أن تؤمر بما تختص به، وتُوُمِّنُ عليه؛ ولا يمكن للناس أن يعلموا منها إلا من جهة خبرها، وههناليس صاحبُ الحق موجودًا، وغيرُه لا يعرف باطنَ أمرها، ولا يَعرف مكايدَها كما يعرف هو، فوجب أن يُجعل عدتُها أمرًا ظاهرًا، يتساوى في تحقيقه القريبُ والبعيدُ، ويُحَقِّقُ الحيضَ: لأنه لا يمتد إليه الطهر غالبًا، أو دائمًا.

ترجمہ: اور مطلقہ (حائفہ ) کی عدت تین فحر و عیں: پھر کہا گیا: وہ پاکیاں ہیں۔ اور کہا گیا: وہ چض ہیں۔ اور قروء کے طہر ہونے کی تقدیم پر: راز اس میں ہیہ کہ پاکی رغبت کا موقع ہے، جیسا کہ ہم نے ذکر کیا۔ پس اطہار کی تکرار لیخی تین طہر لازی عدت بنائی گئی تا کہ و پنے والاسوج لے۔ اور وہ نہی کیانی پیکھیے کا ارشاد ہے الی آخرہ ۔ اور قروء کے چیض ہونے کی تقدیم پر: پس چیض ہی جمل نہ ہونے کو جانے میں اصل ہے۔ پس اگر عورت چیض والیوں میں سے نہ ہو: کم سی کی وجہ سے یا کہرئی کی وجہ سے: تو تین مہینے قروء کے قائم مقام ہوں گے۔ اس لئے کہ تین ماہ تین قروء کی احتمالی جگہ ہیں۔ اور اس لئے کہ پچودائی کا خالی بھوت : تو تین مہینے قروء کے قائم مقام ہوں گے۔ اس لئے کہ تین ماہ تین قروء کی احتمالی جگہ ہیں۔ اور اس لئے کہ پچودائی کا خالی ہونا ہدیمی ہے۔ اور دیگر مصالح اس مدت میں ہروئے کا رآ جاتے ہیں ۔ اور حاملہ میں (عدت ) حمل کا نہ رہنا ہے۔ اس لئے کہ حمل کو جُن دینا عورت کی بچودائی کی براءت کو بہچانوانے والا ہے ۔ اور اس عورت کی عدت جس کے شوہر کی وفات ہوگئی: میں سے: بیہ ہم کہ جب عورت پر واجب ہے کہ انظار کرے اور وہ اس مدت میں مورت پر سوگ کرنا واجب ہے۔ اور وہ سوگ کرنا چند وجوہ ہے ہم نے ہم نے مرنے میں سے: بیہ ہم کہ ہوت کو کھڑ کاتی ہے۔ اور اس جسی صوت کا ہم جان بردی خرائی ہو تھے کہ بسی صالت میں شہوت کا ہمجان بردی خرائی ہے۔ اور اس جسی سے اور خرائی ہو تا ہے اور نہ کے مورت : شوہر پر سوگ کرے کی بی وہ عورت کے حسن و فا ہے ہے، اور بظاہرا پنی نگاہ شوہر پر رو کئے کے معنی کو بروے کارال نے کے لئے ہے۔

اور مطلقہ (رجعیہ ) کوسوگ کرنے کا حکم نہیں دیا گیا: اس لئے کہ وہ اس بات کی مختاج ہے کہ مزین ہو، پس اس میں اس کا شوہر رغبت کرے۔ پس بیہ بات مددگار ہواس چیز کے جمع کرنے میں جو بھر گئی ہے ان دونوں کی اجتماعیت سے اور اس وجہ سے مطلقہ ثلاثہ (اور مطلقہ بائنہ) میں علماء نے اختلاف کیا ہے: پس کوئی تو حکمت کی طرف دیکھنے والا ہے، اور کوئی لفظ مطلقہ کے عموم کی طرف دیکھنے والا ہے، اور کوئی لفظ مطلقہ کے عموم کی طرف دیکھنے والا ہے۔

اور متوفی عنہاز وجہا (غیر حاملہ) کی عدت میں جار ماہ دس دن اس لئے متعین کئے ہیں کہ چار ماہ: تین چلتے ہیں۔اور دہ الی مدت ہے جسے میں جنین میں روح کھونکی جاتی ہے۔اور عام طور پراس مدت سے بیچھے نہیں رہتا جنین کا حرکت کرنا۔ اور دس دن زیادہ کئے گئے اس حرکت کے ظاہر ہونے کے لئے ۔ اور نیز: پس بیدت جمل کی معتاد مدت کا نصف ہے۔ اور اس میں اول وہلہ میں حمل ظاہر ہوتا ہے، بایں طور کہاس کو جو بھی دیکھتا ہے جان لیتا ہے۔

(سوال کا جواب) اور مطلقہ کی عدت قروء، اور متوفی عنہا زوجہا کی عدت: چاہ ماہ دی دن اس لئے مشروع کی گئی کہ وہاں یعنی طلاق کی صورت میں صاحب حق یعنی شوہرا ہے معاملہ کا انتظار کرنے والا ہے، نسب (بچ) کی مصلحت میں دیجھتا ہے، اور آ ثار وعلامات سے جانتا ہے (کھمل ہے یانہیں؟) پس جائز ہے کہ عورت تھم دی جائے (عدت گذار نے کا) ایسی چیز کے ذریعہ جس کے ساتھ وہ خاص ہے یعنی حیض کے ذریعہ جواس کا پرائیوٹ معاملہ ہے۔ اور جس کے سلسلہ میں عورت پراعتاد کیا جاتا ہے۔ اور جمکن نہیں ہے لوگوں کے لئے کہ وہ عورت کے حال کو جانیں مگراس کے بتلانے کی جہت میں عورت پراعتاد کیا جاتا ہے۔ اور نہیں جانتا ہے۔ اور یہاں یعنی عدت و فات میں صاحب حق موجو ذہیں ہے۔ اور غیر شوہر عورت کے معاملہ کے باطن کو نہیں جانتا ہوروہ عورت کے معاملہ کے باطن کو نہیں جانتا ہوروہ عورت کے معاملہ کے باطن کو نہیں جانتا ہوروہ عورت کے معاملہ کے باطن کو نہیں جانتا ہوروہ عورت کے معاملہ کے باطن کو نہیں جانتا ہوروہ عورت کے معاملہ کے باطن کو نہیں جاتا ہوروہ کی جائے ۔ اور عورت کی خاتی کی خاتی اس موں (۲) اور وہ امر ظاہر چین کو امر واقعہ بنائے۔ اس لئے کہ شان میہ ہو کہ اس امرفل ہرتک یعنی چار ماہ دس دن تک طہر عام طور پر یا تھی بھی دراز نہیں ہوتا۔

ظاہر تک یعنی چار ماہ دس دن تک طہر عام طور پر یا تھی بھی دراز نہیں ہوتا۔

تصحیح: شملهمامطبوعه میں شملهاتھا کے مخطوط کراچی ہے گی ہے۔

#### استبراء كي حكمت

حدیث (۱) — رسول الله میلانیماً آنیا نے اُوطاس کے قیدیوں کے بارے میں فرمایا:''کسی حاملہ مورت سے صحبت نہ کی جائے، جب تک اس کا بچہ پیدا نہ ہوجائے، اور کسی غیر حاملہ مورت سے صحبت نہ کی جائے، جب تک اس کوا یک حیض نہ آ جائے'' (مشکلوۃ حدیث ۳۳۳۸)

حدیث (۲) — رسول اللہ مِثَالِنَّهِ اَیک قریب الولادت عورت کے پاس سے گذرے۔ آپ نے اس کے بارے حافی ایک اس کے بارے میں دریافت کیا۔لوگوں نے بتایا کہ فلال کی باندی ہے۔آپ نے پوچھا: کیاوہ اس سے نزدیک ہوتا ہے؟ یعنی صحبت کرتا ہے؟لوگوں نے کہا: ہاں! آپ نے فرمایا:'' بخدا! میں نے اس پرالی لعنت بھیخے کا ارادہ کیا جواس کے ساتھاس کی قبر میں داخل ہو! وہ اس بچہ سے خدمت کیے لے گا، جبکہ وہ خدمت لینا اس کے لئے جائز نہیں ہوگا؟ یا وہ اس کو وارث کیے بنائے گا، جبکہ وہ خدمت لینا اس کے لئے جائز نہیں ہوگا؟ یا وہ اس کو وارث کیے بنائے گا، جبکہ وہ وارث بنانا اس کے لئے جائز نہیں ہوگا؟'' (مشکوۃ حدیث ۲۳۳۷ باب الاستبراء)

تشرتے: استبراء کے لغوی معنی ہیں: پا گی طلب کرنا۔ اورا صطلاحی معنی ہیں: جب باندی میں نئی ملکیت پیدا ہوتو ایک حیض کے ذریعہ رحم کی صفائی معلوم کرنا۔ یعنی جب کوئی شخص کسی باندی کا مالک ہو، خواہ جنگ میں گرفتار شدہ عورت حصہ میں آئے، یا باندی کوخریدے یا بخشش میں ملے: تو آقاپر واجب ہے کہ ایک حیض آئے تک ، اور حاملہ ہوتو وضع حمل تک اس سے صحبت نہ کرے۔ اور استبراء کا وجوب دووجہ سے ہے:

پہلی وجہ: استبراء اس لئے ضروری ہے کہ رحم کی صفائی معلوم ہوجائے۔ اور نسب میں اختلاط نہ ہو۔ نسب میں اختلاط کی صورت میہ ہوتی ہے کہ ایک باندی آقا سے حاملہ ہے۔ گرحمل ابھی ابتدائی مرحلہ میں ہے۔ مثلاً ایک ماہ کا ہے۔ اور خود عورت کو بھی اس کا حساس نہیں۔ اور ملکیت بدل گئی۔ اور دوسرے آقانے فوراً صحبت شروع کر دی۔ پھر آٹھ ماہ بعد بچہ پیدا ہواتو وہ دوسرے آقابی کا سمجھا جائے گا، کیونکہ اس کے فراش پر بیدا ہوا ہے۔ گرحقیقت میں وہ بچہ اس کا نہیں۔ اور اگر دوسرا آقا ایک حیض آئے گا، تو اس کے مل کا بیتہ چل آقا ایک حیض آئے تک انتظار کرے گا، تو جب باندی کو حاملہ ہونے کی وجہ سے چیش نہیں آئے گا، تو اس کے مل کا بیتہ چل جائے گا۔ اور آقا وضع حمل تک صحبت کرنے سے رکار ہے گا، اور بچہ صاحب حتی کا ہوگا۔

دوسری وجہ: استبراء اس لئے بھی ضروری ہے کہ احکام شرع میں التباس نہ ہو۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ جب عورت حاملہ ہوتی ہے اور اس سے صاحب حق (شوہریا آقا) کے علاوہ کو کی شخص صحبت کرتا ہے، تو تجربہ سے یہ بات ثابت ہے کہ اس دوسری صحبت کا بچہ کی نشو ونما پر اثر پڑتا ہے۔ اور بچہ میں دومشا بہتیں پیدا ہوتی ہیں: ایک: اس شخص کی مشابہت جس کے نطفہ سے بچہ پیدا ہوا ہے۔ دوسری: اس شخص کی مشابہت جس نے زمانۂ ممل میں عورت سے صحبت کی ہے۔ یہ بات حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے واضح کی ہے۔ یہ بات حضرت عمر صفی اللہ عنہ نے واضح کی ہے:

حدیث — سلیمان بن بیارر حمیاللہ کہتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عند زمانۂ جاہلیت کے بچوں کواس شخص کے ساتھ ملاتے تھے جوز مانۂ اسلام میں اس کا دعوی کرتا تھا۔ چنا نچہ آپ کے پاس دو شخص آئے۔ دونوں ایک عورت کے بچے کے دعویدار تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ عند نے قیافہ شناس کو بلایا اس نے دونوں شخصوں کو دیکھا اور کہا: دونوں اس بچہ میں شریک ہیں۔ حضرت عمر شنے دُرّہ سے اس کو تنہید کی ( کیونکہ ایک بچہ دو شخصوں کا نہیں ہوسکتا) پھر آپ نے عورت کو بلایا۔ اور اس سے کہا: مجھے حضرت عمر شنے کہا: میہ بچہ ان دومیں سے ایک کا تھا۔ دومیر سے پاس آتا تھا جبکہ میں اپنے آتا کے اونٹ چراتی تھی۔ پس وہ اپنا واقعہ بتلا! اس نے کہا: یہ بچہ ان دومیں سے ایک کا تھا۔ دومیر سے پاس آتا تھا جبکہ میں اپنے آتا کے اونٹ چراتی تھی۔ پس وہ

له قیافہ:ایک علم ہے جس کے ذریعہ خدوخال اور علامات سے نسب کا انداز ہ لگاتے ہیں اا



اس عورت سے جدانہیں ہوا۔ یہاں تک کہ دونوں نے خیال کیا کہ مل تھہر گیا۔ پھراس نے آنا بند کر دیا۔ پس اس بچہ پرخون بہائے گئے۔ یعنی اس کے خمیر میں عورت کا خون شامل ہوا۔ پھر اس کی جگہ اس دوسر شخص نے لیلی ۔ پس میں نہیں جانتی کہ بچہان دومیں سے کس کا ہے؟ راوی کہتے ہیں: قیافہ شناس نے نعرہ تکبیر بلند کیا۔ اور حضرت عمرؓ نے لڑکے ہے کہا: وَ الِ أَيَّهُ مِا شَتَ: توجس سے جاہے ہوالات (آپس کی دوی ) کر (موطاما لگہ: ۲۰۰۷ کتاب الاقصیة حدیث ۲۲)

یمی بات دوحدیثوں ہے بھی مفہوم ہوتی ہے:

پہلی حدیث: رسول اللہ مِتَلِائِنَدِیَا ﷺ نے فر مایا:''کسی ایسے مخص کے لئے جواللہ تعالیٰ پراور قیامت کے دن پرایمان رکھتا ہے جائز نہیں کہ وہ اپنا پانی غیر کی کھیتی کو پلائے'' یعنی دوسرے کی حاملہ عورت سے صحبت کرے (مشکوۃ حدیث ۳۳۳۹)اس حدیث میں اشارہ ہے کہ صحبت بچہ کے نشو ونما پراٹر انداز ہوتی ہے۔

دوسری حدیث: وہ ہے جوابھی گذری کہوہ اس بچہ سے خدمت کیے لے گاالی آخرہ۔

اس حدیث کا مطلب نیہ ہے کہ غیر شوہر کی صحبت کے بعد حاملہ عورت جو بچہ جنے گی ،اس میں دومشا بہتیں ہو تگی۔اور ہرایک مشابہت کا حکم مختلف ہوگا۔ باندی کے شوہر کی مشابہت بچہ کو غلام ، اور آقا کی مشابہت بیٹا بنائے گی۔ اور پہلی مشابہت کا حکم آزادی مشابہت کا حکم آزادی مشابہت کا حکم آزادی مشابہت کا حکم آزادی ہے یعنی بچہ آزاد ہوگا ،اور باپ کی میراث کا مستحق ہوگا۔ پس چونکہ حاملہ سے جماع کرنا: بچہ میں احکام شرع کے اشتباہ کا باعث ہاس سے جماع کرنے کی ممانعت کردی۔

قال صلى الله عليه وسلم: "لاتوطاً حاملٌ حتى تَضَعَ، ولا غيرُ ذاتِ حملٍ حتى تحيض حَيضةً" وقال صلى الله عليه وسلم: "كيف يستَخْدِمُه وهو لايحل له؟ أم كيف يُوَرِّثُه وهو لايحل له؟" أقول: السر في الاستبراء: معرفةُ براء ة الرحم، وأن لا تختلطَ الأنسابُ.

فإذا كانت حاملًا: فقد دلّت التجربة على أن الولدَ في هذه الصورة يأخذ شِبْهَيْنِ: شِبْهُ من خُلق من مائه، وشِبْهُ من جامع في أيام حمله، بَيَّنَ ذلك أَثَرُ عمر رضى الله عنه، وهو إيماء قولهِ صلى الله عليه وسلم: "لايحلُّ لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر: أن يَسْقِى ماء ه زَرْعَ غيره" وقولِه عليه السلام: "كيف يستخدمه" إلح:

معناه: أن الولد الحاصل بعد جماع الحُبلى فيه شِبْهَانِ، لكل شبهٍ حكمٌ يُنَاقِض حكمَ الشِبْهِ الآخَرِ: فَشِبْهُ الأول يَجعل الولد عبدًا، وشِبْهُ الثانى يجعله ابنًا، وحكمُ الأول: الرقُ، ووجوبُ الخدمة عليه لمولاه، وحكمُ الثانى: الحريةُ، واستحقاقُ الميراث؛ فلما كان الجماع سببَ التباس أحكام الشرع في الولد: نَهنى عنه، والله أعلم.

ترجمہ: واضح ہے۔ بیرخیال رہے کہ بچہ ایک ہی کے نطفہ سے پیدا ہوتا ہے۔ دوسرے کی صحبت کا بچہ کی نشو ونما پر عورت کے اس خون کے واسطہ سے جو حمل میں شامل ہوتا ہے: اثر پڑتا ہے۔ واللّٰداعلم

# باب ——۱۱ اولا داورغلام باند بوں کی تربیت نسب کی اہمیت

نسب کی حفاظت انسانوں کا فطری جذبہ ہے۔ اچھی نشو ونما والے تمام علاقوں کے لوگوں میں دوبا تیں ضرور پائی جاتی ہیں۔ ایرا ایک اوگ باپ دادا کی طرف اپنی نسبت پیند کرتے ہیں۔ اورا گرکوئی اس نسبت میں طعن کر بے تو اسے ناپ ندکرتے ہیں۔ البتہ اگر نسب کی رزالت کی وجہ سے یا کسی غرض سے جیسے جلب منفعت یا دفع مضرت کی وجہ سے نسبت نہ کر بے تو وہ دوسری بات ہے۔ دوم : ہرکوئی ایسی اولاد کا خواہش مند ہوتا ہے جواس کی طرف منسوب ہو، اور اس کے بعد اس کی قائم مقامی کر ہے۔ لوگ انہائی کوشش کرتے ہیں، اور پوری تو انائی خرچ کرتے ہیں کہ ان کی اولا دہوجائے۔ پس دنیا جہاں کے تمام لوگوں کا بیا تفاق بلا وجہ نہیں ہوسکتا بلکہ لوگ اس پر اس لئے منفق ہیں کہ یہ دونوں مقاصد فطری ہیں۔ انسانوں کی گھٹی میں بڑے ہوئے ہیں۔

اورآ سانی شریعتوں کا مدارتین باتوں پرہے: ایک: تمام وہ مقاصد جوفطری ہیں، اور جن میں مناقشہ اور جھگڑا ہوتا ہے: ان کو باقی رکھا جائے۔ رائگال نہ کیا جائے۔ دوم: ان مقاصد میں سے ہرصاحبِ بن کو پوراحق دیا جائے۔ کسی کاحق مارانہ جائے۔ سوم: ان مقاصد میں ظلم اور حق تلفی کی ممانعت کر دی جائے۔ چنانچے ضروری ہوا کہ شارع علیہ السلام نسب سے بحث کریں۔ اور اس کے احکام منضبط کریں۔

#### ﴿ تربية الأولاد والمماليك﴾

اعلم: أن النسب أحدُ الأمور التي جُبل على محافظتها البشرُ، فلن ترى إنسانا في إقليم من الأقاليم الصالحة لِنَشْءِ الناس إلا وهو يُحب أن يُنسب إلى أبيه وجده، ويكره أن يُقدح في نسبته إليه ما اللهم! لعارض: من دَناء ة النسب، أو غرض: من دفع ضُرِّ، أو جلبِ نفع، ونحو ذلك؛ ويُحب أيضًا: أن يكون له أو لادٌ يُنسبون إليه، ويقومون بعدَه مقامَه، فربما اجتهدوا أشدَ الاجتهاد؛ وبذلوا طاقتَهم في طلب الولد؛ فما اتفق طوائفُ الناس على هذه الخصلة إلا لمعنىً



من جبلتهم؛ ومبنى شرائع الله على إبقاء هذه المقاصد التي تجرى مَجْرَى الجبلة، وتجرى فيها المناقشة والمشاحَّة، والاستيفاءِ لكل ذى حق حقَّه منها، والنهى عن التظالم فيها؛ فلذلك وجب أن يَبحث الشارع عن النسب.

ترجمہ: اولا داور غلام باندیوں کی پرورش کا بیان: جان لیں کہ نسب ان چیزوں میں سے ایک ہے جن کی حفاظت کرنے پر انسان پیدا کئے گئے ہیں۔ پس آپ ہرگز نہیں دیکھیں گے کسی انسان کو، لوگوں کی نشو ونما کے لئے اچھے علاقوں میں سے کسی علاقتہ میں، مگراس حال میں کہ دہ پہند کرتا ہوگا کہ وہ اپنے باپ دادا کی طرف منسوب کیا جائے۔ اور وہ ناپہند کرتا ہوگا کہ ان دونوں کی طرف اس کی نسبت میں عیب نکالا جائے۔ اے اللہ! مگر کسی عارض کی وجہ ہے: جیسے نسب کی رزالت، یا کسی غرض کی وجہ ہے: جیسے نسب کی رزالت، یا کسی غرض کی وجہ ہے: جیسے کسی معفرت کا جائ اور اس کے بانند۔ اور پہند کرتا ہوگا کہ اس کے لئے ایسی اولا دہو جو اس کی طرف منسوب کی جائے۔ اور جو اس کے بعد اس کی قائم مقامی کرے۔ پس کبھی لوگ انتہائی کوشش کرتے ہیں، اور اپنی طافت خرج کرتے ہیں اولا دکی طلب میں یعنی ہر طرح کا علاج کراتے ہیں۔ پس لوگوں انتہائی کوشش کرتے ہیں، اور اپنی طافت خرج کرتے ہیں اولا دکی طلب میں یعنی ہر طرح کا علاج کراتے ہیں۔ پس لوگوں کے گروہ اس بات پرنہیں مفاقت اور خالفت ہوئی کر اپنی کسی اولاد کی طلب میں گئی ہوئی ہوئے مگر اپنی کسی مفاقت اور خالفت ہوئی مقاصد کو پامالنہیں کرتی۔ اور اللہ کی شریعتوں کا مدار اُن مقاصد کو پائی ایسی مقاصد کو بیا کہیں میا ہم ظلم کرنے کی ممانعت پر ہے۔ پس اس جہ جو تی والے کے لئے اس کے تی کوان مقاصد میں سے، اور ان مقاصد میں باہم ظلم کرنے کی ممانعت پر ہے۔ پس اس وجہ سے میں کہ موالے کی ایسی منافعت پر ہے۔ پس اس وجہ سے میں دور کی ہوا کہ شارع علیا الملام نسب سے بحث کریں۔

ترکیب:لِنَشْ متعلق م الصالحة سه الاستیفاءاور النهی کاعطف إبقاء پر ہے۔ تصحیح: تجری مجری مطبوعہ میں تجوی بجری تھا۔ تیجے مخطوط کراچی سے کی ہے۔

ہے۔

ہے۔

ہے۔

ہے۔

### نسب:شوہر سے ثابت ہونے کی وجہ

حدیث — عتبہ بن ابی وقاص نے مرتے وقت اپنے بھائی حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ کو بیذ مہداری سونی تھی کہ زمعہ کی باندی کالڑکا میر ابیٹا ہے۔ جب موقعہ ملے اس کو لے لینا۔ چنا نچہ فتح مکہ کے موقع پر حضرت سعد ٹنے اس کو بیہ کہہ کرلے لیا کہ بیمیر ابھتیجا ہے۔ عبد بن زمعہ آڑے آیا۔ اس نے کہا: میر ابھائی ہے۔ دونوں بیمعاملہ رسول اللہ میلائیڈیڈیٹر کی خدمت میں لے گئے۔ ہرایک نے اپنا دعوی پیش کیا۔ رسول اللہ میلائیڈیڈیٹر نے عبد بن زمعہ کے تق میں فیصلہ فر مایا لیعنی اس کو زمعہ کا بیٹا قرار دیا۔ اور فر مایا: "بچہ فراش کے لئے ہے، اور زانی کے لئے سنگ ہے!" بھر آپ نے حضرت سود ق

رضی اللہ عنہا کواس کڑکے سے پردہ کرنے کا حکم دیا کیونکہ وہ عتبہ کے مشابہ تھا۔ چنانچے موت تک حضرت سود ہ نے اپنے اس بھائی کونہیں دیکھا۔ اور ایک روایت میں ہے:''اے عبد بن زمعہ! وہ تیرا بھائی ہے، اس وجہ سے کہ وہ اس کے باپ کے فراش پر پیدا ہوا ہے''(مشکوۃ حدیث ۳۳۱۲ ہاب اللعان)

وللعاهر الحجو: زانی کے لئے سنگ ہے: کے دومطلب بیان کئے گئے ہیں:(۱) نامرادی یعنی زانی کیلئے نامرادی ہے،اس سے نسب ثابت نہیں ہوگا۔ جیسے کہا جاتا ہے: بیدہ التسر اب:اس کے ہاتھ میں مٹی ہے!اور کہا جاتا ہے: بیدہ الحجو:اس کے ہاتھ میں پتھر ہے! یعنی ناکام ونامراد ہے(۲)اور سنگساری یعنی زانی کوسزادی جائے گی۔

تشری جمنکوحہ میں میں میں میں میں میں جا بہت ہوگا۔ بشرطیکہ شوہرا نکارنہ کرے۔اورا گرشوہرا نکار کرے اورعورت کے بیچ کا نسب شوہر ہی ہے تابت ہوگا۔ بشرطیکہ شوہرا نکارنہ کرے اور جو شخص زنا کی بنیاد اورعورت زنا کا اقرار نہ کرے تو لعان کرایا جائے گا، پھر تفریق کے بعد بچہ مال کی طرف منسوب ہوگا۔اور جو شخص زنا کی بنیاد پر نسب کا دعوی کرے: اس کو نامراد کیا جائے گا۔ بلکہ اس کو مزادی جائے گی۔ حدیث کے دوسرے جملہ میں پہلے جملہ کی تعلیل ہے۔ یعنی نسب صاحب فراش ہی ہے کیوں ثابت ہوتا ہے: اس کی وجہ بیان کی گئی ہے۔اور چونکہ دوسرے جملہ کے دومطلب بیان کے گئے ہیں،اس لئے وجہیں بھی دوہیں۔شاہ صاحب قدس سروفر ماتے ہیں:

زمانهٔ جاہلیت میں اولا دحاصل کرنے کی بہت تی الیم صورتیں رائج تھیں جوشرعاً درست نہیں تھیں۔ان میں سے بعض کی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے وضاحت کی ہے۔ جب نبی صَلائقاً وَیَلِمُ کی بعثت ہوئی تو بیساری راہیں مسدود کردی گئیں۔ اور فیصلہ کردیا گیا کہ'' بچے فراش کے لئے ہے''اوریہ فیصلہ دووجہ سے کیا گیا:

پہلی وجہ: شوہر کا پنی ہیوی کے ساتھ ایساا خصاص کہ دوسرا قطعاً اس میں دخل نہ دے سکے: اُن مصالح ضرور یہ میں سے جہن پرنوع انسانی کے افراد کا بقاء موقوف ہے۔ اس سے خاندانوں کا قو ام ہوتا ہے جونوع انسانی کا امتیاز ہے۔ اور اس کا تقاضایہ ہے کہ نسب کے دعوی میں اس شخص کو نامراد کیا جائے جوراہِ راست کی خلاف ورزی کر کے کسی عورت سے بدوں اختصاص اولا دحاصل کرنا چاہتا ہے۔ تاکہ اس کی ناک خاک آلود ہو، اس کا مقصد پامال ہو، اور بینا کا می اس نعل کے ارادہ پراس کے لئے تازیانہ ہے۔ ارشاد نبوی: ' زانی کے لئے سنگ ہے!'' کا مطلب اگر نامرادی لیا جائے تو یہ وجہ اس سے صاف مفہوم ہوتی ہے۔

دوسری وجہ:حقوق میں جب کشاکشی ہو،اور ہرایک اپنے لئے بچہ کادعوی کرہے: تو اس شخص کے دعوی کو ترجیح دینا ضروری ہے جوواضح دلیل پیش کرے۔اور عام لوگوں کے نز دیک قابل ساعت بات کہے یعنی شوہر کی بات قبول کی جائے گی جو کہتا ہے کہ یہ میری بیوی کی اولا دہے۔اور جو شخص الی بات کہتا ہے جواس کوگنہ گارتھراتی ہے،اور سزادہی کا دروازہ کھولتی ہے یاوہ نسب کے دعوی میں اقرار کرتا ہے کہ اس نے اللہ کی نافر مانی کی ہے یعنی زنا کیا ہے،اور مع ہذا اس کی بات ایسا پوشیدہ امر ہے جس کا پیتا اس کے بتلانے ہی سے چل سکتا ہے:الیشخص کا دعوی گاؤخور داور گمنا م کیا جائے۔اس کی

بات درخوراعتناء نتهجھی جائے۔

اس کی نظیر: لعان کا واقعہ ہے: جب شوہر نے مہر کی واپسی کا مطالبہ کیا تو آپ نے فرمایا:'' اگر تونے عورت پر جھوٹا الزام لگایا ہے: تو مہر کی واپسی بہت ہی دور کی بات ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۳۳۰۱) اسی طرح جوزنا کی بنیاد پرنسب کا دعوی کرتا ہے: اس کا دعوی بھی مردود ہے۔

اگرارشادنبوی:"زانی کے لئے سنگ ہے!"کا مطلب سنگساری لیاجائے تواس وجہ کی طرف اشارہ ہے۔ یعنی جو گِناہ کی بات کہتا ہے اور لائق سزاجرم کا اقرار کرتا ہے: اس کی بات کیسے سلیم کی جائے؟ اور اس سے نسب کیسے ثابت کیاجائے؟ وہ تو سزا کا تحق ہے!

قال صلى الله عليه وسلم: "الولد للفراش، وللعاهر الحجر" فقيل: معناه الرجم، وقيل: الخَيْبة. أقول: كان أهل الجاهلية يبتغون الولد بوجوه كثيرة لا تُصَحِّحُها قوانينُ الشرع، وقد بَيَّنَتْ بعضَ ذلك عائشةُ رضى الله عنها، فلما بُعث النبي صلى الله عليه وسلم سُدَّ هذا الباب، وَخُيِّبَ العاهرُ.

وذلك: لأن من المصالح الضرورية التي لايمكن بقاء بني نوع الإنسان إلا بها: اخصاص الرجل بامرأته، حتى يُسَدَّ بابُ الازدحام على الموطوء قرأسا، ومن مقتضى ذلك: أن يُخَيَّبَ من عصى هذه السنة الراشدة، وابتغى الولد من غير اختصاص، إرغامًا لأنفه، وازدراءً بأمره، وزجرًا له أن يَقْصُدَ مثلَ ذلك؛ وإلى هذا الإشارةُ في قوله عليه السلام: "للعاهر الحجر" إن أريد معنى الخيبة، كما يقال: بيده التراب، وبيده الحجر.

وأيضًا: فإذا تزاحمت الحقوق، وادعى كلِّ لنفسه: وجب أن يُرَجَّعَ من يتمسَّك بالحجة الظاهرة المسموعة عند جماهير الناس، والذى يتمسك بمايزيد اللائمة عليه، ويفتح باب ضرب الحد، أو يعترف فيه بأنه عصى الله، وكان مع ذلك أمراً خفيا، لا يُعلم إلا من جهة قوله: فمن حق ذلك: أن يُهجر ويُخمل؛ وقد اعتبر النبي صلى الله عليه وسلم مثلَ هذا المعنى، حيث قال في قصة اللعان: "إن كذبتَ عليها فهو أبعدُ لك" وإليه الإشارة في قوله: "وللعاهر الحجر" إن أريد معنى الرجم بالحجارة.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: جاہلیت کے لوگ اولا دطلب کیا کرتے تھے ایسے بہت سے طریقوں سے جن کوشریعت کے قوانین درست قرار نہیں دیتے۔ اوران میں سے بعض کی حضرت عائشہرضی اللہ عنہانے وضاحت کی ہے۔ پس جب نبی عَلَائْتُوَائِیمُ مبعوث کئے گئے تو یہ دروازہ بند کردیا گیا۔اورزانی کونا مراد کیا گیا۔



اوروہ بات یعنی شوہر سےنسب ثابت ہونا:اس لئے ہے کہان ضروری مصلحتوں میں سے جو کہ ناممکن ہے نوع انسانی کے افراد کا بقاءمگرانہیں مصالح کے ذریعہ: مرد کا اپنی بیوی کے ساتھ اختصاص ہے، یہاں تک کہ بیوی پر بھیڑ کرنے کا دروازہ بالکل ہی بند کردیا جائے۔اوراس کے مقتضی ہے یہ بات ہے کہ وہ مخص نامراد کیا جائے جو اِس راہ ہدایت کی خلاف ورزی کرتا ہے۔اورکسی اختصاص کے بغیراولا دحیا ہتا ہے۔اس کی ناک کوخاک آلود کرنے کے لئے ،اوراس کے معاملہ (دعوئی نسب) کی تحقیر کرنے کے لئے ،اوراس کو جھڑ کئے کے لئے کہ وہ ایسی بات کا ارادہ کرے۔اوراس وجہ کی طرف اشارہ ہے نبی مَلِلنَّیْکَیِّمْ کے ارشاد میں کہ'' زانی کے لئے سنگ ہے!''اگر نامرادی کےمعنی لئے جائیں۔جبیبا کہ کہا جاتا ہے:''اس کے ہاتھ میں مٹی!''اور''اس کے ہاتھ میں پھر!''(یعنی بیمعنی عربی محاورات کے مطابق ہیں۔اوریہاں لف ونشرمشوشؑ ہے۔جومعنی بعد میں بیان کئے ہیں اس کو پہلی وجہ قر ار دیا ہے۔تقریر میں تر تیب بدل دی ہے) — اور نیز: پس جب حقوق میں کشکش ہو،اور ہرایک اپنے لئے بچہ کا دعوی کرے،تو ضروری ہے کہاں شخص کوتر جیح دی جائے جوالیی بات سے دلیل پکڑتا ہے جو واضح اور عام لوگوں کے نز دیک قابل ساعت ہے۔اور جوشخص ایسی بات سے دلیل پکڑتا ہے جواس کے لئے ملامت کو بڑھاتی ہے بیعنی گنہ گارتھہراتی ہے،اورحد جاری کرنے کا درواز ہ کھولتی ہے، یا وہ اس معاملہ میں بینی بچہ کے نسب کے معاملہ میں اقر ارکرتا ہے کہ اس نے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کی ہے یعنی وہ اس کی زنا کی اولا دہے، اور مع ہذاوہ کوئی پوشیدہ امرہے، جواس کے بتلانے ہی کے ذریعیہ جانا جاتا ہے بعنی اس کی بات شک کے دائر ہیں آتی ہے: توالیمی بات کے لئے سزاوار بیہ ہے کہ وہ رائگاں اور گمنام کی جائے۔ یعنی قبول نہ کی جائے ۔ اور نبی مِلاَیْمَایَا ﷺ نے اس جیسی بات کا اعتبار کیا ہے۔ چنانچیآ پؑ نے لعان کے واقعہ میں فرمایا:''اگرتو نے عورت پرجھوٹ بولا ہے: تب تو مہر کی واپسی اور بھی دور کی بات ہے 'اوراس ( دوسری ) وجہ کی طرف اشارہ ہے آپ کے ارشاد میں: ''اورزانی کے لئے سنگ ہے!''اگرسنگیار کرنے کے معنی مراد لئے جائیں۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

## غیرباپ کی طرف انتساب ممنوع ہونے کی وجہ

حدیث — رسول الله صَلائعَاتَهُمْ نے فر مایا: ''جس نے اپنے باپ کےعلاوہ کی طرف اپناانتساب کیا،حالانکہوہ جانتا ہے کہوہ اس کا باپنہیں: تو جنت اس پرحرام ہے!''(مشکوۃ حدیث۳۳۳باباللعان)

تشری کی کھے لوگ تکتے مقاصد کے لئے اپنے باپ سے اعراض کرتے ہیں۔اور غیر باپ کی طرف اپناانتساب کرتے ہیں جوحرام ہے۔اور بیہ بات دووجہ سے ممنوع ہے:

پہلی وجہ: اس میں باپ کی حق تلفی اور اس کے ساتھ نارواسلوک ہے۔اس لئے کہ بیہ باپ کی امیدوں پر پانی پھیرنا

﴿ لَوَ وَرَبِيَالْمِيرَانِ ﴾

ہے۔ ہر باپ اپنی نسل کا بقاء جا ہتا ہے۔ اور جا ہتا ہے کہ اس سے پھوٹنے والی شاخوں کے ذریعہ اس کا نام باقی رہے۔ اور باپ نے اپنے بچہ کی پرداخت میں جومحنت کی ہے اس کی ناشکری اور اس کے ساتھ بدمعاملگی ہے۔احسان کا بدلہ احسان ہوتا ہے۔ ناشکری اور بدعہدی نہیں ہوتا۔

دوسری وجہ: جس طرح بچے ابتدائے آفرینش میں باپ کی نصرت ومعاونت کامختاج ہے، باپ بھی ناتوانی کے زمانہ میں اولاد کی نصرت ومعاونت کامختاج ہے۔ اور یہی بات قبیلہ اور سوسائٹ میں نصرت ومعاونت کو وجود میں لاتی ہے۔ پس اگر باپ سے اولاد کے ہٹ جانے کا سلسلہ چل پڑے گا تومصلحت را نگاں ہوجائے گی۔ اور ساتھ ہی خاندانوں کے انساب باہم خلط ملط ہوجائیں گے۔کون کس خاندان کا ہے یہ بات نامعلوم ہوجائے گی۔

قال صلى الله عليه وسلم: "من ادَّعلى إلى غير أبيه، وهو يَعلم أنه غيرُ أبيه، فالجنة عليه حرام" أقول: من الناس من يقصد مقاصد دَنِيَّة، فيرغب عن أبيه، وينتسب إلى غيره: وهو ظلمٌ وعقوق: لأنه تحييبُ أبيه، فإنه طلب بقاء نسلِه المنسوبِ إليه، المتفرعِ عليه، وتركُ شكرِ نعمتِه، وإساءة معه.

وأيضًا: فإن النصرة والمعاونة لابد منها في نظام الحي والمدينة، ولو فُتح باب الانتفاء من الأب لأهملتُ هذه المصلحةُ، ولا خُتَلَطَتُ أنسابُ القبائل.

ترجمه: واضح بـ لغت: إدَّعى: انتسب. إدَّعى إلى فلان: غير باپ كلطرف اپن كومنسوب كرنا ..... إنتفى: دور هونا، ثمنا انتفى من الشيئ: في تكانار برى الذمه هوجانار

تركيب: توكُ شكو اور إساء ة كاعطف تخييبُ پر ہے۔

W

# غیر کا بچہ توم میں ملانے ،اور بچے کے نسب کا انکار کرنے پروعید کی وجہ

حدیث — رسول الله مِیالیَّیَاوِیمُ نے فرمایا: '' جسعورت نے کسی قوم میں ایسے بچے کوداخل کیا، جواس قوم کانہیں، تو اسعورت کا الله تعالیٰ ہے کچھ تعلق نہیں۔اورالله تعالیٰ اس کو ہرگزا پنی بہشت میں داخل نہیں کریں گے — اورجس شخص نے اپنے بچہ کا انکار کیا، حالانکہ وہ اس کی طرف (امید بھری نظروں ہے) دیکھ رہاہے، تو الله تعالیٰ (قیامت کے دن) اس سے پردہ کرلیں گے۔اوراس کوتمام مخلوقات کے سامنے رسواکزیں گے' (مشکوۃ حدیث ۳۳۱۲)

تشریح: غیرکا بچیقوم میں ملانے کی بہت می صورتیں ہو سکتی ہیں۔مثلاً :عورت کوطلاق ہوئی یا شوہر کی وفات ہوئی ،اور

وہ حاملہ تھی۔ مگراس نے غلط بیانی کی اور عدت ختم ہونے کا دعوی کیا ،اور دوسرا نکاح کرلیا۔ پھر چھے ماہ کے بعد بچہ پیدا ہوا تو دوسرے شوہر کا ہوگا۔ حالا نکہ وہ اس کانہیں۔

وعید کی وجہ: نذکورہ عورت کواس کی اس حرکت پروعیداس لئے سنائی گئی ہے کہ عدت ونسب وغیرہ معاملات میں عورت پر بھروسہ کیا گیا ہے۔ یعنی اس کی خبر پراعتاد کیا جاتا ہے۔ اوراس کو پیتم دیا گیا ہے کہ وہ نسبوں میں اشتباہ بیدانہ کرے۔ پس جوعورت اس کی خلاف ورزی کرے گی وہ وعید کی مستحق ہے۔

خاص وعید کی وجہ: حدیث میں ایسی عورت کو دووعید میں سنائی گئی ہیں: ایک: یہ کہاس کا اللہ تعالیٰ ہے کچھ علق نہیں۔ یعنی وہ اللہ تعالیٰ کی مقبول بندی نہیں ۔ دوسری: یہ کہ اللہ تعالیٰ اس کواپنی بہشت میں داخل نہیں کریں گے۔ یہ خاص وعیدیں دووجہ ہے سنائی گئی ہیں:

پہلی وجہ:عورت اپنی اس حرکت سے نظام عالَم کوخراب کرتی ہے۔اورانسانوں کے فطری جذبات کو پامال کرتی ہے۔ اورا پسے لوگوں پرمقرب فرشتوں کی لعنت برئتی ہے۔ کیونکہ ملاً اعلیٰ کوانسانوں کی صلاح وفلاح کے لئے دعا ئیں کرنے کا، اور جونظام عالم کوخراب کرتے ہیں ان پرلعنت جیجنے کا حکم ہے۔اور جس عورت پرملاً اعلیٰ کی لعنت برئتی ہے۔وہ اللہ کی مقبول بندی نہیں رہتی۔

دوسری وجہ:عورت کی اس حرکت ہے بچے کے باپ کی امیدوں پر پانی پھر جاتا ہے۔ کیونکہ اس کا بچہ دوسرے کومل جاتا ہے۔ نیزعورت اپنی اس حرکت ہے بچہ کی کفالت کا بوجھ دوسروں پر ڈال دیتی ہے، جس کا وہ بچنہیں ۔اورحقوق تلفی کرنے والا جنت سے محروم رہتا ہے۔ چبانچہ شہید کا قرضہ بھی معاف نہیں ہوتا۔

نسب کا انکارکرنے پروعید کی وجہ: جو شخص اپنے بچہ کا انکارکرتا ہے، وہ بچہ کودائی ذلت کا،اورا یسے عار کا نشانہ بناتا ہے جو کہھی ختم ہونے والانہیں۔اوروہ اس طرح کہ اب بچہ بے باپ کا ہوگیا۔اور باپ کی اس حرکت سے بچہ کی جان بھی ضائع ہوتی ہے۔اوروہ اس طرح کہ اب کی کفالت کرنے والا کوئی نہیں ۔پس بیحرکت ایک اعتبار سے تل اولا د کے مترادف ہے۔ نیز وہ بچہ کی مال کو بھی دائی ذلت اور جمیشہ کے لئے باقی رہنے والے عار کا نشانہ بناتا ہے۔اس لئے وہ وعید کا تحق ہے۔

وقال صلى الله عليه وسلم: "أيما امرأة أدخلتُ على قوم، من ليس منهم، فليست من الله فى شيئ، ولن يُدخلَها الله جنته. وأيما رجل جحد ولده، وهو ينظر إليه، احتجب الله منه، وفَضَحَه على رء وس الخلائق"

أقول: لما كانت المرأةُ مُؤْتَمَنَةً في العدة ونحوها، مأمورةً أن لا تُلَبِّسَ عليهم أنسابَهم: وجب أن تُرَهَّبَ في ذلك. وإنما عوقبتُ على هذا: لأنه سعى في إبطال مصلحةِ العالَم، ومناقضةٌ لما في جبلة النوع، وذلك جالبٌ بغضَ الملأ الأعلى، حيث أمروا بالدعاء لصلاح



النوع. وأيضًا: ففى ذلك تخييب لوالده، وتضييقٌ وحملٌ لِثِقُلِ الولد على آخرين. والرجلُ إذا أنكر ولدَه فقد عَرَضَه للذُّلِّ الدائم، والعارِ الذى لاينتهى، حيث لانسب له، وأضاع نسمته، حيث لا مُنفق عليه، وهو يُشبه قتلَ الأولاد من وجه؛ وعَرَّضَ والدتَه للذل الدائم، والعارِ الباقى طَول الدهر.

ترجمہ:جب عورت:عدت اوراس جیسی باتوں میں جروسہ کی ہوئی تھی ، تھم دی ہوئی تھی کہ وہ لوگوں پران کے نسبوں کو مشتبہ نہ کرنے قضر وری ہوا کہ وہ اس سلسلہ میں ڈرائی جائے ۔ اوروہ اس طرح اس لئے سزادی گئی کہ اس کا بیٹل دنیا کی مصلحت کو باطل کرنے گی کوشش ہے۔ اور نوع انسانی کی فطرت میں جو بات ہے اس کو توڑنا ہے۔ اور یہ چیز ملا اعلی کی مصلحت کو باطل کرنے گی کوشش ہے۔ اور نوع انسانی کی بہودی کے لئے دعا کرنے کا ۔ اور نیز: پس شدید نفرت کو تھینچنے والی ہے، بایں وجہ کہ وہ تھی میں ملانا ہے۔ اور دوسروں پر تنگی کرنا اور ان پر بیچے کا بوجھ ڈالنا ہے۔ اس عمل میں بچہ کے باپ کی امیدوں کو فاک میں ملانا ہے۔ اور دوسروں پر تنگی کرنا اور ان پر بیچے کا بوجھ ڈالنا ہے۔ اور آدمی نے جب اپ کی امیدوں کوفی کر بی تھیں ملانا ہے۔ اور اس کی فالت اور ایسے عار کے در پے کیا جوختم ہونے والا نہیں ، بایں طور کہ اس پر کوئی خرج کرنے والا نہیں رہا۔ اور اس کی ماں کو (بھی ) وائی ذلت اور ایس کی ماں کو (بھی ) وائی ذلت اور رہتی و نیا

تک عارکے درپے کیا۔ تصحیح: تخییب لوالدہ اصل میں تخییب لولدہ تھا۔ اور لثقل الولد اصل میں لنقل الولد تھا۔ پیچے مخطوط کراچی ہے گ ہے۔

\$

## عقيقه كحكمتين

زمانهٔ جاہلیت میں لوگ اپنی اولا دکاعقیقہ کیا کرتے تھے۔عقیقہ ان کے نزدیک ایک لازمی بات اور ضروری طریقہ تھا۔ اور اس میں بہت ی ملتی ، مدنی اور ذاتی مصلحتیں تھیں۔ چنانچہ نبی سِلائیسَائِیا ﷺ نے اس کو باتی رکھا۔خود بھی عقیقہ کیا ،اور دوسروں کو بھی اس کی ترغیب دی۔عقیقہ کی چند محتی درج ذیل ہیں:

پہلی مصلحت: عقیقہ سے لطیف پیرا بیمیں بچہ کے نسب کی تشہیر ہوتی ہے۔ اور بچہ کے نسب کی تشہیراس لئے ضروری ہے کہ کل کوکوئی ایسی و لیے ہات نہ کہے جو بچہ کونا پہند ہویعنی کوئی اس کے نسب میں طعن نہ کرے۔ اور تشہیر کا پیطریقہ مناسب نہیں کہ باپ گلی گلی چلاتا پھرے کہ میرے یہاں پیدا ہوا ہے۔ بچہ کے نسب کی اشاعت کا بہترین طریقہ عقیقہ کرنا ہے۔ جیسے خانہ آبادی کی تشہیر کا بہترین طریقہ و لیمہ ہے۔ بیمدنی (معاشرتی) فائدہ ہے۔

دوسری صلحت:عقیقه کرناانفاق فی سبیل الله ہے۔اس ہے بخل کاازالہ ہوتا ہے،اورطبیعت میں فیاضی پیدا ہوتی ہے ۔ بیذاتی فائدہ ہے۔

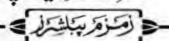
تیسری صلحت :عیسائیوں کے یہاں جب بچہ پیدا ہوتا تھا،تو وہ اس کوایک زردیانی میں رنگتے تھے۔اوراس کووہ معمودیہ (Baptism) کہتے تھے۔اوروہ یہ مانتے تھے کہ اس ہے بچہ پکاعیسائی بن جاتا ہے۔ چنانچہ نبی میلائیوں کے لئے اس کے مقابل عقیقہ مشروع کیا، جو بچہ کے ملت صنفی کا فر دہونے کا اور ملت ابراہیم واساعیل علیہاالسلام کے تابع ہونے کا اعلان ہے ۔ یہلی مصلحت ہے۔

فائدہ:سورۃ البقرۃ آیت ۱۳۸میں جوارشاد پاک ہے:''اللّٰہ کارنگنا!اوراللّٰہ ہے بہتر رنگنےوالا کون ہے؟!''بیارشاد ہم شکلی کےطور پر نازل ہوا ہے، یعنی اے مسلمانو! کہوہم نے اللّٰہ کارنگ ( دین حق) قبول کیا، جواس دین میں داخل ہواوہ سابقہ تمام گنا ہوں سے پاک ہوگیا (بیفائدہ کتاب میں ہے)

دونوں بزرگانِ ملت کی مشابہت اختیار کی جاتی ہے ۔ یہ بھی ماتی مصلحت ہے۔
چھٹی صلحت: عقیقہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ممل کی محاکات ہے، جیسے صفا ومروہ کی سعی حضرت ہاجرہ رضی اللہ عنہا کی مشقت کی محاکات ہے، جیسے صفا ومروہ کی سعی حضرت ہاجرہ رضی اللہ عنہا کی مشقت کی محاکات ہے (رحمۃ اللہ ۱۳۳۶) ۔ بچہ کی ولادت کے ابتدائی ایام میس عقیقہ کرنا ہاہے کہ ل میں یہ خیال پیدا کرتا ہے کہ اس نے بھی بچہ کواسی طرح قربان کردیا، جس طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام نے صاحب زادے کو قربان کی تابعد اربی ہے ۔ شیخے مصلحت ہے۔
کیا تھا۔ بس بیا کا برملت کے ساتھ احسان (نیک سلوک) اور ان کی تابعد اربی ہے ۔ شیخے مصلحت ہے۔

ساتوین مسلحت: عقیقه میں فدریہ کے معنی بھی ہیں۔اس سے بچے کی بلائیں دور ہوتی ہیں۔حدیث میں ہے:''لڑکا گروی رکھا ہوا ہے'' یعنی لڑکا معرض آفات میں رہتا ہے:''عقیقہ کے ذریعہ اس کو چھڑایا جاتا ہے'' یعنی عقیقہ سے اس ک آفات دور ہوتی ہیں۔

تجربه: میراایک بچه(مولانامفتی حسین احمرصاحب پالن پوری استاذ حدیث جامع مسجد امرومه) پیدائش بیارتها۔



پیٹ کی شکایت تھی۔عقیقہ کرنے کی گنجائش نہیں تھی۔ہمت کر کے دو بکروں کا عقیقہ کیا۔اس کے بعد معلوم نہیں کب وہ بچہ ٹھیک ہوگیا!

واعلم: أنَّ العربَ كانوا يَعُقُون عن أولادهم، وكانت العقيقةُ أمرًا لازمَّا عندهم وسنةً مؤكدةً، وكان فيها مصالح كثيرة، راجعة إلى المصلحة الملّية، والمدنية، والنَّفْسِيَّة، فأبقاها النبي صلى الله عليه وسلم، وعمل بها، ورغّب الناس فيها:

فمن تلك المصالح:

التلطُّفُ بإشاعة نسب الولد، إذلا بد من إشاعته، لئلا يقالَ فيه: مالايحبه؛ ولايَحْسُنُ أن يدور في السكك، فينادِي: أنه وُلد لي ولدًا فتعين التلطف بمثل ذلك.

ومنها: اتباعُ داعيةِ السخاوة، وعصيانُ داعية الشح.

ومنها: أن النصارى كانوا إذا وُلد لهم ولد صبغوه بماء أصفر، يسمونه المَعُمُوْدِية، وكانوا يقولون: يصير الولد به نصرانيًا — وفي مشاكلة هذا الاسم نزل قوله تعالى: ﴿ صِبْغَةَ الله، وَمَنْ أَخْسَنُ مِنَ اللهِ صَبْغَةً ﴾ — فاستحب أن يكون للحنيفيين فعلٌ بإزاء فعلهم ذلك، يُشعر بكون الولد حنيفيا، تابعا لملة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام.

وأشهر الأفعال المختصة بهما، المتوارثة في ذريتهما: ما وقع له عليه السلام من الإجماع على ذبح ولده، ثم نعمة الله عليه: أن فداه بذبح عظيم.

وأشهر شرائعهما: الحج الذي فيه الحلق والذبح، فيكون التشبهُ بهما في هذا تنويها بالملة الحنيفية، ونداءً أن الولد قد فُعل به مايكون من أعمال هذه الملة.

ومنها: أن هذا الفعل في بَدْءِ و لادته يُخَيَّلُ إليه أنه بذل ولدَه في سبيل الله، كما فعل إبراهيم عليه السلام، وفي ذلك تحريكُ سلسلةِ الإحسان والانقياد، كما ذكرنا في السعى بين الصفا والمروة.

ترجمہ: اور جان لیں کہ عرب اپنی اولاد کاعقیقہ کیا کرتے تھے۔اور عقیقہ ان کے نزدیک ایک لازی بات تھی اور پختہ طریقہ۔اوراس میں بہت سی محتین تھیں جو نہ ہی ،معاشرتی اور ذاتی مسلحتوں کی طرف لوٹے والی تھیں۔ چنا نچہ نبی ﷺ اللہ علی اور فورعقیقہ کیا،اورلوگوں کواس کی ترغیب دی \_\_\_\_ پس ان مصالح میں سے:(۱) بچہ کے نسب کی اشاعت کا لطیف طریقہ اپنانا ہے۔ کیونکہ بچ کے نسب کی تشہیر ضروری ہے، تا کہ نہ کہی جائے اس کے بارے میں وہ بات مسل کو وہ پسند نہ کرے۔اورا چھا نہیں کہ باپ گلیوں میں گھو ہے، پس اعلان کرے کہ اس کے یہاں بچہ پیدا ہوا ہے۔ پس حس کووہ پسند نہ کرے۔ اورا چھا نہیں کہ باپ گلیوں میں گھو ہے، پس اعلان کرے کہ اس کے یہاں بچہ پیدا ہوا ہے۔ پس

متعین ہوگیااس جیسا خوبصورت طریقہ اختیار کرنا — (۲) اور ان میس ہے: جذبہ سخاوت کی پیروی اور جذبہ بخل کی نافر مانی ہے — (۳) اور ان میس ہے: یہ ہے کہ نصاری: جب ان کے یہاں کوئی بچے پیدا ہوتا خاتو وہ اس کوا یک زرد پانی ہے سے رنگتے تھے، جس کووہ معمود یہ کہتے ہیں۔ اور وہ کہا کرتے تھے: اس ہے بچے عیسائی بن جاتا ہے — (فاکدہ) اور اس نام کی ہمشکلی میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد نازل ہوا: ''اللہ کارنگا! اور اللہ ہے بہتر رنگنے والا کون ہے؟'' — پس نی میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد نازل ہوا: ''اللہ کارنگا! اور اللہ ہے بہتر رنگنے والا کون ہے؟'' — پس نی میں گائی ہے ہے کہ اور پہندکیا کہ دین حفیف والوں کے لئے کوئی عمل ہونصاری کے اس عمل کے مقابلہ میں، جو بچے کے ملت صفیفی کا ہونے کی اور ملت ابراہیم واساعیل علیہ السلام کے تابع ہونے کی آگاہی و ہے — (۳) اور ان اعمال میں جوان دونوں کے ساتھ ختص ہیں، اور جوان دونوں کے ساتھ ختص ہیں، سب سے زیادہ خشہور بات وہ ہے جوابراہیم علیہ السلام کے پیش آئی یعنی ان کا اپنے بچکوؤن کے کرنے کا پیختہ ارادہ کرنا، پھر اللہ تعالیٰ کا ان پر انعام فرمانا، بایں طور کہ ایک بڑا ذبیحہ اساعیل علیہ السلام کے فدید میں دیدیا — (۵) اور ان دونوں کی شریعتوں کا مشہور ترین عمل :وہ جو ہے جس میں سر منڈ انا اور قربانی کرنا ہے (نقتہ ہم وتا خیر ہے) کیس ان دونوں کی شریعتوں کا مشہور ترین عمل :وہ جو ہے جس میں سر منڈ انا اور قربانی کرنا ہے (افقہ ہم وتا خیر ہے) کیس ان دونوں کے ساتھ وہ عمل کیا گیا جو اس کا بہت کا عمال میں ہے کہ بیگ کی ولادت کے شروع عمل کیا گیا جو اس میت کے اعمال میں ہے کہ ایک اور ان عمل دی کوراہ خدا میں نیک سلوک اور تابعداری کی زنجیر کو بلانا ہے جیسا کہ ہم نے صفاومروہ کی سعی کہ بیان میں ذکر کیا ہے۔

تبصبحیع: فدکورہ عبارت سے پہلے مطبوعات میں عنوان المعیقیقۃ تھا۔ گریے عنوان کسی مخطوطہ میں نہیں۔اس کئے حذف کیا گیاہے۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

## ساتویں دن عقیقه کرنے، بال منڈانے اور نام رکھنے کی وجہ

حدیث (۱) — رسول الله عِلاَیْنَا یَکِیلُمْ نے فرمایا ''لڑے کے ساتھ عقیقہ ہے' بینی لڑے کا عقیقہ ہونا ہی چاہئے۔لڑی کی بہنست لڑے کا عقیقہ موں اسل مقصود جانور ذرج بنسبت لڑے کا عقیقہ موں اسل مقصود جانور ذرج بنسبت لڑے کا عقیقہ میں اصل مقصود جانور ذرج کرنا ہے۔ پھر دعوت کرے یا گوشت تقسیم کرے: دونوں با تیں برابر ہیں:''اور اس سے تکلیف دہ چیز دور کرو' بینی سرکے بال اور ہاتھ پاؤل کے ناخن کا لُو ،اور ممکن ہوتو ختنہ بھی کرادو (مقلوة حدیث ۲۱۲۹ کتاب الصید و الذبائح، باب العقیقة) حدیث (۲) سول الله علیقی کے ذریعہ حدیث (۲) — رسول الله علیقی کے فرمایا:''لڑکا گروی رکھا ہوا ہے' بینی آفات میں محبوں ہے:''عقیقہ کے ذریعہ وہ چیڑایا جاتا ہے' بینی عقیقہ اس کا فدید بن جاتا ہے۔اور وہ آفات سے نے جاتا ہے:''لیس اس کی طرف سے ساتویں دن

جانورون كياجائي،اوراس كانام ركهاجائي،اوراس كاسرمند اياجائي، (مشكوة عديث ١٥٣)

تشریح: عقیقہ کے مامور بہ ہونے کی وجوہ ابھی گذریں — اور ساتویں دن کی تخصیص دووجہ ہے :

پہلی وجہ: ولا دت اور عقیقہ کے درمیان فصل ضروری ہے۔ کیونکہ ولا دت کی ابتداء میں اہل خانہ زنچہ بچہ کوسنوار نے میں مشغول ہوتے ہیں۔ پس اس وقت میں عقیقہ کرنے کا حکم دینا مناسب نہیں۔اس سے گھروالوں کی مشغولیت دو چند ہوجائے گی۔

دوسری وجہ: بھی جانورفوراً مہیانہیں ہوتا۔ تلاش کرنا پڑتا ہے۔ پس پہلے ہی دن عقیقہ کرنے کا حکم دینے میں ننگی ہے۔ اور سات دن معتد بہ فصل ہے، نہ کم نہ زیادہ ،اس لئے ساتویں دن عقیقہ کرنے کا حکم دیا۔

اورجانورذن کرنے کے بعد سرمنڈانے میں حاجیوں کی مشابہت اختیار کی جاتی ہے،جیسا کہ ابھی گذرا — اور ساتویں دن نام رکھنے کی وجہ بیہ ہے کہ اس سے پہلے نام رکھنے کی پچھٹرورت نہیں۔

فائدہ جقیقی ساتویں دن عقیقہ کرنا ضروری نہیں۔اس سے پہلے بھی کیا جاسکتا ہے،اور بعد میں بھی۔اور بعد میں حکمی ساتویں دن کالحاظ مستحب ہے،ضروری نہیں۔کسی بھی دن عقیقہ کیا جاسکتا ہے۔ یہی حکم نام رکھنے کا ہے۔ پیدائش سے پہلے بھی نام رکھا جاسکتا ہے۔

قال صلى الله عليه وسلم: "مع الغلام عقيقة، فأهريقوا عنه دمًا، وأميطوا عنه الأذى "وقال صلى الله عليه وسلم: " الغلام مرتَهَن بعقيقته، تُذبح عنه يوم السابع، ويُسَمَّى، ويُحْلَقُ رأسُه " أقول: أما سببُ الأمر بالعقيقة فقد ذكرنا. وأما تخصيص اليوم السابع:

فلأنه لابد من فصل بين الولادة والعقيقة، فإن أهله مشغولون بإصلاح الوالدة والولد في أول الأمر، فلايكلَّفون حينئذ بما يُضاعِف شغلَهم.

وأيضًا: فرب إنسان لايجد شاةً إلا بسعى، فلو سُنَّ كونُها في أول يوم لضاق الأمر عليهم؛ والسبعةُ أيامٍ: مدةٌ صالحةٌ للفصل المعتد به، غير الكثير.

وأما إماطة الأذى: فللتشبه بالحاج، وقد ذكرنا.

وأما التسمية: فلأن الطفل قبل ذلك لا يحتاج أن يسمى.

ترجمہ:واضح ہے....فإن أهله كي خمير" بچه كے باپ" كى طرف عائد ہے....حديث ميں بعقيقته كاتعلق يُفَكُّ محذوف ہے۔





## بچہ کے بالوں کو جاندی سے تو لنے کی وجہ

حدیث — حضرت علی رضی الله عنه بیان کرتے ہیں که رسول الله صلافقی الله عنه کی طرف سے بکری کا عقیقه کیا۔ اور فرمایا: '' فاطمہ! اس کا سرمنڈ ادو، اور اس کے بالوں کے ہم وزن چاندی خیرات کرؤ' (مشکوۃ حدیث ۱۵۳ به روایت منقطع ہے اور نسائی میں صبحے سند سے روایت ہے کہ آپ نے حضرات حسنین کی طرف سے دو دومینڈھوں کا عقیقہ کیا۔ مشکوۃ حدیث ۱۵۵ ہے)

تشری : بچکا پیٹ سے باہر آ جانا ایس نعت ہے جس کا شکر بجالا نا ضروری ہے۔ یونکہ بچہ جب تک پیٹ میں ہے اس کی دید ہے محرومی ہے۔ اور جب پیدا ( ظاہر ) ہوگیا تو اس سے آ کھے شڈی ہوتی ہے۔ اور شکر بیادا کرنے کی بہترین صورت بیہ ہے کہ نعت سے مواز نہ کر کے شکر بجالا یا جائے ۔ جیسے قابلِ زکات مال گن کراور حساب لگا کرز کو قادا کرنا: ایسے ہی اندازے سے زکو ق نکالنے سے بہتر ہے۔ اور نومولود کے بال پیٹ کی زندگی کا بقیہ ہیں۔ اور ان کا دور کرنا نئی مستقل زندگی کی علامت ہے۔ اس لئے جب وہ بال کا ٹے گئے ، اور نئی زندگی کا آغاز ہوا تو بہترین طریقہ پرشکر بجالانے کے لئے ان کو چاندی سے تو لئے کا تھم دیا سے اور چاندی کی تخصیص اس لئے کی کہ سونا زیادہ گراں ہے۔ اور وہ مالداروں ہی کومیسر آتا ہے۔ اور کسی اور سامان سے مثلاً غلہ سے بالوں کو تو لا جائے گا تو وہ بے قدر مال ہوگا۔ عام طور پر بال چارگرام ہوتے ہیں۔ اتنا گیہوں خیرات کرنا کیا معنی رکھتا ہے؟! اور اتن چاندی کی اہمیت ہے!

وعَقَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الحسن بشاة، وقال: " يا فاطمةُ! الحلِقِي رأسه، وتصدَّقي بزنَةِ شَعره فضةً"

أقول: السبب في التصدق بالفضة: أن الولد لما انتقل من الجَنِينيَّةِ إلى الطفلية: كان ذلك نعمة يجب شكرها، وأحسنُ ما يَقع به الشكرُ: بما يُؤْذِنُ أنه عِوَضُه، فلما كان شعر الجنين بقية النشأة الجَنِينيَّةِ، وإزالتُه أما رة للاستقلال بالنشأة الطفلية: وجب أن يؤمر بوزن الشَعر فضة. وأما تخصيص الفضة: فلأن الذهب أغلى، ولا يجده إلا غنى، وسائر المتاع ليس له بال بزنة شَعر المولود.

ترجمہ: چاندی خیرات کرنے کی وجہ بیہ کہ بچہ جب جنین ہونے سے طفل ہونے کی طرف منتقل ہوا تو وہ ایسی نعمت تھی جس کا شکر بجالا ناضروری تھا۔ اور بہترین وہ چیز جس کے ذریعی شکرادا ہوتا ہے: ایسی چیز سے شکرادا کرنا ہے جوآگا ہی دے کہ یہ شکر فلال نعمت کا ہے۔ پس جب جنین کے بال پیٹ کی زندگی کا بقیہ تھے، اور ان کا از الہ شیر خوارگی کی زندگی کے ساتھ مستقل

ہونے کی علامت تھا، تو ضروری ہوا کہ بالوں کو چاندی سے تولئے کا حکم دیا جائے ۔ اور رہی چاندی کی شخصیص: پس اس لئے کہ سونا زیادہ گراں ہے۔ اور وہ مالدار ہی کومیسر آتا ہے۔ اور نومولود کے بالوں کے برابر دیگر سامان کی پچھا ہمیت نہیں۔ تصحیح: بما یؤ ذن مطبوعہ میں مایؤ ذن تھا۔ تھچے مخطوط کراچی سے گی ہے۔ حہ

## بچہ کے کان میں اذان دینے کی حکمت

حدیث — حضرت ابورا فع رضی الله عنه بیان کرتے ہیں: میں نے نبی مِیَالْاَئِیَاوَیَکِمْ کُود یکھا: آپ نے حضرت حسن رضی الله عنه کے کان میں نماز والی اذ ان دی، جب ان کوحضرت فاطمه رضی الله عنها نے جنا یعنی ولا دت کے بعد فوراً اذ ان کہی (مشکلوۃ حدیثے ۱۵۷۲)

تشریح: نومولود کے کان میں اذان دووجہ سے دی جاتی ہے:

پہلی وجہ: وہ ہے جوعقیقہ کی حکمتوں میں آ چکی ہے یعنی اس ہے ملت کا آ واز ہ بلند ہوتا ہے۔ کیونکہ اذ ان اسلام کا شعار اور دین محمدی کا بلند پر چم ہے۔

دوسری وجہ: اذان سے شیطان بھا گتا ہے (مشکوۃ حدیث ۱۵۵ باب فضل الأذان) اور حدیث میں ہے کہ بچہ کوولادت کے ساتھ ہی شیطان ستا تا ہے، جس سے بچہ چلا تا ہے (بخاری حدیث ۱۳۳۳) پس ولادت کے بعد فوراً اذان وینا شیطان کو بھانے کے ساتھ ہی سے بچہ کو پریثان نہ کرے سے پھر مطلق اذان دینا کافی نہیں۔ بلکہ بچہ کے ساتھ اس کی تخصیص ضروری ہے۔ اس لئے بچہ کے کان میں اس کی آواز پہنچائی جاتی ہے۔

## لڑے کے عقیقہ میں دو بکروں کی وجہ

حدیث — حضرت ام گرزرضی الله عنها ہے مروی ہے کہ رسول الله عَلَیْا اَللهُ عَلَیْا اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلِی اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلِیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ اللهُل

وأذَّنَ رسول الله صلى الله عليه وسلم في أُذن الحسن بن على، حين ولدته فاطمةُ: بالصلاة" أقول: السـر فـي ذلك: مـا ذكـرنـا فـي الـعقيقة من المصلحة الملية: فإن الأذان من شعائر الإسلام، وأعلام الدين المحمدي، ثم لابد من تخصيص المولود بذلك الأذان، ولا يكون إلا بأن يُصَوَّتَ به في أُذنه.

وأيضًا: فقد علمتَ أن من خاصية الأذان أن يفر منه الشيطان، والشيطانُ يؤذى الولد في أول نشأته، حتى ورد في الحديث أن استهلالَه لذلك.

قال صلى الله عليه وسلم: "عن الغلام شاتان، وعن الجارية شاة"

أقول: يستحب لمن وجد الشاتين أن يَنْسُكَ بهما عن الغلام؛ وذلك: لما عندهم أن الذُكرانَ أنفعُ لهم من الإناث، فناسب زيادةَ الشكر، وزيادةَ التنويه به.

ترجمه: واضح بـ سلصلاة: أَذُن ئُم مُتعلق ب ساعلام مفرد عَلَمَ : پرچم، جمندُ السسصَوَّتَ به: پِكارنا، آوازلگانا سستهلال: چِلانا۔

公

#### ا چھے ناموں کی وجہ

حدیث — رسول الله صَلائعَاقِیَامُ نے فر مایا:''الله تعالیٰ کوتمہار ہے ناموں میں سب سے زیادہ محبوب نام:عبدالله اور عبدالرحمٰن ہیں'' (مشکوۃ حدیث ۵۲ کے ساب الآداب، باب الأسامی)

تشريح: فدكوره نام دووجه سے الله تعالی كوسب سے زیاده محبوب ہیں:

پہلی وجہ:شریعت نے اصلاح حال کے لئے جوتد ابیراختیار کی ہیں،ان میں ایک تدبیر بیہ کے دنیوی معاملات میں ذکرالہی شامل کیا جائے۔تا کہ وہ دعوت حق کا ذریعہ بن جائیں (رحمۃ اللہ:۵۷۲) پس جب بچہ کا نام عبداللہ اور عبدالرحمٰن رکھا جائے گا،اوراس نام سے پکارا جائے گاتو تو حید کی یادتازہ ہوگی۔

دوسری وجہ: عرب وعجم میں اپنے معبودوں کے نام سے نام رکھنے کا رواج ہے۔ پس جب نبی ﷺ کی بعثت نشانہائے تو حید کوقائم کرنے کے لئے ہوئی تو ضروری ہوا کہ ناموں میں بھی اس کالحاظ کیا جائے یعنی ایسے نام رکھے جا کیں جن سے تو حید کا اعلان ہو۔

سوال: ان دوناموں کےعلاوہ اور بھی نام ہیں جن میں عَبْدی اضافت اللّٰہ تعالیٰ کی کسی صفت کی طرف کی جاتی ہے جیسے عبدالعلیم اور عبدالسمع وغیرہ۔اوران ہے بھی تو حید کا اعلان ہوتا ہے۔ پھر مذکورہ دونام ہی اللّٰہ تعالیٰ کوسب سے زیادہ محبوب کیوں ہیں؟

جواب: بیدونام الله تعالی کے مشہورنام ہیں۔ الله تواسم علَم ہے۔اور الرحمیٰ صفت ِ خاصہ ہے۔ غیر الله پران ناموں کا پین سیادی تا سے اللہ تعالیٰ کے مشہورنام ہیں۔ الله تواسم علَم ہے۔اور الرحمیٰ صفت ِ خاصہ ہے۔ غیر الله پران ناموں کا اطلاق نہیں ہوتا۔اور دیگرصفات کااطلاق غیراللّٰہ پر بھی ہوتا ہے۔اس لئے یہی دونام اللّٰہ تعالیٰ کوزیادہ محبوب ہیں۔

محداوراحمد: پبندیدہ نام ہونے کی وجہ: یہاں سے یہ بات بھی ہوجھی جاستی ہے کہ محداوراحمد: نین وجوہ سے پبندیدہ نام ہیں : اول: لوگ قابل احترام اسلاف کے ناموں پر نام رکھتے ہیں۔ اور بید دونوں سرورکو نین میلائی آئی آئی کے نام ہیں۔ دوم: ان ناموں سے بھی دین اسلام کا تعارف ہوتا ہے اور اس کی شان بلند ہوتی ہے ۔ سوم: یہ نام رکھنے میں اس بات کا اعتراف ہے کہ نام رکھنے والے اور جس کا نام رکھا گیا ہے: سب حضرت محدوا حمد میلائی آئی گئی کے لائے ہوئے وین کوما نے والے ہیں۔

قال صلى الله عليه وسلم: " أحب الأسماء إلى الله عبد الله وعبد الرحمن"

اعلم: أن أعظم المقاصدِ الشرعية أن يُذْخَلَ ذكرُ الله في تضاعيف ارتفاقاتهم الضرورية، ليكونَ كلُّ ذلك ألْسِنَةً تدعو إلى الحق، وفي تسمية المولود بذلك إشعار بالتوحيد.

وأيضًا: فكان العربُ وغيرهم يسمون الأولادَ بمن يعبدونه، ولما بُعث النبي صلى الله عليه وسلم مُقِيْمًا لمراسم التوحيد، وجب أن يُسَنَّ في التسمية أيضًا مثلُ ذلك.

وإنما كان هذان الاسمان أحبَّ من سائر ثما يُضاف فيه العبدُ إلى اسم من أسماء الله تعالى : لأنهما أشهرالأسماء، ولايُطلقان على غيره تعالى، بخلاف غيرهما.

وأنت تستطيع أن تعلم من هذا سِرَّ استحباب تسميةِ المولود بمحمد وأحمدَ، فإن طوائفَ الناس أولعوا بتسمية أو لادهم بأسماء أسلافهم المعظّمين عندهم، وكاد يكون ذلك تنويها بالدين، وبمنزلة الإقرار بأنه من أهله.

رکھتے ہیں کہ جانیں اس سے جمحداوراحمہ کے ساتھ بچہ کے نام رکھنے کے استخباب کاراز:(۱) پس بیٹک لوگوں کے گروہ دلدادہ ہیں ا بنی اولا دکے نام رکھنے کے اپنے ان اسلاف کے ناموں سے جوان کے نز دیک قابل احترام ہیں (۲) اور قریب ہے کہ یہ چیز دین کی شان بلند کرنا ہو(۳)اور اِس اقرار کے بمنز لہ ہو کہوہ اس دین کے ماننے والوں میں ہے ہے۔

## بیہودہ نام اوراس کی وجہ

حدیث — رسول الله صِلانتِیَا ﷺ نے فرمایا:''نهایت بیهودہ نام قیامت کے دن اللہ کے نز دیک: وہ مخص ہے جوشہنشاہ کہلاتا ہے''(مشکوۃ حدیث ۵۵سے)اورایک روایت میں ہے کہ:''اللہ کےعلاوہ کوئی بادشاہ ہیں!'' تشریح: شہنشاہ (برا ابادشاہ) بیہودہ نام (خطاب) اس لئے ہے کہ دین کی بنیادی تعلیم: اللہ تعالیٰ کی تعظیم اور ان کے برابر کسی کونہ گرداننا ہے۔اور چیز کی تعظیم اوراس کے نام کی تعظیم میں چولی دامن کا ساتھ ہے یعنی محترم چیز کا نام بھی احترام سے لیاجا تا ہے۔اور نام کا حتر ام ذات کے احتر ام کا سبب ہوتا ہے۔ پس ضروری ہے کہ اللّٰہ کا نام کسی کونہ دیا جائے۔خاص طور پروہ نام جوانتہائی تعظیم پردلالت کرتاہے یعنگی کو بادشاہوں کا بادشاہ نہ کہا جائے ، ورنہ وہ نام بادشاہ کی تقدیس تک مفضی ہوگا۔اوروہ خدابن جائے گا۔

وقال صلى الله عليه وسلم: " أخنى الأسماء يومَ القيامة عند الله: رجلٌ يُسَمِّي مَلِكَ الأملاك" أقول: السبب فيه: أن أصلَ أصول الدين: هو تعظيمُ الله، وأن لا يُسَوِّى به غيرُه، وتعظيمُ الشيئ مُسَاوِقٌ لتعظيم اسمِه، ولذلك وجب أن لايُسمى باسمه، لاسيما هذا الاسمُ الدالُّ على أعظم التعظيم.

ترجمه: واضح ب\_لغات: أحنى (اسم تفضيل) نَحنا (ن) حَنُوًا: بيهوده بات كرنا ..... مَساوق (اسم فاعل) ساوقه: دو چزوں کا ساتھ ساتھ چلنا۔

# بچوں کی پرورش کے احکام اوران کی حکمتیں

سورۃ البقرۃ آیت۲۳۳ہے:''اور مائیں اپنے بچوں کودوسال کامل دودھ بلائیں،اس کے لئے جوشیرخوارگی کی پھیل جا ہتا ہے۔اوراس پرجس کا بچہ ہے یعنی باپ کے ذمہ قاعدہُ شرعی کےموافق اُن ماؤں کا کھانا اور کپڑ ا ہے۔ کسی مخص کو حکم نہیں دیاجا تامگراس کی برداشت کےموافق کوئی ماںضررنہ پہنچائی جائے اس کے بچہ کی وجہ سے۔اور نہ وہ مخص جس کا بچہ

ہے(ضرر پہنچایا جائے) اس کے بچہ کی وجہ ہے۔ اور بچہ کے وارث پرائی کے مانند ہے۔ پھراگر والدین ہاہمی رضامندی اورمشاورت ہے دودھ چھڑا نا چاہیں توان پر بچھ گناہ نہیں۔ اوراگرتم اپنے بچوں کو دوسری اتا کا دودھ پلوا نا چاہوتو (بھی) تم پر بچھ گناہ نہیں۔ جب تم ان (ماؤں) کو دیدو جو بچھ قاعدہ شرعی کے موافق دینا طے کیا ہے۔ اوراللہ تعالی ہے ڈرتے رہو، اور جان لوکہ اللہ تعالی تمہارے کا موں کوخوب دیکھ رہے ہیں''

تفسیر: اس آیت پاک میں جھانت کے سلسلہ میں چارتھم ہیں۔ شاہ صاحب قدس سرہ ان کی تکمتیں بیان کرتے ہیں: پہلاتھم — بچہ کی پرورش میں والدین کی حصہ داری — ماں کے ذمہ دیانہ بچہ کو دودھ پلانا اور اس کی دکھے بھال کرنا واجب ہے، اور باپ کے ذمہ — اوروہ نہ ہوتو بچہ کے وارث کے ذمہ — قاعدہ سشرع کے موافق بچہ کی مال کو کھانا کیڑا دینا کو اجب ہے۔

اوراس کی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ارادہ تناسل کے ذریعہ نوع انسانی کی بقاء کی طرف متوجہ ہوا ہے۔ اور یہی سنت الہی جاری ہے یعنی انسان بھی اگر چہ دیگر حیوانات کی طرح ابتداء مٹی سے پیدا کیا گیا ہے، گرآ گے کے لئے فیصلہ خداوندی بیہ جاری ہے کہ اس کی نسل چلے ۔ اور انسان کا بچہ جب پیدا ہوتا ہے تو ناتواں ہوتا ہے۔ دیگر حیوانات کے بچوں کی طرح پیدا ہوتے ہی خود فیل نہیں ہوجاتا۔ اس لئے عام طور پر بچہ کے زندہ رہنے کے لئے اسباب حیات میں والدین کا تعاون ضروری ہے۔ اور یہ معاونت ایک ایسی طبعی اور فطری چیز ہے جس میں تبدیلی اور جس کی خلاف ورزی اللہ تعالیٰ کی بناوٹ کو بدلنا، اور اس نظام کو درہم برہم کرنا ہے جونوع کی بقاء کے لئے اللہ تعالیٰ نے قائم فرمایا ہے۔ چنانچہ حکمت خداوندی میں ضروری ہوا کہ اس سلسلہ میں آخکام نازل کئے جائیں۔ اور والدین پر ان کا موں گوشیم کیا جائے جودہ یہ ولت انجام دے سکتے ہیں۔ چنانچہ ناں کے میں آخکام نازل کئے جائیں۔ اور والدین پر ان کا موں گوشیم کیا جائے جودہ یہ ولت انجام دے سکتے ہیں۔ چنانچہ نال کے بیکہ کو دود دھ پلانا اور اس کی و کیچہ بھال کرنا آسان تھا، اس لئے اس پر یہ چیز واجب کی۔ اور باپ کے لئے حسب تنجائش بچہ پر اور اس کی ماں پرخرج کرنا آسان تھا، اس لئے اس پر یہ چیز واجب کی۔ اور باپ کے لئے حسب تنجائش

اور بچہ کاخرچہ باپ کے ذمه اس لئے ہے کہ وہ مولود کہ ہے بعنی بچہ کی تولید میں اگرچہ ماں باپ دونوں شریک ہیں ، مگر بچہ باپ کا کہلاتا ہے ، ای سے نسب چلتا ہے ، اس لئے اس پر بچہ کاخرچہ واجب ہے۔ اور بچہ کی ماں کا نفقہ اس کے باپ کے ذمه اس لئے واجب ہے کہ عورت اس کے بچہ کی پرورش اور اس کی سختیاں جھیلنے میں مشغول ہے۔ کمانے کی اس کوفرصت نہیں۔ اور جوجس کے واجب ہوتا ہے۔ پس انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ عورت کاخرچہ بچہ کے باپ کے ذمہ ہو۔ کوش میں محبوں ہوتا ہے ، اس کا نفقہ اس پر واجب ہوتا ہے۔ پس انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ عورت کاخرچہ بچہ کے باپ کے ذمہ ہو۔ دوسر احکم سے بعض لوگ بچہ کا دور ھے چھڑا نے کے لئے مشاورت کا حکم سے بعض لوگ بچہ کا دور ھے چھڑا نے میں جائد کی کرتے ہیں۔ اور یہ بات بھی بچہ کے لئے نقصان رساں ہوتی ہے۔ اس لئے اللہ تعالی نے دور ھو پیل نے کے لئے ایک ایسی مدمتے میں کردی جو بچہ کی سلامتی کے لئے کافی ہے۔ یہ دوسال کی مدت ہے۔ اس کے بعد بچہ دور ھے کا عیاج نہیں رہتا۔

اوردوسال پورے ہونے سے پہلے بھی دودھ چھڑانا جائز ہے۔ کیونکہ بار ہااییا ہوتا ہے کہ بچہ کی نشو ونماا چھی ہوتی ہے،
اوروہ دوسال سے پہلے ہی غذا لینے پر قادر ہوجاتا ہے۔ اس لئے جلدی دودھ چھڑا نے بیں بھی کوئی مضا نقہ نہیں۔ مگراس کا
فیصلہ انتہائی غور وفکر اورخوب سوچ سمجھ کر کرنا چاہئے۔ اور والدین چونکہ بچہ پر انتہائی مہر بان اور اس کے اندرونی حالات سے
واقف ہوتے ہیں اس لئے باہمی رضامندی اور مشاورت کی شرط لگائی ، تا کہ ناوقت دودھ چھڑا نے سے بچہ کو ضرر نہ پہنچ۔
تیسرا تھم سے جانبین سے ضرر رسانی کی ممانعت سے اس لئے کی ہے کہ اس سے دل تنگی بیدا ہوتی ہے۔ اور ہر
ایک تعاون سے ہاتھ تھی نے لیتا ہے۔

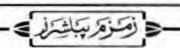
اور جانبین سے ضرررسانی کی صورتیں بیہوسکتی ہیں:

ا — کسی مجبوری کی وجہ سے ماں دودھ پلانے سے انکارکر ہے تو اس کومجبور کرنا اس کوضرر پہنچانا ہے۔البتۃ اگر بچہدوسری عورت کا یا جانور کا دودھ نتہ لے تو مجبور کرنا جائز ہے ،ورنہ باپ کوضرر پہنچے گا۔

۲ — مال دودھ پلانے کی اجرت مائے ، حالانکہ دوباپ کے نکاح میں یاعدت میں ہے، اور حق زوجیت کی وجہ سے اس کو خرچل رہا ہے تو باپ پر ڈو ہر سے خرچ کی ذمہ داری ڈالنااس کو ضرر پہنچانا ہے۔ اورا گرمال مطلقہ ہے اورعدت گذر چکی ہے یا بچہ کے باپ کی وفات ہوگئی ہے تو عورت کا مطالبہ درست ہے اوراس کو مفت دودھ پلانے پر مجبور کرنا: اس کو ضرر پہنچانا ہے۔ چوتھا تھم سے مال کے علاوہ عورت کا یابا ہر گا دودھ پلانا سے بھی مال کمزور ہوتی ہے، اس کا دودھ ناکافی ہوتا ہے۔ یاوہ کی ایک بیماری میں مبتلا ہوتی ہے جس سے نیچ کو ضرر پہنچنے کا اندیشہ ہے یاز وجین میں مفارقت ہو چکی ہے یا ایسانی کوئی اور سبب ہے تو دوسری عورت کا دودھ پلانا جائز ہے۔ مگر اس صورت میں جانبین سے پوراحق ادا کرنا ضروری ہے یعنی دوسری عورت کا دودھ پلانا جائز ہے۔ مگر اس صورت میں جانبین سے پوراحق ادا کرنا ضروری ہے یعنی دوسری عورت سے دودھ پلوانے کی صورت میں بچکی مال کا خرچہ بندنہ کرے۔ اس کا خرچہ جوحق زوجیت کی بنا پر واجب ہے: برابردیتار ہے۔ بیدخیال نہ کرے کہ مال دودھ تو پلاتی نہیں ، پھراس کا خرچہ کیوں دول؟!

قال الله تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْ لَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ الآية.

أقول: لما توجهتُ إرادةُ الله تعالى إلى إبقاء نوع الإنسان بالتناسل، وجرى بذلك قضاؤه، وكان الولد لا يعيش في العادة إلا بتعاون من الوالد والوالدة في أسباب حياته، وذلك أمرٌ جبلّى خُلِقَ الناسُ عليه، بحيث يكون عصيانُه ومخالفتُه تغييرًا لخلق الله، وسعيا في نقض ما أوجبته المحكمة الإلهية: وجب أن يَبْحث الشرعُ عن ذلك، ويُوزِّعَ عليهما ما يتيسر، ويتأتى منهما: والمتيسَّر من الوالدة: أن تُرْضِعَ وَتَحُضُنَ، فيجب عليها ذلك؛ والمتيسَّر من الوالد: أن يُنفق عليه من طوله، وينفقَ عليها: لأنه حَبسَها عن المكاسب، وَشَغَلَها بحِضَانة ولدِه، ومعاناةِ التعب فيها، فكان العدلُ أن تكون كفايتُها عليه.



ولما كان من الناس من يستعجل الفطام، وربما يكون ذلك ضارًا بالولد، حدَّ الله له حدًّا، تَغْلِبُ السلامةُ عنده، وهو حولان كاملان، ورخص فيما دون ذلك بشرط تشاور منهما، إذ كثيرًا مايكون الولد بحيث يقدر على التغذى قبلها، لكنه يحتاج إلى اجتهاد وتَحَرِّ، وهما أرفقُ الناس به، وأعلمهم بسريرته.

ثم حَرَّمَ المضارَّة من الجانبين: لأنه تضييقٌ يُفضي إلى نقصان التعاون:

فإن احتاجوا إلى الاسترضاع لِضُعُف الوالدة، أو مرضِها، أو تكون قد وقعت بينهما فرقة، وهي لا تلائمة، ونحو ذلك من الأسباب: فلا جناح فيه، ويجب عند ذلك إيفاءُ الحق من الجانبين.

ترجمہ:جب اللہ تعالیٰ کا ارادہ متوجہ ہوا تناسل کے ذریعہ نوع انسانی کو باقی رکھنے کی طرف،اور جاری ہوا اس کے ساتھ اللہ کا فیصلہ، اور بچہ عادۃٔ زندہ نہیں رہتا، مگر بچہ کے اسبابِ زندگی میں ماں باپ کے تعاون کے ذریعہ، اوروہ معاونت ا بکے طبعی امر ہے جس پرلوگ پیدا کئے گئے ہیں بایں طور کہاس کی نافر مانی اوراس کی خلاف ورزی اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی اوراس چیز کوتوڑنے کی سعی ہے، جس کو حکمت خداوندی نے واجب کیا ہے: تو ضروری ہوا کداس سے شریعت بحث کرے، اور دونوں بروہ کا متقبیم کرے جن کووہ بہ ہولت انجام دے تعمیں ،اوروہ کام دونوں سے حاصل ہو عمیں :(۱)اور مال کے لئے بيآسان ہے كہوہ دودھ بلائے اور بچه كى يرورش كرے، پس اس يربيد چيز واجب ہے۔اور باب كے لئے بيآسان ہے كه وہ بچہ برخرج کرےانی گنجائش ہےاورعورت ہے ج کرے:اس لئے کہاس نےعورت کوروکا ہے کمائیوں ہے۔اوراس کو مشغول کیا ہےا ہے بچہ کی پرورش میں اور پرورش میں مشقت برداشت کرنے میں ، پس انصاف بیتھا کہ عورت کا خرجہ بچہ کے باپ پر ہو — (۲)اور جب بعض لوگ بچہ کا دودھ چھڑانے میں جلدی کرتے تھے،اور بھی یہ چیز بچہ کے لئے نقصان رسال ہوتی تھی ،تواللہ تعالیٰ نے دودھ پلانے کے لئے ایک ایسی مدمیتعین کردی جس تک دودھ پلانے سے بچہ کی سلامتی عام طور پر باقی رہتی ہے۔اوروہ مدت پورے دوسال ہیں۔اوراس ہے کم میں اجازت دی دونوں کے باہم مشورہ کرنے کی شرط کے ساتھ۔ کیونکہ بار ہابچہ اینا ہوتا ہے کہ دوسال سے پہلے غذا استعال کرنے پر قدرت پالیتا ہے۔ لیکن یہ بات مختاج ہےا نتہائی سوچ اورغور وفکر کی۔اور وہ دونوں لوگوں میں سب سے زیادہ بچہ پرمہربان ہیں،اور بچہ کے اندرونی حالات کو جاننے والے ہیں — (٣) پھرجانبین سے ضرررسانی حرام تھبرائی:اس لئے کہ وہ ضرررسانی الیی تنگی کرناہے جومعاونت کے نقصان تک مفضی ہے ۔ (م) پس اگروہ محتاج ہوں بچہ کودوسری عورت کا دودھ پلوانے کی طرف: ماں کی کمزوری کی وجہ سے یامال کی بیاری کی وجہ سے، یا دونوں کے درمیان قطعی جدائی واقع ہوگئی ہے، اور وہ عورت (کا دودھ) بیے کے لئے مناسب نہیں (اس کا تعلق مسر ضھا کے ساتھ ہے) یااس کے ما ننداورا سباب: پس کوئی گناہ نہیں دوسری عورت کا دودھ بلوانے میں ۔اوراس صورت میں واجب ہے جانبین سے حق پوراا دا کرنا۔

## بردہ دینے سے حق رضاعت ادا ہونے کی وجہ

حدیث — حضرت حجاج اسلمی رضی الله عندنے دریافت کیا جن رضاعت کس چیز ہے ادا ہوسکتا ہے؟ آپ نے فرمایا: "بردہ: غلام یا باندی (دینے ہے) (مشکوۃ حدیث ۱۲۳ کتاب الزکاح، باب الحرمات)

اور بردہ کی تعیین کی وجہ رہے کہ بھی شیرخوار بہت دیتا ہے گرانا راضی نہیں ہوتی۔اور بھی تھوڑا دیتا ہے اوراس کو بہت سمجھتا ہے۔ پس بیاشتباہ کامل ہے کہ اس کو کتنا دیا جائے جس سے اس کاحق ادا ہوجائے ؟ چنانچے حضرت تجائے نے بیین کی درخواست کی ،اور آپ نے بردہ متعین فرمایا۔

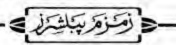
اور بردہ دینے سے حق رضاعت ادا ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ شیر خوار پراٹا کاحق بایں وجہ قائم ہوا ہے کہ اس کے دودھ سے اس کی باڈی استوار ہوئی ہے۔اوراٹا نے اس کو کامل انسان یعنی توانا تنومندآ دمی بنایا ہے۔ نیز اس کی پرورش میں پاپڑ بیلے کی وجہ سے اس کاحق بنا ہے۔ پس اس کا پورا بدلہ بیہ ہے کہ شیر خوار اس کو ایک ایسا خادم بخشے جود نیوی کاموں کی انجام وہی میں شیر خوار کے ہاتھ پیربن کراٹا کے کاموں کی گفت برداشت کرے۔

مسئلہ: بدہردہ دینامستحب ہے، واجب ہیں۔واجب وہ اجرت تھی جوشیرخوار کے باپ نے ادا کردی ہے۔

قيل: يارسول الله! ما يُذهب عنى مَذِمَّة الرضاع؟ قال النبى صلى الله عليه وسلم: " غُرَّةٌ: عبدٌ أو أمةٌ" اعلم: أنَّ المرضِعَ أمَّ بعد الأم الحقيقية، وبِرُّها واجبٌ بعد بر الأم، حتى أن النبى صلى الله عليه وسلم بسط رداءً ه لمرضِعِه إكرامًا لها.

وربما الاترضى بما يُهديه إليها، وإن كثر، وربما يَسْتكثر الذى رَضَعَ القليلَ الذى يَمْنَحُهَا، ويكون في ذلك الاشتباهُ، فسئل النبي صلى الله عليه وسلم عن حدِّ يَضْرِبُه، فضرب الغرة حدًا. وذلك: أن المرضع إنما أثبتتُ حقًا في ذمته الأجل إقامة بنيته، وتصييرها إياه إنسانا كاملاً، والأجل حضانته، ومقاساة التعب فيه، فيكون الجزاءُ الوفاقُ أن يَمْنَحَهَا إنسانا، يكونُ بمنزلة جوارحه فيما يريد من ارتفاقاته، ويتحمل عنها مُؤنّة عملِها؛ وهو حدُّ استحبابي، الاضروري.

اله حلیمه سعدیداوران کے شوہر حارث بن عبدالعزسی کے اسلام میں اختلاف ب(زادالمعاوا: ۸۳)



ترجمہ:اور بھی اقاراضی نہیں ہوتی اس ہدیہ پرجودودھ پینے والا اس کو پیش کرتا ہے،اگر چدوہ زیادہ ہو،اور بھی شیرخوارزیادہ سمجھتا ہے اس تھوڑ کے وجودہ اس کو بخشا ہے۔اوراس میں اشتباہ تھا (اشتباہ:دوچیزوں کا ایسا ہم شکل ہونا کہ دھوکہ ہوجائے) لیس نبی سیالتھا گئے ہے۔ایں حدمعلوم کی گئی جس کو آپ مقرر کریں۔ چنانچہ آپ نے بردہ کو حدمقرر کیا ۔۔اوروہ بات یعنی بردہ کی تعیین اس لئے کی کہ دودھ پلانے والی نے شیرخوار کے ذمہ اس کی باڈی قائم کرنے ہی کی وجہ حق قائم کیا ہے، اوراس کے بنانے کی وجہ سے شیرخوار کو کامل انسان۔اوراس کی پرورش کی وجہ سے اور شیرخوار میں مشقت برداشت کرنے کی وجہ سے۔ پس پورا کی وجہ سے اور شیرخوار میں مشقت برداشت کرنے کی وجہ سے۔ پس پورا بدلہ یہ بوگا کہ شیرخوار اتا کو ایک ایسا انسان (خادم) بخشے جو شیرخوار کے اعضا کے قائم مقام ہوجائے ان کا موں میں جووہ چا ہتا بدلہ یہ بوگا کہ شیرخوارا تا کی طرف سے اس کے کام کی کلفت اٹھائے ۔۔ اوروہ استخبا بی حد ہے،ضروری نہیں۔

## عورت كومعروف طريقه يرخرج لينے كااختيار دينے كى وجه

حدیث — ہند بنت ملئے نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! ابوسفیان بخیل آدمی ہیں۔ اور وہ مجھے اتنا خرچ نہیں دیے جومیرے اور میرے بچوں کے لئے کافی ہوجائے، مگر جومیں ان سے لے لول درانحالیکہ ان کوخبر نہ ہو؟ آپ نے فرمایا:

''تم لوجوا پنے اور اپنے بچوں کے لئے معروف طریقہ پرکافی ہو' (مشکوۃ حدیث ۳۳۲۲ باب المحضانة)

تشریح: چونکہ بیوی بچوں کے مصارف کا صحیح اندازہ کرنا ایک مشکل امر ہے، اس لئے نبی مِسَالِیْفَائِیَا ہِے نہی معاملہ بیوی کے حوالے کردیا۔ البتہ معروف طریقہ پر لینے کی قیدلگائی۔ اور کورٹ سے رجوع کرنے کا حکم اس لئے نہیں دیا، کہ اس میں اور بھی دشواری ہے۔

### بچوں سے نماز پڑھوانے کی وجہ

حدیث — رسول الله مِیالیَّهَ اِیْمَ اولا دکوجب وہ سات سال کی ہوجائے نماز کا تھم دو۔اورجب وہ دس سال کی ہوجائے نماز کا تھم دو۔اورجب وہ دس سال کی ہوجائے تو نماز (چھوڑنے) پران کو مارو،اوران کی سونے کی جگہیں علیحد ہ کردؤ' (مشکوۃ حدیث ۵۷۲)
تشریح : بچها گرچه مکلف نہیں مگر تربیت کے لئے اس سے نماز پڑھوا نا بضروری ہے۔تفصیل کتاب الصلاۃ (رحمۃ الله ۲۸۷۳) میں گذر چکی ہے۔

### پرورش کازیادہ حقدارکون ہے؟

والدین میں اختلاف کی صورت میں: پرورش کے زیادہ حقد ارکے بارے میں: نبی سِلاللَّهُ اِیَّمِ نے مختلف فیصلے کئے ہیں۔ اس لئے کہ آپ کے پیش نظر بچہ اور والدین کا مفاد تھا۔ آپ فریقین میں سے جوبھی دوسر کے کوضرر پہنچانے کا ارادہ رکھتا: اس کا لحاظ نہیں فرماتے تھے، نہ دونوں میں ہے کسی ایک کی صلحت کی طرف ویکھتے تھے۔ کیونکہ بغض وحسد اور ضرر رسانی کے جذبات قابل پذیرائی نہیں۔اس سلسلہ کے دوفیلے درج ذیل ہیں:

ایک فیصلہ: حضرت عبداللہ بن عُمر ورضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ ایک عورت نبی مِلاَیْتَوَائِیم کے پاس آئی۔اوراس نے کہا ا اےاللہ کے رسول! میرایہ بیٹا: میرا پیٹ اس کا برتن تھا، میری چھاتی اس کا مشکیز تھی ،اور میری گوداس کا حاط تھی۔اس کے باپ نے مجھے طلاق دیدی اور چاہتا ہے کہ اس کو مجھ سے چھین لے! آپ نے فرمایا: ''تم اس کی زیادہ حقدار ہو جب تک نکاح نہ کرؤ' (مشکوۃ حدیث ۱۳۷۸)

تشریؒ: آپؓ نے مال کے حق میں فیصلہ دووجہ ہے دیا ہے: ایک: مال پرورش کے باب میں زیادہ راہ یاب ہے۔ دوم: مال بچہ پرزیادہ مہربان ہے۔البتۃ اگرعورت کسی ایسے مخص سے نکاح کر لے جو بچہ کامحرم نہیں تو اس کاحق حضانت ساقط ہوجائے گا۔ کیونکہ اب وہ خود شوہر کے زیر دست ہوگی ،اس لئے بچہ کی اچھی طرح دیکھے بھال نہیں کر سکے گی ۔اور دوسرا شوہر بچہ کے لئے اجنبی ہے،اس لئے وہ بچہ کے ساتھ شفقت کا معاملہ نہیں کرے گا۔

دوسرافیصلہ: رسول اللہ علی اللہ علی ایک لڑے کواس کے باپ اور اس کی مال کے درمیان اختیار دیا (مشکوۃ حدیث ۱۳۳۷) اس واقعہ میں پہلے آپ نے یہ فیصلہ کیا تھا کہ ماں باپ دونوں قرعدا ندازی کریں، مگر ہاپ تیار نہ ہوا، تو آپ نے بچدہے کہا:''یہ تیراباپ ہے،اور یہ تیری مال ہے، توجس کا جاہے ہاتھ پکڑ لے' اس نے مال کا ہاتھ پکڑ لیا۔ چنانچہ مال اس کو لے کر چلدی (مشکوۃ احادیث ۱۳۸۰و ۳۳۸)

تشری ایسافیصله اس صورت میں کیا جائے گاجب بچیمیز (بھلے برے کو بہچانے والا) ہو۔

وقالت هندٌ: إن أبا سفيان رجل شحيح، لا يعطيني، إلا أن آخذ من ماله بغير إذنه، فقال صلى الله عليه وسلم: "خذي ما يكفيكِ وولدَكِ بالمعروف"

أقول: لما كانت نفقة الولد والزوجة يَعْسُرُ ضبطُها: فَوَّضَهَا النبيُّ صلى الله عليه وسلم إليها، وأكَّدَ في اشتراطِ أخذِها: بالمعروف؛ وأهمل الرجوعَ إلى القضاة مثلاً، لأنه عسير عند ذلك. قال صلى الله عليه وسلم: " مُروا أو لادكم بالصلاة" الحديث؛ وقد مر سره فيما سبق. واختلفت قضاياه صلى الله عليه وسلم في الأحق بالحِضائة عند اله شاجرة بينهما: لأنه إنما

يَنْظُرُ إلى الأرفق بالولد ووالديه، ولا ينظر إلى من يريد المضارَّة، ولا يلتفت إلى المصلحة، فإن الحسد والضَّرَارَ غيرُ مُتَّبَع.

فجاء ته مرةً امرأةٌ، وقالت: يارسول الله! إن ابنى هذا: كان بطنى له وِعاءً، وثدي له سِقاءً، وَحِجْرى له حِواءً، وإن أباه طلقنى، وأراد أن ينزعه منى؟ قال صلى الله عليه وسلم: "أنتِ أحقُّ

به مالم تنكِحي"

أقول: وذلك: لأن الأم أهدى للحِضانة، وأرفق به؛ فإذا نكحتْ كانت كالمملوكة تحتَه، وإنما هو أجنبي لا يُحسن إليه.

و خَيَّرَ غلامًا بين أبيه وأمه: وذلك: إذا كان مُمُيِّزًا.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: جب اولا داور بیوی کے مصارف کی تعیین دشوار تھی تو نبی سِلائیا ہیں ہے۔ یہ بات ہند کے سپر د

کردی۔اوراس کومعروف طریقہ سے لینے کی تاکید کی۔اور قاضوں سے رجوع کرنے کو۔ مثلاً ۔ را کگاں کر دیا۔اس لئے

کہان سے رجوع کرنا مصارف لینے وقت دشوار ہے ۔ اور نبی سِلائیا ہی فیصلے مختلف ہوئے ہیں والدین کے درمیان

اختلاف کی صورت میں پرورش کے زیادہ حقدار کے بارے میں:اس لئے کہ آپ بچاوراس کے والدین کے لئے زیادہ مفید

بات ہی کی طرف دیکھتے تھے۔اور آپ اس شخص کی طرف جو ضرر رسانی کا ارادہ کرتا ہے بنہیں دیکھتے تھے۔اور نہ آپ اس کی

مصلحت کی طرف النفات فرماتے تھے۔ کیونکہ حسداور ضرر رسانی قابل پذیرائی نہیں ۔ میں کہتا ہوں:اوروہ بات یعنی مال

کے تن میں فیصلہ اس لئے کیا کہ ماں پرورش میں زیادہ راہ یاب ہے،اور بچہ پر زیادہ مہر بان ہے۔ پھر جب اس نے نکاح

کرلیا تو وہ شو ہر کے زیر دست مملوکہ جسی ہوگئ۔اور شوہراجنبی ہے، جو بچہ کے ساتھ اچھاسلوک نہیں کرے گا ۔ اوروہ بات

یعنی بچکواختیار دینا: جب ہے کہ بچ بچھ دار ہو (المبحواء: وہ جگہ جوکسی چیز کواسے اصاطر میں لئے ہوئے ہو)

# فصل

### غلامول كى تربيت كابيان

#### معاونت کےمراتب

جان لیس کدانسان مدنی الطبع ہے۔ یعنی فطری طور پرساتھیوں سے مل جل کررہنے والا ہے۔ اور انسان کی معیشت اس وقت بھیل پذیر ہوسکتی ہے جب لوگ ایک دوسرے کا تعاون کریں۔ اور تعاون اس وقت ممکن ہے جب آپس میں مہر ومہر بانی ہو۔ اور محبت ومودت اس وقت پیدا ہوتی ہے جب جانبین سے غم خواری اور دلداری ہو۔ پھر معاونت کا ایک درجہ نہیں ، بلکہ اس کے مختلف مدارج ہیں۔ اور مدارج کے اختلاف سے حسن سلوک اور صلہ جی مختلف ہوتی ہے:

اورمعاونت کااد نی درجہ — وہ ہے جواس ارتباط (ربط وضبط) کی بناپر وجود میں آتا ہے جوسلمانوں کے درمیان پایا جاتا ہے۔ اِس مرتبہ میں رسول اللہ مِتَالِقَائِمَ عُلِيَا عُلِيَا عُلِيَا عُلِيَا عُلِيا ہِے مسلمانوں کے درمیان حسن سلوک کو پانچ باتوں کے ذریعہ منضبط کیا ہے: حدیث — رسول الله مِتَالِمَتِهَ مِنْ مَنْ مَایا: "مسلمان کے سلمان پر پانچ حق ہیں: سلام کا جواب دینا۔ مریض کی بیار پری کرنا، جناز وں میں شرکت کرنا، وعوت قبول کرنا، اور چھینکنے والے کی تخمید کا جواب دینا (مشکوۃ حدیث ۱۵۲۴ کتاب السجنائز، باب عیادۃ المویض)

اورایک روایت میں: چھت ہیں: چھٹاحق: ''جب کوئی مسلمان نصیحت کا خواستگار ہوتو اس کونصیحت کرنا'' (مشکوۃ حدیث ۱۵۲۵) اور بخاری کی ایک روایت میں: دواور حق آئے ہیں: ''بھوکوں کوکھانا کھلانا اور قیدیوں کوچھڑانا'' (مشکوۃ حدیث ۱۵۲۳) تشریخ نے کی ایک روایت میں ۔ اس لئے وہ تشریخ نے کی جھت خفیف المؤنت ہیں یعنی گرانبار نہیں ۔ اور وہ محبت پیدا کرنے والے ہیں ۔ اس لئے وہ متعین کئے گئے ہیں۔

پھر معاونت کاوہ درجہ ہے ۔۔۔ جواس ارتباط کی بناپر وجود میں آتا ہے جومحکہ والوں ، پڑوسیوں اور قرابت داروں کے درمیان پایاجا تا ہے۔ان کے درمیان فدکورہ حقوق مؤکد ہوجاتے ہیں۔ نیز تعزیت (اظہار ہمدردی) تہنیت (مبار کبادی) زیارت (ملاقات) اور ہدیہ لینادینا مجمی مؤکد ہے۔علاوہ ازیں: نبی طِلاَنْتَوْلَیْم نے چنداور باتیں بھی لازم کی ہیں۔خواہ لوگ عامیں یانہ جا ہیں ان کا التزام ضروری ہے ،مثلاً:

ا — ذی رحم محرم ملکیت میں آتے ہی آ زاد ہوجائے گا (مشکوۃ حدیث ۳۳۹۳ کتاب العتق) ۲ — دیت (خون بہا)عا قلمہ پرواجب ہے۔

پھر معاونت کا درجہ ۔ وہ ہے جواس ارتباط کی بنا پر وجود میں آتا ہے جوگھر والوں کے درمیان یعنی بیوی اور غلام باندیوں کے درمیان پایا جاتا ہے۔ بیوی کے ساتھ حسن سلوک کا بیان گذر چکا۔ اور غلام باندیوں کے ساتھ حسن سلوک کے بی حیالی ہوئیا گئے گئے گئے۔ خواہ لوگ جا ہیں یا نہ جا ہیں اس بڑمل ضروری نے دومر ہے قرار دیئے ہیں: ایک: واجب کا درجہ ہے، جولوگوں پر لازم ہے، خواہ لوگ جا ہیں یا نہ جا ہیں اس بڑمل ضروری ہے۔ دوسرا درجہ جستحب کا ہے۔ نبی حیالی ہوئی ہے اس کی دعوت دی ہے اور اس پر ابھارا ہے۔ مگراس کو ضروری قرار نہیں دیا۔ ممالیک کے ساتھ حسن سلوک کا پہلا مرتبہ ۔ شبت پہلو سے غلام باندیوں کا نان نفقہ اور لباس پوشاک مولی کے ذمہ ہے۔ اور منفی پہلو سے چند باتوں کی ممانعت کی گئی ہے۔ جس کا بیان درج ذیل روایات میں ہے:

حدیث — رسول الله سِلَائِیَایَکِیِّمِ نے فرمایا:''مملوک کے لئے اس کا کھانااوراس کا کیڑا ہے،اوروہ ایسے ہی کام کاحکم ویا جائے جواس کے بس میں ہو''(مشکوۃ حدیث ۳۳۴۴ کتاب النکاح، باب النفقات و حق المملوك)

۔ تشریح: چونکہ غلام باندیوں کومولی کی خدمت میں مشغول ہونے کی وجہ ہے کمانے کی فرصت نہیں ملتی ،اس لئے ان کا واجبی خرجہ مولی کے ذمہ واجب ہے۔

حدیث — رسول اللہ مِسَالِلْنَهِ اَیْجَارِ نِ فرمایا:''جس نے اپنے مملوک پرتہمت لگائی، درانحالیکہ وہ اس بات سے بری ہے جوآ قاکہتا ہے، تواس کو قیامت کے دن کوڑے مارے جائیں گئے' یعنی اس پر حد قذف جاری ہوگی (مفکوۃ حدیث ۳۲۵۱) حدیث — رسول الله صِلاَیْتَوَیِّمْ نِے فرمایا: 'من مَثَّلَ بعبدہ: عتق علیہ : جس نے اپنے غلام کی شکل بگاڑی لیعن ناک کان کائے وہ اس کی مرضی کے خلاف آزاد ہے (اخرجہ رزین، جامع الاصول ۵۲:۹)

تشریح: غلام کوآزادکردینامولی کے لئے زجروتو بیخ ہے کہ وہ الیی حرکت نہ کرے۔

حدیث — رسول الله ﷺ فیرمایا:'' دس سے زیادہ کوڑے نہ مارے جائیں،مگر الله کی مقرر کردہ سزاؤں میں سے کسی سزامیں'' (مشکوۃ حدیث ۳۶۳۰ کتاب العدود، باب التعزیو )

تشری :اس حدیث کے دومطلب ہو سکتے ہیں:

پہلامطلب — حدود شرعیہ (زنادغیرہ) میں تو مقررہ کوڑے مارے جائیں ،مگران کےعلاوہ جرائم میں مثلاً گالی کی سزامیں دس سے زیادہ کوڑے نہ مارے جائیں۔اس صورت میں بیظلم کا سد باب ہے۔اورتعزیر ( گوشالی ،سرزنش) میں دس کوڑوں ہے آگے بڑھنے کی ممانعت ہے۔

دوسرامطلب — آقاغلام کوکسی کوتاہی کی سزادینا چاہے، مثلاً کوئی کام بتایا تھاوہ نہیں کیا، تو دس کوڑوں سے زیادہ خہارے۔ اس صورت میں حدسے حد شری مراد نہیں، بلکہ ہروہ جرم مراد ہے جس سے حق شرع کی بنا پر روکا گیا ہے۔ حدیث میں یہ لفظ عام بھی استعال ہوا ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص خدمت نہوی میں حاضر ہوا، اور اس نے عرض کیا: یار سول اللہ! انہی اُصبتُ حدًّا فاقعه علی نیار سول اللہ! میں نے جرم کیا ہے، مجھے مزاد ہے ہے! آپ نے اس سے دریافت نہیں کیا کہ کیا جرم کیا ہے؟ پھر نماز کا وقت ہوگیا۔ اس نے نبی مِنظَّی اَسِی کہ کیا ہم کیا ہے؟ پھر نماز کا وقت ہوگیا۔ اس نے نبی مِنظَّی کیا ہم کیا اس نے نماز ادا کی۔ پھراس نے وہی بات وُہرائی۔ آپ نے دریافت کیا: '' کیا تو نے ہمارے ساتھ نماز نہیں پڑھی؟''اس نے کہا: ہاں! آپ نے فرمایا: پس بیشک اللہ تعالی نے تیرا گناہ بخش دیا'' یا فرمایا: '' تیری حدمعاف کردی!'' ( بخاری حدیث کمان کو سے معاف نہیں ہوتیں۔ سے معاف نہیں ہوتیں۔

اوررائح مطلب — دوسرائے۔ کیونکہ خلفائے راشدین حدود شرعیہ کے علاوہ دیگر جرائم میں دس سے زیادہ کوڑے مارتے تھے، بلکہ حدیث مرفوع میں بعض گالیوں کی سزاہیں کوڑے آئی ہے(مشکوۃ حدیث ۳۲۳۲ باب التعزیر)

دوسرامرتبہ -جواسخبابی ہے،اس کابیان درج ذیل احادیث میں ہے:

حدیث — رسول الله صلافی آنی نیز نیز میان الله میان کا خادم (غلام) کھانا پکائے، پھروہ اس کو حاضر کرے، درانحالیکہ وہ اس کی گرمی اور دھوئیں کا ذمہ دار بنا ہے، تو جاہئے کہ وہ اس کواپنے ساتھ بٹھائے، پس چاہئے کہ وہ کھائے۔ پھراگر کھانا تھوڑا نا کافی ہوتو جاہئے کہ اس میں سے اس کے ہاتھ میں لقمہ دو لقمے رکھے' (مشکوۃ حدیث ۳۳۴۷ کتاب النکاح، باب النفقات)

حدیث — رسول الله مِتَالِیْتَوَیِّیْمُ نے ارشاد فرمایا: ''جس نے اپنے غلام کوکوئی ایسی حدماری جس کااس نے ارتکاب نہیں کیا، یااس کوطمانچہ مارا، تو بیشک اس کا کفارہ یہ ہے کہ وہ اس کوآ زاد کردئے' (مشکوۃ حدیث۳۵۱) حدیث — رسول الله مِتَالِیْتَوَیِّیْمُ نے فرمایا: ''جبتم میں سے کوئی اپنے خادم کومارے، پس وہ الله کا واسطہ دیت و چاہئے کہ رُک جائے'' (مشکوۃ حدیث ۳۳۶)

اعلم: أن الإنسان مَدَنِيٌّ بالطبع، ولا يستقيم معاشه إلا بتعاون بينهم، ولا تعاونَ إلا بالألفة والرحمةِ فيما بينهم، ولا ألفةَ إلا بالمواساة، ومراعاةِ الخواطر من الجانبين؛ وليس التعاونُ على مرتبة واحدة، بل له مراتبُ: يختلف باختلافها البر والصلةُ:

فأدناها: الارتباطُ الواقع بين المسلمين، وحدَّ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم البرَّ فيما بينهم بخمس، فقال: "حق المسلم على المسلم خمس: ردُّ السلام، وعيادةُ المريض، واتباع الحنائز، وإجابة الدعوة، وتشميت العاطس" وفي رواية: ستةٌ: السادسة: "إذا استنصَحَك فانصَحْ له" وقال صلى الله عليه وسلم: "أطعموا الجائع، وفُكُوا العانيَ" يعنى الأسير؛ والسر في ذلك: أن هذه الخمس، أوالست: خفيفةُ المؤنةِ، مورثةٌ للألفة.

ثم الارتباط الواقع بين أهل الحي والجيران والأرحام: فتتأكد هذه الأشياء فيما بينهم، وتتأكلد التعزيةُ، والتهنئة ، والزيارة، والمهاداة؛

وأوجب النبي صلى الله عليه وسلم أمورًا يتقيدون بها، أشاء وا أم أَبُوا، كقوله صلى الله عليه وسلم: " من ملك ذَارَحِم مَحْرَم فهو حر" وكبابِ الديات.

ثم الارتباط الواقع بين أهل المنزل، من الزوجة، وما ملكت يمينُه: أما الزوجة: فقد ذكرنا البر معها. وأما ما ملكتِ اليمينُ: فجعل النبي صلى الله عليه وسلم بِرَّه على مرتبتين: إحداهما واجبة، يلزمهم، أشاء وا أم أبوا، والثانية نَدَبَ إليها، وحثَّ عليها من غير إيجاب.

أما الأول: فقال صلى الله عليه وسلم: "للمملوك طعامُه، وكسوتُه، ولا يُكَلَف من العمل إلا ما يُطيق"

و ذلك: أنه مشغول بخدمته عن الاكتساب، فوجب أن تكونَ كفايتُه عليه.

وقال صلى الله عليه وسلم: " من قذف مملوكه، وهو برىءٌ مما قال: جُلد يومَ القيامة" وقال عليه السلام: " من جَدَّع عبده، فالعبد حر عليه"

أقول: وذلك: أن إفساد ملكه عليه مَزْجَرَةٌ عن أن يفعل ما فعل.

وقال صلى الله عليه وسلم: "لا يُجلد فوق عشرِ جَلدَاتٍ، إلا في حد من حدود الله" أقول: وذلك سدٌ لباب الظلم، والإمعان في التعزير زيادةً على الحد، أو المرادُ النهى عن أن يُعاقِب في حق نفسِه أكثر من عشر جلدات، كترك ما أمر به، ونحوِ ذلك؛ والمرادُ بالحدِّ: الذنبُ المنهى عنه لحق الشرع، وهو قول القائل: أصبتُ حدَّا؛ وأرى أن هذا الوجه أقرب، فإن الخلفاء لم يزالوا يعزِّرون أكثر من عشر في حقوق الشرع.

وأما الثانية: فقوله صلى الله عليه وسلم: "إذا صنع لأحدكم خادمُه طعامَه، ثم جاء به وقد وَلِي حَرَّه ودخانَه، فَلْيُقْعِدُ معه، فليأكل، فإن كان الطعام مَشْفُوهًا قليلاً فليضع في يده منه أكلة أو أكلتين "وقولُه صلى الله عليه وسلم: "من ضرب غلامًا له حدًّا لم يأته، أو لَطَمه، فإن كفارتَه أن يعتقه "وقوله صلى الله عليه وسلم: "إذا ضرب أحدُكم خادمَه، فذكر الله فليمسك "

ترجمہ: اور وہ یعنی دس کوڑوں سے زیادہ کی ممانعت:ظلم کا اور حد پر یعنی دس کوڑوں پر زیادتی کرتے ہوئے تعزیر (گوشالی) میں دورتک جانے کا سدّ باب ہے(یہ پہلامطلب ہے) یا مراداس بات کی ممانعت ہے کہ آقاسزادے اپنے کسی حق کے لئے دس کوڑوں سے زیادہ ، جیسے اس کام کونہ کرنا جس کا غلام کو حکم دیا گیا ہے، اور اس کے مانند (یہ دوسرا مطلب ہے) اور حدسے مراد: وہ جرم ہے جس سے شریعت کے حق کی بنا پر روکا گیا ہے، اور وہ قائل کا قول ہے: ''میں نے جرم کیا ہے' سے اور میراخیال میں ہے کہ یہ وجہ (دوسرامطلب) اقرب (الی الصواب) ہے۔ پس بیشک خلفاء برابر مزادیا کرتے تھے حقوق شرع میں یعنی دیگر جرائم میں دس سے زیادہ کوڑوں کی۔

نوٹ: حدیث: من جدَّع عبدہ: فالعبد حو علیہ: ان لفظوں نے بیں ہے۔ اس کئے شرح میں اس کے ہم معنی حدیث ذکر کی گئی ہے۔ حدیث ذکر کی گئی ہے۔

## غلام آزاد کرنے کی ایک خاص فضیلت کی وجہ

حدیث — رسول الله مَطَالِقَهَ اَلِیْمُ اِللَّهُ مَطَالِقَهِ اِللَّهُ مَطَالِقَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَام كَ بدلِ اس كايك ايك عضوكوجهنم سے آزادكريں كے '(مفلوة حدیث۳۸۲)

تشری جسلمان غلام کوآزاد کرنے میں دوباتیں ہیں:ایک:اس میں مسلمانوں کی شیرازہ بندی ہے یعنی وہ آزاد ہوکر جماعت میں میں شامل ہوگا اور جماعتی کا موں (جہاد بخصیل علم وغیرہ) میں مشغول ہوگا۔ دوم: بیا یک مسلمان کوغلامی کی قید سے رہائی دلانا ہے،اس لئے جہنم سے رستگاری کی شکل میں اس کا پورابدلہ دیا جائے گا۔

### عتق متجزی نه ہونے کی وجہ

حدیث — رسول الله مِنالِیَّوَایِیْمِ نے فر مایا: ''جس نے غلام میں اپنے کسی حصہ کوآزاد کیا تو وہ سارا آزاد کیا جائے گا اگر

اس کے پاس (اتنا) مال ہو (کہوہ دوسرے شریک کے حصہ کا ضان اداکر سکے ) (مشکوۃ حدیث ۳۲۸۹)

تشریح بعتق میں عدم تجزی کی وجہ اسی صفعون کی ایک دوسری روایت میں صراحة وار دہوئی ہے۔ وہ روایت بیہ کہ

ایک شخص نے غلام میں اپنا حصہ آزاد کیا۔ نبی سِلاِنْ اَوْلِیْ سے اس بات کا تذکرہ کیا گیا۔ آپ نے فر مایا: ''اللہ کا کوئی شریک نہیں!'' (مشکوۃ حدیث ۳۳۹۷) یعنی آزاد کرنے کا مطلب میہ کہ اس کواللہ کے لئے کردیا۔ پس میہ بڑی ہے ادبی کی بات ہے کہ اس میں کوئی حصہ دارر ہے۔

## ذی رحم محرم کی آزادی کی وجه

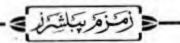
حدیث — رسول الله مِیالیْدَیَا یُیمِی نے فرمایا: ''جوشخص اپنے ذی رحم محرم کاما لک ہوا تو وہ آزاد ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۳۹۳) تشریخ: بیہ آزادی صلہ رحمی کی بنا پر ہے۔صلہ رحمی اگر چہ مستحب ہے، مگر اس کے بعض افراد کو اللہ تعالیٰ نے لوگوں پر واجب کیا ہے، خواہ لوگ چاہیں یا نہ چاہیں پس ذی رحم محرم ملکیت میں آتے ہی آزاد ہوجائے گا۔ کیونکہ مثال کے طور پر ماں یا باپ کاما لک ہونا،اور اس سے غلاموں کی طرح خدمت لینا بڑی جفا (زیادتی) ہے۔

## ام ولد کی آ زادی کی وجه

حدیث — رسولالله مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِی (مشکوة حدیث۳۳۹)

تشری ام ولدی آزادی بچہ کے ساتھ حسن سلوک کی بنا پر ہے۔ کیونکہ مولیٰ کی موت کے بعدا گروہ آزاد نہیں ہوگی تو کسی اور کی ملکیت میں جائے گی۔اور یہ بات بچہ کے لئے تنگ وعار کی ہے کہ اس کی ماں کا اس کے باپ کے علاوہ کوئی اور مالک ہو۔

### بھا گنے کی حرمت کی وجہ



### غیرمولیٰ ہے موالات (دوستی) کی حرمت کی وجہ

حدیث — رسول الله مِسَالِنَّهُ مِنَا فَعَلَيهُ اللهُ عَلَيهُ لَعَنَا اللهُ عَليه لعنة الله الله عَدِر أبيه، أو تو لَى غير مواليه فعليه لعنة الله والمملائكة والناس أجمعين، لا يُقبل منه صَرْف ولا عدل: جس نے خودکوغير باپ کی طرف منسوب کيايا اپنے آزاد کرنے والے آقاول کے علاوہ سے تعلق قائم کيا تو اس پرالله کی، فرشتوں کی اور تمام لوگوں کی پھٹکار ہے! اس کی نہ کوئی فرض عبادت قبول کی جائے گی، نظل! (مشکوة حدیث ۲۷۲۸ باب حرم المدینة، کتاب المناسك)

تشری آزادشدہ غلام یا باندی پرحرام ہے کہ وہ اپنے آقاؤں کے علاوہ سے موالات ( دوسی) کرے۔ کیونکہ وَلاء بھی نہیں رشتہ کی طرح ایک رشتہ ہے۔ پس جیسے خود کوغیر باپ کی طرف منسوب کرنا جائز نہیں ،غیر معتق سے موالات بھی جائز نہیں۔ایسا کرنا کفران ِ فعمت ہے۔

[١] قال صلى الله عليه وسلم: " من أعتق رقبةً مسلمةً: أعتق الله بكل عضو منه عضوًا من النار " أقول: العتق: فيه جمعُ شملِ المسلمين وفَكُ عانيهم، فجوزي جزاءً وفاقًا.

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: " من أعتق شِقْصًافي عبد: أُعتق كله، إن كان له مال"

أقول: سببه: ماوقع التصريح له في نفس الحديث، حيث قال عليه السلام: "ليس لله شريك" يريد أن العتق جَعْلُه لله، وليس من الأدب أن يبقى معه ملك لأحد.

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: "من ملك ذارَحِم مَحْرَم فهو حر"

أقول: السبب فيه صلة الرحم، فأوجب الله تعالى نوعًا منها عليهم، أشاء وا أم أَبُوا؛ وإنما خَصَّ هذا: لأن ملكه، والتصرف فيه، واستخدامَه بمنزلة العبيد: جفاءٌ عظيم.

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا ولدتْ أمةُ الرجل منه، فهي معتَقَةٌ عن دُبُرٍ منه"

أقول: السرفيه: الإحسان إلى الولد لئلا يملك أمَّه غيرُ أبيه، فيكون عليه عارٌ من هذه الجهة.

[٥] وأوجب على العبد خدمة المولى، وَحَرَّمَ عليه الإباقَ، قال صلى الله عليه وسلم: " أيُما عبد أبيً أيما عبد أبيً أيما عبد أبق فقد برئت منه الذِّمَّةُ"

[٦] وحَرَّمَ على المعتَقِ أن يُوالِي غيرَ مواليه.

ترجمه: واضح ہے۔لغات:الشَّمْل:اجتماعیت،شیرازہ جَمْعُ الشَّمْل:شیرازہ بندی ..... العانی:قیدی ..... الشِقْص: کسی چیز کاٹکڑا،حصہ ....میں کہتا ہوں:اس کا سبب یعنی ساراغلام آزاد ہونے کی وجہ: وہ ہے جس کی صراحت آئی علامہ الشِقْص: کسی چیز کاٹکڑا،حصہ ....میں کہتا ہوں:اس کا سبب یعنی ساراغلام آزاد ہونے کی وجہ: وہ ہے جس کی صراحت آئی ہے ای (مضمون کی) حدیث میں۔ چنانچہ آپ نے فرمایا: "اللہ کا کوئی ساجھی نہیں " آپ مراد لےرہے ہیں کہ آزاد کرنا: غلام کواللہ کے لئے گرداننا ہے۔اورادب(سلیقہ مندی) میں سے بیہ بات نہیں کہ اللہ کے ساتھ کسی اور کے لئے ملکیت باقی رہے ..... بمنزلة العبید: غلاموں کی طرح۔

 $\Leftrightarrow$   $\Leftrightarrow$ 

### والدين كے حق كى حرمت

اس باب کی سب سے اہم بات: والدین کے حق کی حرمت وعظمت ہے۔ نبی ﷺ کا ارشاد ہے:'' بڑے گنا ہوں میں سے:اللّٰہ کے ساتھ شریک تھم رانا، والدین کی نافر مانی کرنااور جھوٹی قشم کھانا ہے' (منداحہ ۴۹۵:۳۸) میں سے:اللّٰہ کے ساتھ شریک تھم رانا، والدین کی نافر مانی کرنااور جھوٹی قشم کھانا ہے' (منداحہ ۴۹۵:۳۸)

اوروالدین کے ساتھ نیک سلوک چند ہاتوں کے ذریعہ کھیل پذیر ہوتا ہے: ۱-والدین کے پاس مال نہ ہوتو ان کو نان ونفقہ اور کھانا کپڑا دینا ۲-اگر والدین جسمانی خدمت کھتاج ہوں تو ان کی خدمت کرنا ۳- جب ہاپ بلائے تو حاضر ہونا ۴- جب ہاپ کوئی حکم دے تو اس کی تعمیل کرنا، بشر طیکہ وہ کوئی گناہ کی بات نہ ہو ۵- بکٹرت والدین کے پاس آمدور فت رکھنا ۲- ان کے ساتھ نرمی سے گفتگو کرنا 2- ان کو اُف بنہ کہنا ۸- ان کونام لے کرنہ پکارنا ۹ - ان کے چیجے چلنا ۱۰ - کوئی ان کی غیبت کررہا ہویا ستارہا ہوتو مدافعت کرنا ۱۱ - اپنی مجلس میں باپ کی تعظیم کرنا ۱۲ - ان کے لئے دعائے مغفرت کرنا۔

وأعظمُ ذلك كلُّه حرمةُ حق الوالدين؛ قال صلى الله عليه وسلم: " من أكبر الكبائر عقوق الوالدين"

وبِرُّهما يَتِمُّ بأمور: الإطعام، والكسوة، والخدمة إن احتاجا، وإذا دعاه الوالد أجاب، وإذا أمره أطاع، مالم يأمر بمعصية، ويُكثر زيارتَه، ويتكلم معه بالكلام اللَّيِن، ولا يقول أف، ولا يدعوه بالسمه، ويمشى خلفه، ويذب عنه من اغتابه، أو آذاه، ويوقره في مجلسه، ويدعو له بالمغفرة، والله أعلم.

ترجمه: واضح ہے .....إن احتاجاكى قيداطعام وكسوة اور خدمت تينول كے ساتھ ہے۔

( بحده تعالی جعه ۹ رجمادی الثانیه ۲۲ اه مطابق ۸ راگست ۲۰۰۳ ء کو'' نکاح وطلاق'' کی شرح مکمل ہوئی۔





باب (۱) نظام حکومت کے سلسلہ کی اصولی باتیں

باب (۲) خلافت کابیان

باب (٣) مظالم كابيان

باب (۴) حدود کابیان

باب (۵) نظام عدالت كابيان

باب (۱) جهاد کابیان

#### باب \_\_\_\_

# نظام حکومت کےسلسلہ کی اصولی باتیں

پہلی بات: سربراہِ مملکت کی ضرورت

جماعت مسلمین کے لئے کوئی خلیفہ (سربراہ) ہونا ضروری ہے۔ چندائی کمحتیں ہیں جوخلیفہ کے وجود ہی ہے تھیل پذیر مصلحتی ہیں۔وہ محتی اگر چہ بہت ہی زیادہ ہیں مگر دوشمیں ان کا احاطہ کرتی ہیں :

پہلی قتم مصلحتیں جونظام مملکت سے تعلق رکھتی ہیں۔ یعنی اگر مسلمانوں پر دشمن حملیآ ورہو،اوران کوزیر کرنا چاہے تواس کو ہٹانا،مظلوم سے ظالم کورو کنا،اور جھٹڑوں کے فیصلے کرنا،وغیرہ تفصیل رحمۃ اللّٰد (۳۶۲۱) میں گذر چکی ہے۔
دوسری قتم مصلحتیں جوملت سے تعلق رکھتی ہیں۔اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ دین اسلام کی دوسرے اویان کے مقابلہ میں شان اسی وقت بلند ہوسکتی ہے جب مسلمانوں کا کوئی خلیفہ ہو،اوروہ دو کام کرے:

ایک:اس شخص کو سخت سرزنش کرے جوملت سے نگل جائے ،اورا کیے کام کرنے لگے جوصری حرام ہیں ،جیسے سود لینا ، چوری کرناوغیرہ۔یاوہ کام چھوڑ دے جوقطعی فرض ہیں ،جیسے نمازیڑھنا،زکو ۃ دیناوغیرہ۔

دوم: دیگرادیان والوں کوزیر کرےاوران سے اس طرح جزیہ وصول کرے کہ وہ بذات خود ذکت ہے دیں۔ اگر ایسا خلیفہ نہیں ہوگا تو سب لوگ مساوی ہوجا ئیں گے، گیہوں اور گھن برابر ہوجا ئیں گے۔اور ایک فریق کی دوسرے فریق پر فوقیت ظاہر نہیں ہوگی ،اور سرکشوں کولگام دینے والا کوئی نہیں ہوگا۔

اور نبی ﷺ نے مذکورہ دونوں متم کی صلحتوں کو چارعنوا نوں میں یعنی مظالم ، حدود ، قضایا اور جہاد کے عنوا نات میں جمع کیا ہے۔ یہی اس مبحث کے ابواب ہیں۔

#### همن أبواب سياسة المُدُن ﴾

اعلم: أنه يجب أن يكون في جماعة المسلمين خليفة، لمصالح لاتتم إلا بوجوده، وهي كثيرة جدًا، يجمَعُها صنفان:

أحدهما: ما يرجع إلى سياسة المدينة: من ذَبِّ الجنود التي تَغْزُوهم وتَفْهرهم، وكفِّ

الظالم عن المظلوم، وفصلِ القضايا، وغير ذلك، وقد شرحنا هذه الحاجاتِ من قبل.

وثانيهما: ما يرجع إلى الملة: وذلك: أن تنوية دينِ الإسلام على سائر الأديان، لا يُتَصور إلا بأن يكون في المسلمين خليفة: يُنكر على من خرج من الملة، وارتكب ما نَصَّتُ على تحريمه، أو تَرَكَ ما نَصَّتُ على افتراضه: أشدَّ الإنكار، ويذلِّلُ أهلَ سائر الأديان، ويأخذُ منهم المجزية عن يدوهم صَاغرون، وإلا كانوا متساوِيْنَ في المرتبة، لا يظهر فيهم رجحانُ إحدى الفرقتين على الأخرى، ولم يكن كابحٌ يَكُبَحُهُمْ عن عُدوانهم.

والنبى صلى الله عليه وسلم جمع تلك الحاجاتِ في أبواب أربعة: باب المظالم، وباب الحدود، وباب القضاء، وباب الجهاد.

ترجمہ: نظام مملکت کے سلسلہ کی اصولی باتیں: یہ بات جان لیں کہ جماعت کمیں میں کوئی خلیفہ ہونا ضروری ہے،
چندا کی صلحوں کی وجہ ہے جو تحمیل پذیر نہیں ہوتیں مگر خلیفہ کے وجود ہے۔ اور وہ محتین بہت ہی زیادہ ہیں، جن کو وقت میں
جمع کرتی ہیں: ان میں سے ایک مصلحت ہیں جو نظام حکومت کی طرف لوٹتی ہیں یعنی ان شکروں کو ہمانا جو سلمانوں پر جملہ
آور ہوں، اور ان کوزیر کرنا، اور مظلوم سے ظالم کورو کنا، اور مقد مات کے فیصلے کرنا، اور ان کے علاوہ باتیں ۔ اور ہم نے ان
مصلحتوں کی وضاحت کی ہے قبل ازیں سے اور ان میں سے دوسری وہ تحقیق ہیں جو ملت (دین) کی طرف لوٹتی ہیں ۔ اور
مصلحتوں کی وضاحت کی ہے قبل ازیں سے اور ان میں سے دوسری وہ تحقیق ہیں جو ملت (دین) کی طرف لوٹتی ہیں ۔ اور
اس کی تفصیل ہے ہے کہ دیگر ادیان پروین اسلام کی شان بائند کرنا متصور نہیں گر با ہی طور کہ مسلمانوں میں ایسا خلیفہ ہوجو: (۱)
اس محق پر نکیر کرے ، وہ ملت سے نکل جاتا ہے ، اور اُس بات کا ارتکاب کرتا ہے جس کے حرام ہونے کی ملت (وین) نے
اس حصر احت کی ہے ۔ یااس کا م کوچھوٹ تا ہے جس کے فرض ہونے کی ملت نے صراحت کی ہے: سخت کمیر کرنا (۲) اور ویگر ادیان
والوں کوزیر کرے، اور ان سے جزید وصول کرے، ان کے ہاتھ سے درانحالیہ وہ ذیل ہونے والے ہوں سے ورنہ سب
والوں کوزیر کرے، اور ان سے جزید وصول کرے، ان کے ہاتھ سے درانحالیہ وہ ذیل ہونے والے ہوں سے ورنہ سب
ساتھ ہے ) اور کوئی لگام تھینچے والانہیں ہوگا جوان کو ان کی سرشی ہیں جن کیا ہے: مظالم کا باب، صدود کا باب مدود کی مدود کی مدود کی مدود کیا ہو کی مدود کی مدود کو بی مدود کیوں مدود کی مدود کو بات کو مدود کیا

لغات:غَزَ العَدُوَّ (ن)غَزُوًا:لڑنے کے لئے دشمن کی طرف جانا اورلوٹے کے لئے ان کے ملک میں گھسنا جملہ آور ہونا .....قَهَرَه (ف)قَهْرًا: کسی پرغالب ہونا بمغلوب وزیر کرنا ..... گَبَحَ (ف) المدابة: چوپائے کورو کئے کے لئے لگام تھنچنا۔ کابع: لگام تھینچنے والا۔

تصحیح: یذلل مطبوعه میں یذل تھا تھی مطبوعه صدیقی اور مخطوط کراچی ہے کی ہے۔



## دوسری بات:کلیات کے انضباط کی ضرورت

شریعت نے خلاف وامارت کے مذکورہ چارابواب( مظالم، حدود، قضایااور جہاد) کےاصول وکلیات کو منضبط کیا ہے۔ اور جزئیات کوخلفاء کی آراء پر چھوڑ دیا ہے۔اورا جمالاً یہ ہدایت کی ہے کہ خلفاء جماعت مسلمین کے ساتھ اچھاسلوک کریں۔ اوراصول وکلیات کےانضباط کی ضرورت بچند وجوہ پیش آئی ہے:

پہلی وجہ — خلفاء کوضوا بط کا پابند بنانا — بار ہااییا ہوتائے کہ حکومت کا ذمہ دار ظالم و جابر مخص ہوتا ہے۔ وہ اپنی خواہش کی پیروی کرتا ہے۔ جن کی پیروی نہیں کرتا۔ ایسے امراء لوگوں کو بگاڑ دیتے ہیں۔ اور لوگوں کے جن میں ان کا ضرر ان کے نفع سے زیادہ سخت ہوتا ہے۔ اور جب ایسے خلیفہ کو کسی بات پرٹو کا جاتا ہے تو وہ اپنے فعل کی بید لیل پیش کرتا ہے کہ اس نے برجن کام کیا ہے۔ اور ملکی صلحت بھی وہی ہے جو اس نے کیا ہے۔ ایسے خلیفہ کو تو اعد و ضوابط کا پابند بنانا ضروری ہے تاکہ ان کی خلاف ورزی پر نکیر کی جاسکے ، اور ان قواعد کے ذریعہ اس کی دارو گیر کی جاسکے۔ اور لوگ خلیفہ کے خلاف دلیل قائم کرنا چاہیں تو ان اصول موضوعہ سے قائم کرسکیں۔

دوسری وجہ سے خلیفہ کے خلاف عضر پیدانہ ہو سے خلیفہ کے لئے دویا تیں ضروری ہیں:

ایک بھی ظالم کوئٹرادے تو پہلے لوگوں کے سامنے اس کے ظلم کوئیج دلائل سے ثابت کرے۔اوریہ بھی ثابت کرے کہ جوئئرااس کودی جارہی ہے وہ ضرورت کی مقدار سے زائد نہیں ہے۔

دوم: نزاعات کا جوفیصلہ کرے اس کے بارے ہیں بھی بیٹا بت کرے کہاس نے حق کے مطابق فیصلہ کیا ہے۔

اگرید دوبا تیں نہیں ہونگی تو خلیفہ سے لوگوں کو اختلاف بیدا ہوگا۔ اور جس شخص کوسزادی گئی ہے اور جس کے خلاف فیصلہ ہواہے: وہ اور اس کے جمایتی اپنے دلوں میں ایسا غیظ وغضب پائیس گے جو بغادت تک پہنچائے گا۔ وہ لوگ خلیفہ کے خلاف اپنے دلوں میں کینہ کیٹ چھپائیس گے، اور اس معاملہ میں خودکوئی بجانب سمجھیں گے۔ اور میخت خرابی کی بات ہے۔

تیسری وجہ سے خلفاء کے فیصلے ایک نہج پر صادر ہوں سے بہت سے خلفاء یہ بات سمجھنے سے قاصر ہوتے ہیں کہ نظام حکومت کے لئے کیا بات مناسب ہے؟ پس وہ اجتہاد کرتے ہیں اور دائیں بائیں ڈیس بھرتے ہیں۔ یعنی غلط سلط فیصلے کرئے ہیں۔ اور خلفاء کے مزاج مختلف ہوتے ہیں، مثلاً:

ا — کوئی خلیفه کڑاسخت مزاج ہوتا ہے: وہ جرم کی انتہائی سزا کوبھی معمولی سمجھتا ہے۔

۲ — کوئی مہل گیرزم مزاج ہوتا ہے: وہ تھوڑی سزا کوبھی بہت سمجھتا ہے۔

سے کوئی خلیفہ کان کا کچا اور ہرایک کی ہاں میں ہاں ملانے والا ہوتا ہے: وہ ہراس دعویدار کی بات مان لیتا ہے جواس تک اپنی بات پہنچادیتا ہے۔ ۳ — کوئی حاکم ضدی اڑیل ہوتا ہے: وہ لوگوں کے بارے میں طرح طرح کی بدگمانیاں کرتا ہے۔ اور نظام حکومت کےسلسلہ کی تمام جزئیات کا احاط ممکن نہیں۔ بیمحال جیسی بات ہے۔ پس اصول وکلیات کا انضباط ضروری ہے تا کہ خلفاء کے فیصلے ایک نہج پرصا در ہوں۔اورا ختلاف ہوتو فروع میں ہو،اصول میں نہ ہو۔ کیونکہ فروع میں

اختلاف:اصول میں اختلاف ہے۔

چوتھی وجہ — ارتفاقات کوعبادت بنانا — نظام حکومت بظاہرا یک دنیوی معاملہ ہے۔ اگراس کے لئے بھی شریعت قواعد وضوابط وضع کرے گی تو وہ نماز روز ہے کی طرح عبادت بن جائیں گے۔ ان ارتفاقات (دنیوی معاملات) کے ذریعہ بھی اللہ کا تقرب حاصل کیا جاسکے گا۔ اور وہ بھی دین کی وعوت کا ذریعہ بن جائیں گے۔ صحابہ کے نظام حکومت ہے جو شریعت کے اصول کے مطابق تھا — متاثر ہوکرایک خلقت مسلمان ہوئی ہے۔

حاصل کلام: یہ ہے کہ عیاش اور درندہ خوباد شاہوں کے لئے بھی اور نیک سیرت انصاف پرور حاکموں کے لئے بھی نظام حکومت کے سلسلہ میں قواعد وضوابط ضروری ہیں۔ ورنداول: رعایا کا ناس ماریں گے، اور ثانی کے کو نسے فیصلے ظلم ک حدود کوچھو گئے ہیں ان کا پیتہ چلانامشکل ہوگا۔

ملحوظہ: نظام حکومت کے سلسلہ میں آئندہ ابواب میں جواصول وکلیات بیان کئے جائیں گے ان کے علاوہ پہلے جو قانون سازی اور مقادیر کے انضباط کے اصول بیان کئے گئے ہیں: امراء و حکام کے لئے ضروری ہے کہ ان کو بھی پیشِ نظر رکھیں۔ یہ مباحث رحمۃ اللہ جلد دوم صفحہ ۲۲۲۲ میں پانچ ابواب میں بیان ہوئے ہیں۔

ثم وقعت الحاجة إلى ضبط كلياتِ هذه الأبواب، وتركِ الجزئيات إلى رأى الأئمة، ووَصِيَّتِهِم بالجماعة خيرًا، وذلك لوجوه:

منها: أن متولى الخلافة كثيرًا ما يكون جائرًا ظالمًا، يتبع هواه، ولا يتبع الحق، فَيُفْسِدُهم، وتكون مَفْسَدَتُه عليهم أشدَّ مما يُرْجى من مصلحتهم، ويَحتجُ فيما يفعل أنه تابع للحق، وأنه رأى المصلحة في ذلك؛ فلا بد من كلياتٍ يُنكرُ على من خالفها، ويُوَّاخَذُ بها، ويرجع احتجاجهم عليه إليها.

ومنها: أن الخليفة يجب أن يصحِّعَ على الناس ظلمَ الظالم، وأن العقوبة ليست زائدةً على قدر الحاجة؛ ويُصَحِّعَ في فصل القضايا: أنه قضى بالحق، وإلا كان سببا لاختلافهم عليه، وأن يجد الذي كان الضررُ عليه وأولياؤُه في أنفسهم وَحَرًا، راجعًا إلى غَدَرٍ، ويضمروا عليه حِقدًا يرون فيه أن الحق بأيدهم، وذلك مفسدة شديدة.

ومنها: أن كثيرًا من الناس لايدركون: ماهو الحق في سياسة المدينة؟ فيجتهدون فَيَخْطُون

يمينا وشمالاً: فمن صُلْبِ شديدٍ يرى البالغ في المزجرة قليلاً، ومن سَهْلِ لَيَنِ يرى القليل كثيرًا، ومن أُذُن إِمَّعَةٍ يرى كلَّ ما أنهى إليه المدعى حقا، ومن ممتنع كَوُّ وَدٍ يظن بالناس ظنونا فاسدة؛ ولا يمكن الاستقصاء فإنه كالتكليف بالمحال، فيجب أن تكون الأصول مضبوطة، فإن اختلافهم في الأصول.

ومنها: أن القوانين إذا كانت ناشئة من الشرع: كانت بمنزلة الصلاة والصيام في كونها قُربةً إلى الحق، وأَلْسِنَةً تُذَكِّرُ الحقَّ عند القوم.

وبالجملة: فلايسمكن أن يفوَّض الأمر بالكلية إلى أولى أنفس شهوية أو سبعية، ولا يمكن معرفة العصمة والحفظ عن الجور في الخلفاء؛ والمصالحُ التي ذكرناها في التشريع وضبط المقادير كلُها مُتَأتِّيةٌ ههنا، والله أعلم.

ترجمہ: پھرضرورت پیش آئی اُن ابواب اربعہ کے کلیات کو منضبط کرنے کی ،اور جزئیات کوخلفاء کی رائے پر چھوڑنے کی ،اوران کو جماعت کمین کے ساتھ بہتر برتاؤ کرنے کی وصیت کرنے کی اوروہ بات یعنی کلیات کے انضباط کی ضرورت بچند وجوہ ہے:ازانجملہ : پیہے کہ خلافت کا ذمہ دار بار ہا ظالم جفا پیشہ ہوتا ہے۔اپنی خواہش کی پیروی کرتا ہے،اور حق کی پیروی نہیں کرتا، پس وہ رعایا کوبگاڑ دیتا ہے۔اورلوگوں کے حق میں خلفاء کابگاڑ زیادہ سخت ہوتا ہے لوگوں کی اس صلحت سے جس کی امید با ندھی گئی ہے۔اوروہ جحت پیش کرتا ہے اس کام میں جووہ کرتا ہے کہوہ حق کی تابعداری کرنے والا ہے،اور یہ کہاس نے اس میں سلحت دیکھی ہے۔ پس ایسے قواعد کلیہ ضروری ہیں جن کی مخالفت کرنے والے پرنگیر کی جائے ،اور جن کے ذریعہاس کی دارو گیر کی جائے۔اورلوٹے لوگوں کا دلیل پکڑنا خلیفہ کے خلاف ان کلیات کی طرف — اورازانجملہ : بیہ ہے کہ خلیفہ: (۱)ضروری ہے کہ وہ لوگوں کے سامنے ظالم کے ظلم کوچیج ثابت کرے۔اور بیہ بات ثابت کرے کہ جوسز ااس کو دی جارہی ہے وہ ضرورت کی مقدار سے زیادہ نہیں ہے(r) اور سیح ثابت کرے جھکڑوں کے فیصلوں میں کہاس نے حق کے مطابق فیصلہ کیا ہے — ورنہ ربہ باتیں خلیفہ سے لوگوں کے اختلاف کا سبب ہونگی ، اور اس بات کا سبب ہونگی کہ یائے و چھن جسے نقصان پہنچا ہے،اوراس کے حمایتی اپنے دلوں میں ایساغیظ وغضب جو بغاوت کی طرف لوٹنے والا ہے۔اوروہ دلوں میں پوشیدہ رکھیں خلیفہ کےخلاف کینہ۔اس کینہ میں وہ خیال کریں کہ حق ان کی جانب ہے یعنی ان کا کینہ رکھنا درست ہے۔اور پیخت خرابی کی بات ہے —اوراز انجملہ : پیہے کہ بہت سےلوگ (خلفاء)اس بات کے بیجھنے سے قاصر ہوتے ہیں کہ نظام حکومت میں برحق بات کیا ہے؟ پس وہ اجتہاد کرتے ہیں۔ پس وہ دائیں اور بائیں قدم اٹھاتے ہیں — پس (۱) کوئی سخت مضبوط ہوتا ہے جوانتہائی سزا کو بھی معمولی سمجھتا ہے (۲)اور کوئی آ سان نرم ہوتا ہے جوتھوڑی سزا کو بھی بہت سمجھتا ہے(٣)اوركوئى كان كا كيا ہرايك كى بال ميں بال ملانے والا ہوتا ہے جو ہراس بات كوجو مدعى اس تك پہنچا تا ہے حق سمجھ ليتا ﴿ الْمَسْوَرُ مِبَالْشِيْرُ ﴾ -

ہے(ہ) اور کوئی ضدی اڑیل ہوتا ہے جولوگوں کے بارے میں فاسد گمان با ندھتا ہے ۔۔۔ اور احصام ممکن نہیں یعنی نظام حکومت کے سلسلہ کی تمام جزئیات بیان نہیں کی جاسکتیں۔ کیونکہ وہ محال کا حکم دینے کی طرح ہے۔ پس ضروری ہے کہ اصول منضبط ہوں۔ اس لئے کہ خلفاء کا فروع میں اختلاف باکا ہے ان کے اصول میں اختلاف ہے ۔۔ اور از انجملہ :یہ ہے کہ قوانین: جب شریعت سے پیدا ہونے والے ہوتے ہیں یعنی وہ قوانین اللہ تعالیٰ کے نازل کر دہ ہوتے ہیں تو وہ بمنزلہ نمازروزہ کے ہوتے ہیں، اور ان کے الیی زبانیں ہونے میں جوقوم کو اللہ کی یا دولاتے بمنزلہ نمازروزہ کے ہوتے ہیں، ان کے اللہ کی طرف، اور ممکن نہیں کہ معاملہ بالکلیہ سرد کر دیا جائے عیاش درندہ خونفوں (خلفاء) کی طرف، اور ممکن نہیں خلفاء میں ظلم سے عصمت وحفاظت کا پہچاننا ۔۔۔ اور وہ کچھتیں جوہم نے قانون سازی اور مقادیر شرعیہ کے انضباط کے سلسلہ میں ذکر کی ہیں وہ سب یہاں حاصل ہونے والی ہیں۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں۔

باب \_\_\_\_

#### خلافت كابيان

خلافت كى تعريف حضرت شاه صاحب قدى سرة نے ازالة الخفاء كيشروع عين بيكى ہے: هي المو ماسة العامّة في الته صدّى الإقامة الدين: ياحياء العلوم الدينيَّة، وإقامة أركان الإسلام، والقيام بالجهاد، وما يتعلّق به من ترتيب المجيوش، والفرض للمُقاتِلَة، وإعطاء هم من الفينى، والقيام بالقضاء، وإقامة الحدود، ورفع المظالم، والأمر بالمعووف، والنهى عن المنكر، نيابة عن النبى صلى الله عليه وسلم ترجمه: خلافت: عموى سربرائى ہے: اقامت وين كے لئے دريے ہونے عين: علوم دينيہ كوزنده كرنے كوريد، اركان اسلام كوبر ياكرنے كو دريد، جهاد كا انهمام كرنے كوريد، اركان اسلام كوبر ياكرنے كو دريد، جهاد كا انهمام كرنے كوريد، وان كاموں كوريد جو جهاد تعلق ركھتے ہيں: يعني شكروں كوتياركرنے، مجاہدين كے لئے وظائف مقرركرنے، ان كو مال غنيمت عين سے دينے، خصومات عين فيصلوں كا انهمام كرنے، حدود قائم كرنے، ظلم وزيادتى كودور كرنے، ان كو مال غنيمت عين سے دوئے، خصومات عين فيصلوں كا انهمام كرنے، حدود قائم كرنے، شلم وزيادتى كودور كرنے، ان كو مال غنيمت عين ہے اور برےكاموں سے دوئے كوريد: بني صلاق الله الله على الله على على الله على طور برمعلوم ہے كہ بني صلاق الله على عث تمام خلقت كى طرف ہوئى النہ الله على طور برمعلوم ہے كہ بني صلاق الله على الله الله على الله على الله على الله الله على الله

ہے۔آپ نے بعثت کے بعد مخلوق کے ساتھ بہت ہے معاملات وتصرفات کئے ہیں۔ان معاملات میں جب ہم غور کرتے ہیں،اور جزئیات سے کلیات کی طرف ہے ، جو ہمائی کی طرف سے جوسب کوشامل ہو سے متعقل ہوتے ہیں، تو جنس عالی: اقامت و مین منتم ہوتی ہے، جو تمام کلیات کوشفہمن ہے۔ان میں سے ایک کلی: علوم دیدیہ کی اشاعت ہے بعنی قرآن وحدیث کی تعلیم دینا،اور وعظ وضیحت کرنا۔ دوسری کلی: ارکانِ اسلام کو قائم کرنا ہے۔ نبی سلانی کی اشائی کیا ہمازوں کی امامت کرتے تھے، زکوتیں وصول کرتے تھے،اوران کے مصارف میں خرچ کرتے تھے وغیرہ اور آنحضرت منان کی امامت کرتے تھے،نکوتیں وصول کرتے تھے،اوران کے مصارف میں خرچ کرتے تھے وغیرہ اور آنحضرت میں فیصلے کرنا، بلاد سلامیہ میں قاضوں کو مقرر کرنا، براے اور چھوٹے لشکروں کو بھیجنا،خصومات میں فیصلے کرنا، بلاد اسلامیہ میں قاضوں کو مقرر کرنا، حدود کو قائم کرنا، اچھے کاموں کا حکم دینا اور برے کا موں سے رو کنا بھتاج بیان نہیں۔اور یہ سب اقامت دین کی جزئیات ہیں۔

پھر جب نبی سِلِلنَّهَائِیَمِ رفیق اعلی کی طرف منتقل ہو گئے تو مذکورہ تفصیل کے ساتھ دین کا قائم رکھنا ضروری ہوا۔جوایک ایشخص کومقرر کرنے پرموقوف ہے، جوان امور کا اہتمام عظیم کرے، ہرعلاقہ میں اپنے نائب بھیجے،لوگوں کے احوال سے خبر دار رہے،اس کے نائب اس کے حکم سے انحراف نہ کریں اور اس کے اشارہ پر چلتے رہیں۔ یہی محض آنحضرت سِلانَهَائِیمِ کا خلیفہ اور آپ کا نائب ہے (ترجمہ و تلخیص ازالیۃ الخفاء)

خلافت عامه اور خاصه: پھر خلافت کی دوشمیں ہیں: عامه اور خاصه خلافت عامه: مذکورہ تفصیل کے مطابق عمومی سربراہی کا نام ہے۔ اس کا زمانۂ نبوت سے اتصال ضروری نہیں۔ اور خلافت خاصہ: خلفائے راشدین کی خلافت ہے۔ اور خلافت میں بنیادی بات بیہ ہے کہ خلیفہ کے ذہن میں ملکیت کا کوئی تصور نہ ہو، وہ خلافت کوایک امانت سمجھتا ہو۔ پھراگر اس میں ملکیت کا تصور شامل ہوجائے تو وہ ملوکیت ہے۔ اور ملکیت کے تصور کے ساتھ ظلم وزیادتی بھی ہوتو وہ مُلک عِحفُوض اس میں ملکیت کے تصور کے ساتھ ظلم وزیادتی بھی ہوتو وہ مُلک عِحفُوض ( کے کھنی حکومت کی سربراہی خلافت ہے،خواہ اس کی جو بھی تو عیت ہو۔ کی جو بھی تو عیت ہو۔ کی جو بھی تو عیت ہو۔

### خلیفہ کے لئے ضروری اوصاف

خلیفہ: بعنی اسلامی حکومت کے سربراہ کے لئے درج ذیل اوصاف ضروری ہیں:

پہلا وصف: خلیفہ عاقل بالغ ہو، مجنون اور نابالغ نہ ہو۔ کیونکہ مجنون اور نابالغ اپنے معاملات میں بھی تصرف کا مُجاز نہیں۔ اس کے کا موں کی انجام دہی کے لئے ولی مقرر کیا جاتا ہے۔ پس وُہ سلمانوں کے جان ومال میں بدرجہ ً اولی تصرف کا مجاز نہ ہوگا۔ نیز خلیفہ بنانے سے جومقاصد مقصود ہیں: وہ بھی مجنون اور نابالغ کوخلیفہ بنانے سے حاصل نہیں ہو سکتے ، اس لئے خلیفہ کا عاقل بالغ ہونا شرط ہے۔

دوسراوصف: خلیفهآ زاد ہو،غلام نہ ہو۔ کیونکہ غلام: مقدمات میں گواہی دینے کے قابل نہیں ،اوروہ عام لوگوں کی نظر میں ذلیل وحقیر ہوتا ہے۔ نیز اس پراپنے آقا کی خدمت میں مشغول رہناوا جب ہے، پس وہ بھی مقاصد خلافت کی انجام دہی سے قاصر ہے،اس لئے خلیفہ کا آزاد ہونا شرط ہے۔

تیسرا وصف: خلیفه مرد ہو، عورت نه ہو۔ کیونکہ عورت عقل ودین میں کمزور ہوتی ہے۔ میدانِ جنگ کے لئے بے کار ہوتی ہے۔ اور مجانس ومحافل میں جانے کے قابل نہیں، اس لئے وہ حکومت کی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ نہیں ہو عکی۔ بخاری کی روایت ہے کہ جب ایران کے لوگوں نے کسری کی بیٹی کو بادشاہ بنایا تو رسول اللہ مِسَالِیْ اَلَیْمَ اِلْمِیْ نَے فرمایا: ''وہ قوم ہرگز فلاح نہیں یا سکتی جس نے اپنے امور کا ذمہ دارکسی عورت کو بنایا!''(مشکوۃ حدیث ۳۱۹۳ کتاب الامارۃ)

چوتھا وصف: خلیفہ بہادر ہو، بزدل نہ ہو۔ ذی رائے ہو، بے وقوف اور ناتجر بہ کار نہ ہو۔ کیونکہ مہمات سلطنت کی انجام دہی کے لئے بیاوصاف ضروری ہیں۔خاص طور پر جہاد کا فریضہ: بزدل خلیفہ جہاد قائم نہیں کرسکتا۔حالانکہ وہ مقاصد خلافت میں سب سے اہم مقصد ہے۔

پانچواں وصف: خلیفہ شنوا، بینااورگویا ہو۔ بہرہ،اندھااورگونگانہ ہو۔ کیونکہ خلیفہ پرلازم ہے کہ جوتھم دے:ایباواضح ہو کہاس کا مقصد سمجھنے میں لوگوں کواشتہاہ نہ ہو۔ نیز بیہ بھی ضروری ہے کہ مدعی مدعی علیہ کو،مقرمقرلہ کواور شاہد ومشہود کو پہچانے،اوران لوگوں کے بیانات سنے۔ نیز خلیفہ پرلازم ہے کہ بلادمحروسہ میں قاضیوں اور حاکموں کومقرر کرے اور لشکروں کو جنگ کی تربیت دے۔اور بیسب باتیں اعضاء مذکورہ کی درشگی کے بغیرممکن نہیں،اس کئے خلیفہ کاسمیج وبصیراور متعکم ہونا شرطہ۔

چھٹاوصف: خلیفہان لوگوں میں ہے ہو: جس کی اور جس کی قوم کی بزرگی لوگوں نے شلیم کررکھی ہو، تا کہلوگ اس کی فرما نبرداری سے نفرت نہ کریں۔

سانوال وصف: خلیفہ کے بارے میں لوگوں کواعتاد ہو کہ وہ نظام حکومت میں حق کی پیروی کرےگا۔ من مانی نہیں کرےگا۔

یہ سب اوصاف عقل کی راہ نمائی ہے ثابت ہیں۔ اور دنیا کے تمام لوگ سر براہ مملکت میں: ان کے شرط ہونے پر شفق
ہیں۔ حالانکہ ان کے ملک ایک دوسرے ہے دور ہیں۔ اور ان کے مذا ہب مختلف ہیں۔ اور اس اتفاق کی وجہ بیہ کہ سب
لوگ جانتے ہیں کہ بادشاہ مقرر کرنے ہے جو مصلحت مقصود ہے: وہ ان اوصاف کے بغیر تھیل پذیر نہیں ہو سکتی۔ چنانچا آگر
لوگ خاروں اوصاف میں ہے کسی وصف کی بادشاہ میں کمی و یکھتے ہیں تو وہ اس بادشاہ کونا مناسب تصور کرتے ہیں۔ اور اس کو

اورملت ِاسلامیہ نے خلافت ِنبوت یعنی خلافت ِراشدہ کے لئے چنداوراوصاف کا بھی لحاظ کیا ہے: آٹھواں وصف: خلیفہ مسلمان، ذی علم (مجہز)اور متق ہو۔ کیونکہ ملی مصالح بالبداہت ان امور کے بغیر تھیل پذیرنہیں

﴿ الْكُوْرَكِ بِبَالْشِكُولِ ﴾

ہو سکتے۔ اور اس پرمسلمانوں کا اجماع ہے۔ اور اس کی دلیل سورۃ النور کی آیت ۵۵ ہے۔ ارشاد پاک ہے: ''اللہ تعالی نے وعدہ فرمایا ہے تم میں سے ان لوگوں سے جوایمان لائے اور جنھوں نے نیک کام کئے کہ ان کوز مین میں حکومت عطافر مائے گا، جیسا ان سے پہلے والوں کو حکومت دی تھی۔ اور جس دین کو اللہ تعالی نے ان کے لئے پہند کیا ہے اس کو ان کے نفع کے لئے جمادے گا۔ اور ان کے موجودہ خوف کو ضرور امن سے بدل دے گا۔ وہ میری عبادت کریں گے۔ میرے ساتھ کسی کو شریک نہیں گھرائیں گے۔ اور جو محض ظہور وعدہ کے بعدنا شکری کرے گا وہی لوگ اطاعت سے باہر ہونے والے ہیں''

تفسیر اس آیت کریمہ میں خطاب زمانہ نبوت میں موجودلوگوں ہے ہے۔ مِنْکُم کامصداقِ اولیں وہی ہیں۔ ان سے وعدہ کیا گیا ہے کہ میں سے جواعلی درجہ کے نیک ہیں، ان کو نبی سلائٹی کیا گیا گیا ہے کہ میں سے جواعلی درجہ کے نیک ہیں، ان کو نبی سلائٹی کیا گیا گیا ہے کہ میں سے جواعلی درجہ کے نیک ہیں، ان کو نبی اس امن وامان قائم ہوگا۔ چنا نچے نبی سلائٹی کیا ہے در بعہ صحومتِ اسلامید کی بنیادر کھی گئی تھی: وہ کام ابھی پایہ بخیل کونہیں پہنچا تھا کہ آپ پر دہ فر ماگئے حکومت کی نظیم و ممکن خلفاء مواشد بن کے ہاتھوں مقدر تھی۔ حدیث میں جو خلفاء راشد بن کے طریقوں کو مضبوط تھا منے کا تھی ہو وہ خاص طور پر جماعتی اور حکومت نظیم و انتظام کے بارے میں ہے۔ اس آیت میں خلفاء راشد بن کی بڑی بھاری منقبت ہے۔ یہ وعدہ ان کے زمانہ میں پورا ہوا اور دنیا نے اس عظیم الشان پیشین گوئی کو حرف بخرف اپنی آنکھوں سے پورا ہوتا ہواد کھے لیا۔ اور ظاہر ہے کہ بیسب میں بورا ہوا اور دنیا نے اس عظیم الشان پیشین گوئی کو حرف بخرف اپنی آنکھوں سے پورا ہوتا ہواد کھے لیا۔ اور ظاہر ہے کہ بیسب کام علم واجبہاد کے بغیر ممکن نہیں نے اس لئے مسلمانوں کا اجماع ہے کہ خلیفہ راشد میں بیاوصاف بھی ضروری ہیں۔ والی وصف: خلیفہ راشد کا قریش ہونا غیر وجوہ سے ضروری ہے۔ حدیث میں ہے: '' ایکہ قریش میں سے ہیں'' اور خلیفہ راشد کا قریش ہونا غین وجوہ سے ضروری ہے:

ہم وجہ — قریق خلیفہ راشد کے ذریعہ دین کی تمکین خوب ہوسکتی ہے ۔ وہ دین تی جواللہ تعالی نے نبی میں تالی وجہ سے وہ دین تی خلافہ کے ذریعہ دریاتی خلی اس میں اور ان کی عادتوں میں آیا ہے یعنی قرآن کریم قریش کی زبان میں از ل ہوا ہے، اور قوانین شرعیہ کا مواد بھی قریش کی زبان میں ہیں۔ اور بیش تر مقادیر وحدود جو متعین ہوئی ہیں: وہ بھی وہ ہیں بازل ہوا ہے، اور قوانین شرعیہ کا مواد بھی قریش کی عادتیں ہیں۔ اور بیش تر مقادیر وحدود جو متعین ہوئی ہیں: وہ بھی وہ ہیں جو قریش میں رائے تھیں۔ مثلاً قبل کی دیت سواونٹ حضرت عبد المطلب نے مقرر کی تھی، جس کو اسلام نے باقی رکھا۔ اور احکام کے بہت سے معد ات (سابقہ اسباب) بھی وہ باتیں ہیں جوقریش میں موجود تھیں۔ اس لئے وہی دین کو سب سے زیادہ قائم کرنے والے ہیں۔ ایس اگر خلیفہ راشد زیادہ قائم کرنے والے ہیں۔ ایس اگر خلیفہ راشد کیا احداد میں ہوں گے، جوزین کوعدل وانصاف ہوئے ہیں، اور ہوتے رہیں گے۔ جسے حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ۔ اور آخری خلیفہ راشد میں کوعدل وانصاف ہوئے ہیں، اور ہوتے رہیں گے۔ جسے حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ۔ اور آخری خلیفہ راشد میں کہ جوزین کوعدل وانصاف ہوئے ہیں، اور ہوتے رہیں گے۔ جسے حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ۔ اور آخری خلیفہ راشد میں گے، جوزین کوعدل وانصاف ہوئے ہیں، اور جہاد کر کے اصلام کا بول بالا کریں گے۔ ا

سله سنن پہنی (۱۲۱:۳) حافظ ابن حجر فرماتے ہیں: بیر حدیث چالیس صحابہ سے مروی ہے۔ اور انھوں نے ایک رسالہ میں اس کے طُرُ ق جَع کے ہیں (فتح الباری ۳۲:۷) شاہ صاحب فرماتے ہیں: اس حدیث پرامت کا اجماع ہے (از اللة الخفاء)

قریشی ہوگا تو دین کی تمکین خوب ہوگی۔

دوسری وجہ ۔ قریشی خلیفہ راشد دین کی سب سے زیادہ حفاظت کرے گا۔ قریش نبی مِنالِنْهُ اِکِیم کی قوم اور آپ کی جماعت ہے۔ ان کے لئے سب سے برا افخر حضرت محمد مِنالِنْهُ اِکِیم کے دین کی سربلندی میں ہے۔ سورۃ الزخرف آیت ۴۳ میں ارشاد پاک ہے: ﴿ وَإِنَّهُ لَمَذِی لَکَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ اور بیشک قرآن آپ کے لئے اور آپ کی قوم کے لئے بڑے شرف میں ارشاد پاک ہے: ﴿ وَإِنَّهُ لَمَذِی کُلُ وَلِقَوْمِكَ ﴾ اور بیشک قرآن آپ کے لئے اور آپ کی قوم کے لئے بڑے شرف کی چیز ہے۔ پس قریش میں وین حمیت ( وفاع کا جذبہ ) اور نبی حمیت جمع ہوگئیں ، اس لئے وہ احکام شرعیہ کی حفاظت وصیانت اور تمسک کی احتمالی جگہ ہیں۔

تیسری وجہ قریش میں حکومت کرنے کی صلاحیت دوسروں سے زیادہ ہے ۔خلیفہ میں تین ہاتیں ضروری ہیں:

ا — خلیفہ ان لوگوں میں سے ہونا ضروری ہے جس سے لوگ نفرت نہ کریں۔ جس کی لوگ حسب ونسب کی جلالت وظمت کی وجہ سے انتباع کریں۔ کیونکہ جس کے لئے نسبی شرافت نہیں: لوگ اس کو حقیر و ذکیل سمجھتے ہیں۔ ۔

ا — خلیفہ ان لوگوں میں سے ہونا ضروری ہے جوریاست وعظمت کے مالک رہے ہوں۔ جن کو شکر جمع کرنے کی اور جنگ و پر کارکی مہارت حاصل ہو۔

سے ہونا ضروری ہے جو طاقتور ہوں۔ تا کہ وہ دین کی نصرت وجمایت کریں ،اوراس کے لئے جان کی بازی لگانے کے لئے تیار رہیں۔ لئے جان کی بازی لگانے کے لئے تیار رہیں۔

اور یہ تینوں با تیں صرف قریش میں مجتمع تھیں۔خاص طور پر نبی صِلاَیْقَائِیم کی بعثت کے بعد۔ کیونکہ نبی صِلاَیْقَائِیم کے ذریعہ قریش کی عظمت دو بالا ہوگئ تھی۔حضرت ابو بمرصدیق رضی اللہ عنہ نے اس کی طرف اشارہ فرمایا ہے کہ یہ معاملہ (حکومت) نہیں بہچانا گیا،مگر قرلیش کے لئے: وہ نسب ووطن کے اعتبارے اشرف ہیں (بخاری حدیث ۱۸۳۰) یعنی ان کا نسب عرب میں عالی ہے۔اوران کا وطن مکہ مکرمہ ہے، جوعر بول کی عقیدت کا مرجع ہے۔

#### ﴿ الخلافة ﴾

اعلم: أنه يشترطُ في الخليفة: أن يكون عاقلاً، بالغاً، حرًا، ذكرًا، شجاعًا، ذارأي وسمع وبصرونُطق، وممن سَلَمَ الناسُ شرفَه وشرفَ قومه، ولا يستنكفون عن طاعته، قد عُرف منه أنه يتبع الحقّ في سياسة المدينة؛ هذا كُلُه يدل عليه العقل، واجتمعت أممُ بني آدم \_ على تباعد بلدانهم واختلاف أديانهم \_ على اشتراطها، لِمَا رَأُوا أن هذه الأمور لاتتم المصلحة المقصودة من نصب الخليفة إلا بها؛ وإذا وقع شيئ من إهمال هذه رأوه خلافَ ما ينبغي،

ك حضرت ابوبكرصد يق رضي الله عنه كاية ول حديث الأئمة من قريش كے بم معنى ہے۔ پس بيحديث كويا بخارى كى ہوگئى١١



و كرهه قلوبهم، وسكتوا على غيظ؛ وهو قوله صلى الله عليه وسلم في الفارس لَمَّا وَلَوْا عليهم امرأةً:" لن يَفلَح قومٌ وَلَوْا أمرهم امرأةً"

والملة المصطفوية اعتبرت في خلافة النبوة أمورًا أخرى:

منها: الإسلام، والعلم، والعدالة؛ وذلك: لأن المصالح الملية لاتتم بدونها ضرورة: أجمع المسلمون عليه، والأصل في ذلك قوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ الّذِيْنَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ السَّعَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَأُولِئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَأُولِئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الله مِن قريش، قال النبي صلى الله عليه وسلم: " الإئمة من قريش،

والسبب المقتضى لهذا: أن الحق الذى أظهره الله على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم إنما جاء بلسان قريش، وفى عاداتهم، وكان أكثر ما تعين من المقادير والحدود: ماهو عندهم، وكان المُعِدُّ لكثير من الأحكام: ماهو فيهم، فهم أقور به، وأكثر الناس تمسكا بذلك. وأيضًا: فإن القريش قوم النبى صلى الله عليه وسلم، وحِزْ بُه، ولا فحر لهم إلا بعلو دين محمد صلى الله عليه ومية دينية، وحمية نسبية، فكانوا مظنة القيام بالشرائع والتمسك بها.

وأيضًا: فإنه يجب:

[١] أن يكون الخليفة ممن لايستنكف الناس من طاعته، لجلالة نسبه و حَسَبه، فإن من لانسب له يراه الناس حقيرًا ذليلًا.

[٢] وأن يكون ممن عُرِف منهم الرياساتُ والشرف، ومَارَسَ قومُه جمعَ الرجال ونصبَ القتال. [٣] وأن يكون قومُه أقوياءَ يَحْمُوْنَه وينصرونه، ويبذلون دونه الأنفس.

ولم تجتمع هذه الأمور إلا في قريش، لاسيما بعد ما بُعث النبي صلى الله عليه وسلم، ونَبُهَ به أمرُ قريشٍ، وقد أشار أبو بكر الصديق رضى الله عنه إلى هذه، فقال: ولن يُعرَف هذا الأمرُ إلا لقريش: هم أوسط العرب نسبًا و داراً إلخ.

تر جمہ: خلافت کا بیان: جان لیس کہ خلیفہ کے لئے شرط ہے کہ وہ عقل مند، بالغ ،آزاد، مذکر، بہادر، ذی رائے ، سننے والا، دیکھنے والا اور بولنے والا ہو۔ اوران لوگوں میں ہے ہوجس کی اورجس کی قوم کی بزرگی لوگوں نے تسلیم کررتھی ہو، اورلوگ اس کی اطاعت سے نفرت نہ کرتے ہوں۔ اس کے بارے میں بیہ بات معلوم ہو کہ وہ نظام حکومت میں حق کی بیروی کرے گا۔ اوران سب باتوں پرعقل دلالت کرتی ہے۔ اوران باتوں کے شرط ہونے پر، انسانوں کے تمام گروہوں نے اتفاق کیا

ہے، ان کے ملکوں کے ایک دوسرے سے دور ہونے ، اور ان کے مذاہب کے مختلف ہونے کے باوجود ، بایں وجہ کہ دیکھا انھوں نے کہ یہ چیزیں: خلیفہ مقرر کرنے سے جومصلحت مقصود ہے: وہ ان چیزوں کے بغیرتام نہیں ہوتی ۔ اور جب واقع ہوتی ہے کوئی چیز ان اوصاف کورائگال کرنے سے تو لوگ اس کو نامناسب سجھتے ہیں ۔ اور اس کو ان کے دل ناپند کرتے ہیں ۔ اور وہ خاموش رہتے ہیں غصہ کے ساتھ ۔ اور وہ نبی سِلائیوَائِیم کا ارشاد ہے ایران والوں کے بارے میں ، جب انھوں نے اپنا ویرایک عورت کو بادشاہ بنایا: '' ہرگز فلاح نہیں پائے گی وہ قوم جس نے اپنے معاملہ کا ذمہ دار کسی عورت کو بنایا''

اور نیز: پس میتک قریش نبی مِلاِنْهُ اِیَّمْ کی قوم اوراُن کی جماعت تھے۔اوران کے لئے کوئی فخرنہیں بجزمحمد مِلانْهُ اِیَّمْ کے دین کی سربلندی کے۔اور تحقیق اکٹھا ہوگئ ان میں دین حمیت اور نسبی حمیت ۔ پس وہ احکام شرعیہ کی حفاظت اوران سے جمٹنے کی احتمالی جگہ تھے۔

اور نیز: پس بیشک ضروری ہے: (۱) کہ خلیفہ ان اوگوں میں ہے ہوجس کی اطاعت سے اوگ نفرت نہ کریں ،اس کے نسب اور حسب کی جلالت کی وجہ ہے۔ پس بیشک وہ محض جس کے لئے نسب نہیں: اس کولوگ حقیر و ذکیل سمجھتے ہیں (۲) اور بیہ کہ ہووہ ان لوگوں میں ہے جن ہے جانی گئی ہور یاست وعظمت ،اور مہارت رکھتی ہواس کی قوم لوگوں کواکٹھا کرنے میں اور لڑائی کھڑی کرنے میں (۳) اور مید کہ اس (نہی مِیلائِقائِکِمِمُ ) کی قوم طاقتور ہو، جمایت کریں و واس کی اور مدد کریں اس کی ،اور اس کے لئے اپنی جانیں قربان کریں ہے۔ اور نہیں اکٹھا ہوئیں یہ باتیں مگر قریش میں ،خاص طور پر نبی مِیلائِقائِکِمُ کی بعثت کے بعد ،اور نبی مِیلائِقائِکِمُ کی مثان بلند ہونے کے بعد ۔اور تحقیق اشارہ فر مایا ہے ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اس کی طرف ۔ پس فر مایا: "
اور ہرگر نہیں جانا گیا ہے معاملہ مگر قریش کے لئے ۔وہ عربوں میں نسب اور وطن کے اعتبار سے افضل ہیں الی آخرہ ۔

لغات:المُعِدَ: كِمعَىٰ كے لئے ديكھيں رحمة الله (٣٢٩)..... نَبُهُ (ك،ن) نَبَاهَة:معزز ہونا، نيك نام ہونا۔



公

## خلیفہ کے لئے ہاشمی ہونا شرط نہ ہونے کی وجہ

شیعوں کے نز دیک: خلیفہ راشد کا ہاشمی بلکہ علوی ہونا شرط ہے۔ان کا خیال سیحے نہیں۔خلیفہ کا ہاشمی وغیرہ ہونا دووجہ سے شرط نہیں:

پہلی وجہ — برگمانی دور کرنا — اگر خلیفہ راشد کے لئے ہاشی یا علوی ہونا شرط ہوگا، اور نبی سِلاَتِیَا ہِیْ کی وفات کے بعد خاندان کی بعد خاندان کی بعد خاندان کی جد خاندان کی حکومت قائم کرنے کے لئے ہے، جیسے دوسر ہے ادشاہ کرتے ہیں! پس پیشبلوگوں کے لئے ترک دین کا سبب بن جائے گا۔ اور اس کی نظیر: کعبہ کی کنجی کا مسلہ ہے۔ فتح مکہ کے موقعہ پر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کنجی مانگی، اور عرض کیا کہ ہمارے لئے سِقابی (حجاج کو یانی پلانے کی خدمت) کے ساتھ ججابہ (کعبہ کی کلید برداری) کو بھی جمع کر دیا جائے تو آپ ہمارے لئے سِقابی (حجاج کو یانی پلانے کی خدمت) کے ساتھ ججابہ (کعبہ کی کلید برداری) کو بھی جمع کر دیا جائے تو آپ ہور کردی کہ: '' آج کا دن نیکی اور وفاداری کا دن ہے!'' بلکہ یہ بھی فرمایا گہ: '' اسے ہمیش سے لئے لئو، تم سے تفصیل سے درکردی کہ: '' آج کا دن نیکی اور وفاداری کا دن ہے!'' بلکہ یہ بھی فرمایا گہ: '' اسے ہمیش سے لئے لئو، تم سے تفصیل خلام ہی اس کو چھنے گا!'' (زادالمعاد ۴۸۰۳) اس کی دوسری نظیر: خاندان نبوت کے لئے صدقات کی حرمت ہے۔ تفصیل کتاب الزکو ق (رحمۃ اللہ ۴۵۰۶) میں گذر چکی ہے۔

دوسری وجہ سے تنگی ہٹانا سے خلافت کے لئے اہم بات بیہ ہے کہ خلیفہ ایسا شخص ہوجس سےلوگ خوش ہوں،جس کے گرد جمع ہوں، جس کی تعظیم کریں، اور خلیفہ حدود قائم کرے، ملت کا دفاع کرے اوراحکام شرعیہ نافذ کرے۔ اور بیہ اوصاف کسی کسی میں جمع ہوتے ہیں۔آسانی سے ایک آ دمی میں جمع نہیں ہوتے:

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پہروتی ہے بڑی مشکل سے ہوتا ہے چمن میں دیدہ ورپیدا

پس اگر خلیفہ کے لئے کئی مخصوص خاندان سے ہونے کی شرط لگائی جائے گی تو حرج اور تنگی پیدا ہوگی۔ ممکن ہے اس خاندان
میں ایسا آ دمی نہ ہو،اور دوسر ہے خاندان میں ہو۔اور قریش بہت بڑا قبیلہ ہے۔اس میں کوئی نہ کوئی ان صفات کا حامل ہوگا۔
اور اس کی نظیر: بیج سلم کا معاملہ ہے۔اگر مُسلَم فیہ یعنی بیج سلم میں بیج کے بارے میں بیہ طے پائے کہ وہ فلاں گاؤں
کی پیداوار ہو،اوروہ گاؤں چھوٹا ہوتو بیشرط جائز نہیں۔ کیونکہ امکان ہے کہ اس گاؤں میں کئی کے بیہاں بیج مثلاً گیہوں یا
جاول نہ پیدا ہوں۔البتہ اگروہ گاؤں بڑا ہے تو ایسی شرط لگانا جائز ہے، کیونکہ بڑے گاؤں میں کئی کے بیہاں وہ چیز خرور پیدا ہوگی۔
ضرور پیدا ہوگی۔

وإنما لم يُشترط كونُه هاشميا - مثلاً - لوجهين:

أحدهما: أن لا يقع الناس في الشك، فيقولوا: إنما أراد مُلْكَ أهل بيته كسائر الملوك،

فيكون سببًا للارتداد؛ ولهذه العلة لم يُغطِ النبيُّ صلى الله عليه وسلم المفتاح لعباس بن عبد المطلب رضي الله عنه.

والثانى :أن المهم فى الخلافة رضا الناس به، واجتماعُهم عليه، وتوقيرُهم إياه، وأن يقيم المحدود، ويُناضِلَ دون الملة، ويُنفِّذَ الأحكام؛ واجتماعُ هذه الأمور لايكون إلا فى واحد بعد واحد؛ وفى اشتراط أن يكون من قبيلة خاصة تضييقٌ وحرج، فربما لم يكن فى هذه القبيلة من تجتمع فيه الشروط، وكان فى غيرها؛ ولهذه العلة ذهب الفقهاء إلى المنع عن اشتراط كون المُسْلَم فيه من قرية صغيرة، وجوزوا كونَه من قرية كبيرة.

تر جمیہ: اور نہیں شرط کیا گیا خلیفہ کا ہاشمی ہونا ہے مثال کے طور پر — دووجہ ہے: ایک: یہ کہ لوگ شک میں نہ پڑیں
پس کہیں: آپ نے اپنے گھرانے کی حکومت ہی گا ارادہ کیا ہے، دیگر بادشا ہوں کی طرح ، پس وہ شبہ لوگوں کے ارتداد کا
سبب بن جائے۔ اور اسی علت کی وجہ ہے نبی صِلائِیَا اِیَّا اِن عباس بن عبد المطلب رضی اللہ عنہ کو نہیں دی (سیرت ابن
ہشام میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے جائی ما نگنے کا تذکرہ ہے)

اوردوسری وجہ: یہ ہے کہ خلافت میں اہم بات: لوگوں کا خلیفہ سے خوش ہونا، اورلوگوں کا اس کے گردجمع ہونا، اورلوگوں کا اس کی تعظیم کرنا ہے۔ اور یہ بات ہے کہ خلیفہ صدود کو قائم کرے، اور ملت کی طرف سے دفاع کرے اوراحکام شرعیہ کو نافذ کرے۔ اوران باتوں کا اجتماع نہیں ہوتا مگر ایک کے بعد ایک میں۔ اوراس بات کے شرط کرنے میں کہ خلیفہ مخصوص قبیلہ کا ہوتئگی اور حرج ہے۔ پس بھی نہیں ہوتا اس قبیلہ میں وہ خص جس میں شرطیں اکٹھا ہوں، اور وہ خص اس قبیلہ کے علاوہ میں ہوتا ہوتئگی اور حرج ہے۔ پس بھی نہیں ہوتا اس قبیلہ کے علاوہ میں ہوتا ہوتئگی اور حرج ہے۔ پس بھی نہیں ہوتا اس قبیلہ میں جوتا ہوتی ہوتے گاؤں ہے مسئلم فید (نیج سلم میں مبیع ) ہونے کی شرط لگائے کے عدم جواز کی طرف۔ اور جائز قرار دیا ہے انھوں نے کسی بڑے گاؤں ہے مسئلم فید ہونے کی (شرط لگائے کو) عدم جواز کی طرف۔ اور جائز قرار دیا ہے انھوں نے کسی بڑے گاؤں ہے مسئلم فید ہونے کی (شرط لگائے کو)

#### انعقاد خلادت كمختلف طريقے

انعقادخلافت کے چارطریقے ہیں:

پہلاطریقہ: ارباب طل وعقد یعنی علاء، قبائل کے سرداراورفوج کے امراء کے بیعت کرنے سے خلیفہ تعین ہوتا ہے۔
یہ حضرات اصحاب الرائے اور مسلمانوں کے خیر خواہ ہیں (اور سب کا موجود ہونا ضروری نہیں۔ جولوگ بآسانی موجود ہوئیاں کا بیعت کرنا کافی ہے) حضرت صدیق اکبرضی اللہ عنہ کی خلافت اسی طرح منعقد ہوئی ہے۔
موسکیس ان کا بیعت کرنا کافی ہے) حضرت صدیق اکبرضی اللہ عنہ کی خلافت اسی طرح منعقد ہوئی ہے۔
دوسراطریقہ: موجودہ خلیفہ بعدوالے خلیفہ کونا مزدکرے۔اورلوگوں کواس کی اتباع کی وصیت کرے۔حضرت عمرضی



اللہ عنہ کی خلافت اسی طرح منعقد ہوئی ہے۔صدیق اکبررضی اللہ عنہ نے ان کو نامزد کیا تھا۔اورا یک تحریر کے ذریعہ مسلمانوں کوان کی اتباع کی تا کید کی تھی۔

تیسرا طریقہ: خلیفہایک جماعت میں خلافت کو دائر کرہے، اور کہہ دے کہان میں سے ایک کومنتخب کیا جائے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت اسی طرح منعقد ہوئی ہے۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے چھ شخصوں میں خلافت دائر کی تھی۔حضرت عبدالرحمٰن بنعوف رضی اللہ عنہ نے ان میں سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کوتجو پر کیا۔ حضرت علی رضی الله عنه کی خلافت: اور حضرت علی کی خلافت کس طرح منعقد ہوئی ؟اس میں اختلاف ہے: ا۔ اکثر علماء کی رائے بیہ ہے کہ آپٹا اُن مہاجرین وانصار کے بیعت کرنے سے خلیفہ ہوئے ہیں جو بروفت مدینہ میں موجود تھے۔ بعنی پہلے طریقہ پرآ ہے کی خلافت منعقد ہوئی ہے۔ آ ہے جوخطوط اہل شام کو لکھے ہیں وہ اس پرشاید ہیں۔ ازالة الخفاميں شاہ صاحب قدس سرہ نے اس رائے پر کوئی اعتراض نہیں کیا۔اس لئے یہی رائے سیجے ہے۔ ۲ \_\_\_ دوسری رائے بیہ ہے کہ حضرت علی رُی اللہ عنہ کی خلافت کا انعقاد بذر بعیہ شوری ہوا ہے۔اوروہ اس طرح کہ حضرت عمررضی اللہ عنہ کے بعدمشورہ میں بیہ بات طے یا ٹی تھی کہ خلیفہ حضرت عثمان ہوں یا حضرت علی —اللہ تعالی دونوں ے راضی ہو ۔ پھر حضرت عثمان ؓ خلیفہ ہوئے ۔ پس جب حضرت عثمان ؓ نہ رہے تو حضرت علیؓ خلافت کے لئے متعین ہو گئے ۔ مگرشاہ صاحب قدس سرہ نے ازالۃ الخفا میں اس قول کےضعف کی طرف اشارہ کیا ہے۔ کیونکہ اس مشورہ میں یہ بات طے نہیں یائی تھی کہ دونوں کیے بعد دیگرے خلیفہ ہوں گے۔ بلکہ مشورہ میں صرف بیہ بات طے ہوئی تھی کہ بالفعل حضرت عثمانٌ خلیفہ ہوں گے۔شاہ صاحب رحمہ اللہ نے یہاں یہی قول ذکر کیا ہے۔مگر بیضعیف قول ہے۔ چوتھا طریقہ:استیلاء ہے یعنی ایسا شخص جوخلافت کی شرطوں کا جامع ہے،لوگوں برغلبہ یا لے اور حکومت پر قبضہ جمالے، تو اس سے بھی خلافت منعقد ہوجاتی ہے۔خلفاءراشدین کے بعد کے تمام خلفاء کی خلافتیں اسی طرح منعقد ہوئی ہیں۔ فاكده: حضرت شاه صاحب قدس سرة نے ازالة الخفاميں چو تصطريقه پر بننے والے خلفاء كى دوشميں كى ہيں: ایک: پیرکہ قابض خلافت کی شرطوں کا جامع ہو،اور کسی ناجائز امر کے ارتکاب کے بغیر، صلح وقد ہیر ہے لوگوں کوا پنے ساتھ کر لے۔ جیسے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شہادت اور حضرت حسن کی مصالحت کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اس طرح خلیفہ ہوئے ہیں۔ بیصورت بوقت ِضرورت جائز ہے (اورخلیفہ راشد ہی کی طرح اس کی پیروی ضروری ہے) دوسری قشم جھومت پر قبضہ جمانے والاخلافت کی شرا نطا کا جامع نہ ہو،اور حکومت میں نزاع کرنے والوں کوتل وقبال اور ارتكابِ حرام كے ذریعیذ بركرے عبدالملك بن مروان اور پہلے عباس خلیفه كی خلافت گاانعقادا سی طرح ہواہے۔ بیصورت جائز نہیں۔اورابیا کرنے والا عاصی ہے۔لیکن اس کے بھی وہ احکام قبول کرنا واجب ہے جوشرع کے موافق ہوں۔اس کے عامل زکو ہ وصول کریں گے تو مالکان اموال سے زکو ہ ساقط ہوجائے گی۔اس کے قاضیوں کے فیصلے نافذ ہوں گے،اوراس

#### کے ساتھ مل کر جہاد کرنا درست ہے۔اورایسے خلیفہ کومعزول نہیں کیا جائے گا جیسا کہ آئندہ عنوان کے تحت آرہا ہے۔

#### وتنعقد الخلافة بوجوه:

[۱] بيعة أهل الحل والعقد: من العلماء، والرؤساء، وأمراء الأجناد، ممن يكون له رأى ونصيحة للمسلمين، كما انعقدت خلافة أبي بكر رضى الله عنه.

[٢] وبأن يُوْصِي الخليفةُ الناسَ به، كما انعقدت خلافةُ عمر رضي الله عنه.

[٣] أو يجعل شورى بين قوم، كما كان عند انعقاد خلافة عثمان، بل عليّ أيضًا، رضى الله عنهما.

[٤] أو استيلاءِ رجلٍ جامع للشروط على الناس، وتسلُّطِه عليهم، كسائر الخلفاء بعدَ خلافة النبوة.

ترجمہ: اورخلافت چندطریقوں سے منعقد ہوتی ہے: (۱) ارباب حل وعقد کی بیعت کے ذریعہ یعنی علاء، قبیلوں کے سرداراورفون کے امراء، ان میں ہے جن کے لئے رائے اور مسلمانوں کے لئے خیرخواہی ہویعنی ہرعالم، ہرسرداراور ہرامیر مراذبیں، بلکہ جوذی رائے اور جماعت مسلمین کا خیرخواہ ہوائ کی بیعت سے خلیفہ نامزد ہوگا۔ جسیاا بوبکر صدیق رضی اللہ عنہ کی خلافت منعقد ہوئی ہے(۲) اور بایں طور کہ خلیفہ لوگوں کو بعد کے خلیفہ کے بارے میں وصیت کرے۔ جسیا کہ عمرضی اللہ عنہ کی خلافت کے انعقاد کے وقت ہوا تھا، بلکہ علی کی بھی، اللہ دونوں سے راضی ہو(س) یا کسی ایسے آدمی کے غلبہ پانے کے ذریعہ جوشرا لکا کا جامع ہو، اور لوگوں پراس کے تسلط کے ذریعہ جیسے خلفاء راشدین کے بعد کے تمام خلفاء۔

### متغلّب كااقتراركب تك برداشت كياجائ؟

اگرکوئی ایساشخص زبردی حکومت پرغلبہ حاصل کر لیے جوشرائطِ خلافت کا جامع نہ ہو،تواس کی مخالفت میں جلدی نہ کی جائے۔ جائے۔ کیونکہ اس کومعزول کرنے میں مسلمانوں کی جانیں تلف ہونگی۔اور سخت فتنہ برپا ہوگا۔اوریقین کے ساتھ معلوم نہیں کہ نتیجہ کیا ہوگا؟ ہوسکتا ہے اس ہے بھی بدر کوئی شخص غالب آ جائے۔ اپس ایک موہؤم سلحت کے لئے ایسے امر کا ارتکاب نہ کیا جائے جس کی قباحت یقینی ہے۔

حدیث — رسول الله میلانیکه گیا نے فرمایا ''بہترین پیشواوہ ہیں جن سے تم محبت کرو،اور جوتم سے محبت کریں۔اور جن کے لئے تم دعا کرو،اور جوتم ہارے لئے دعا کریں۔اور بدترین پیشواوہ ہیں جن سے تم بغض رکھو،اور جوتم سے بغض رکھیں۔ اور جن پرتم لعنت بھیجو،اور جوتم پرلعنت بھیجیں' صحابہ نے عرض کیا:یارسول اللہ! تو کیا ہم الی صورت میں ان سے ترک تعلق نه کرلیں؟ آپ نے فرمایا: 'ونہیں! جب تک وہ تمہارے اندرنماز قائم کریں۔ سنو! جس پرکوئی حاکم مقرر کیا گیا، پس اس نے دیکھا کہ وہ کسی معصیت کا ارتکاب کرتا ہے، تو وہ اس معصیت کونا پسند کرے جس کا وہ ارتکاب کرتا ہے۔ اور ہرگز اپناہاتھا اس کی اطاعت سے نہ کھنچے! (رواہ سلم، مشکوۃ حدیث ۳۶۷)

حدیث — رسول الله میلانیماً الله میلانده میلاند میلانده میلانده میلاند میلانده میلاند میلانده میلاند میلانده میلاند میلاند

حاصل کلام: جب خلیفہ ضروریات دین میں سے کسی ضروری امر کے انکار کی وجہ سے کا فرہوجائے ، مثلاً نماز کی فرضیت کا انکار کردے یا پانچے نمازوں کی فرضیت کا قائل نہ ہو، تواس سے جنگ کرنا جائز ہے ، بلکہ واجب ہے۔ ورنہ نہیں۔اور جوازیا وجوب اس لئے ہے کہ ایسی صورت میں خلیفہ مقرر کرنے کی جومصلحت ہے یعنی اقامت دین وہ فوت ہوجائے گی۔ بلکہ وہ پوری قوم کو لئے ہے کہ ایسی سے برسر پر بکار ہونا راہ خدامیں جہاد کرنا ہے۔

ثم إن استولى من لم يَجْمَعِ الشروطَ: لاينبغي أن يُبادر إلى المخالفة، لأن خَلْعَهُ لايُتصوَّر غالبًا إلا بحروب ومضايقاتٍ، وفيها من المفسدة أشدُّ مما يُرجى من المصلحة.

وسُئل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، فقيل: أفلا ننا بذهم؟ قال: " لا، ماأقاموا فيكم الصلاة" وقال: "إلا أن تروا كفرًا بَوَاحًا، عندكم من الله فيه برهان"

وبالجملة: فإذا كفر الخليفة بإنكار ضروري من ضروريات الدين: حلَّ قتالُه، بل وجب، وإلا لا؛ وذلك: لأنه حينئذ فاتت مصلحة نصبه، بل يُخاف مفسدتُه على القوم، فصار قتاله من الجهاد في سبيل الله.

ترجمہ: بھرا گرغلبہ حاصل کرلیا استخص نے جوشرا لطاکوا کٹھانہیں کرتا تو مناسب نہیں کہ مخالفت کی طرف ببقت کی جائے اس لئے کہاس کی برطر فی عام طور پرمتصور نہیں مگر جنگوں اور تنگیوں کے ذریعہ۔اوران میں خرابی میں سے زیادہ سخت ہےاس مصلحت سے جس کی امید کی جاتی ہے۔

اور حاصل کلام: پس جب خلیفہ کا فر ہوجائے ضروریات وین میں سے کسی ضروری بات کے انکار کی وجہ سے تو اس سے جنگ کرنا جائز ہے، بلکہ واجب ہے۔ ورنہ بیں۔اور وہ بات اس لئے ہے کہ اس وقت خلیفہ کو مقرر کرنے کی مصلحت فوت ہوجائے گی۔ بلکہ قوم پراس کی خرابی کا اندیشہ کیا جائے گا۔ پس اس سے جنگ کرنا راہِ خدامیں جہاد ہوگا۔

لغات نَابَذَ فلانًا بهي سے اختلاف يابغض كى بناپرترك تعلق كرنا .....الباح والبوح : كھلا، ظاہر....ضروريات

دین (دین کی بدیمی باتیں)وہ ہیں جن کودین سے واقف ہرمسلمان جانتا ہے،ان سے کوئی مسلمان ناواقف نہیں۔ خ

## اميركي اطاعت وعدم اطاعت

حدیث — رسول الله مِیَالنَّیْاَیَیَمِیْمِ نِے فرمایا:''امیر کی بات سننااوراس کی اطاعت کرنا ہرمسلمان پرلازم ہے،خواہوہ بات اس کو پہند ہویا ناپہند، جب تک وہ کسی گناہ کی بات کا حکم نہ دے۔ پس جب وہ معصیت کا حکم دے تو نہ سننا ہے نہ اطاعت کرنا'' (مشکلوۃ حدیث۳۲۱۳)

تشری :امیر کی اطاعت در حقیقت رسول الله مِیالیتیکیم کی اطاعت ہے۔اور رسول الله مِیالیتیکیم کی اطاعت در حقیقت الله تعالیٰ کی اطاعت ہے۔رسول الله مِیالیتیکیم کا ارشاد ہے:'' جس نے میری اطاعت کی اس نے الله کی اطاعت کی ۔اور جس نے میری نافر مانی کی اس نے اللہ کی نافر مانی کی۔اور جوشخص امیر کی اطاعت کرتا ہے، اس نے یقیناً میری اطاعت کی۔اور جومیر سے امیر کی نافر مانی کرتا ہے،اس نے یقیناً میری نافر مانی کی''(مشکوۃ حدیث ۲۱۱)

اور باب اول میں سے بات گذر چکی ہے کہ نبی میلائی کے بعثت دومقاصد کے لئے ہوئی ہے: ایک: ملت کی شان بلند
کرنا۔ دوم: مملکت کی منظیم کرنا۔ پس نصب امام کے بھی یہی دومقاصد ہیں۔ یونکہ خلیفہ نبی میلائی کی نائب اور آپ کے
معاملہ کوآگے بڑھانے والا ہے۔ پس رسول اللہ میلائی کی اطاعت کی طرح امام کی اطاعت بھی واجب ہے۔ اور رسول
کی نافر مانی کی طرف امام کی نافر مانی بھی حرام ہے۔

البتۃ اگرامام کسی گناہ کے کام کا تھم دیے تو اس میں اطاعت جائز نہیں۔ کیونکہ وہ اللہ ورسول کی اطاعت نہیں۔ اور گناہ کے کام میں وہ رسول اللہ صِلاَیْمَاؤِیم کا نائب نہیں، نہ وہ اللہ کا تھم ہے۔ پس اس میں اس کی اطاعت جائز نہیں۔

### امام ڈھال ہے

تشریکی: امام کے ڈھال ہونے کی وجہ اس حدیث میں بیان کی گئی ہے کہ ڈھال کی طرح امام کی آڑ میں لڑا جاتا ہے۔ اور ڈھال کی طرح امام کے ذریعہ بچاؤ کیا جاتا ہے۔ کیونکہ امام مسلمانوں کے کلمہ کے اکٹھا ہونے ،اورمسلمانوں کی طرف سے مدافعت کا ذریعہ ہے۔



### ملت سے جدا ہونے والا جا ہلی موت مرنے والا ہے

حدیث — رسول الله میلانیوآییم نے فرمایا: ''جواپنا امیر ۔ اوئی ایسی بات دیکھے جس کووہ ناپسند کرتا ہے تو صبر کرے۔
کیونکہ جوبھی شخص جماعت سے بالشت بھر جدا ہوا، پھر وہ اس حالت میں مرا تو وہ جاہلیت کی موت مرا' (مشکوۃ حدیث ۳۱۸۸)
تشریح: اسلام کا جاہلیت سے امیتا ز دو با توں کے ذریعہ ہے: ایک: دین رحمت کے ذریعہ دوم جملکت کی تنظیم کے ذریعہ بعنی زمانہ جاہلیت کے لوگ دین سے نا آشنا تھے۔ اور ان کی کوئی اجتماعی حکومت نہیں تھی ۔ انار کی اور قبائلی حکومتوں کا دور دورہ تھا۔ اور خلیفہ ان دونوں با توں میں رسول الله میلانی آئیم کے نائب ہے۔ پس جوشخص دونوں مصلحتوں کو بروئے کار لانے والے خلیفہ سے جدا ہواوہ یقیناً جاہلیت کے مشابہ ہوگیا اور جاہلیت کی موت مرا!

### رعیت کی حفاظت نہ کرنے پر وعید

حدیث — رسول الله مِیَالِیْتَوَیَّیْمِ نے فرمایا:''الله تعالی جس بندے کو بھی رعایا کی حفاظت سونییں، پھروہ خیرخواہی کے ساتھاس کی حفاظت نہ کریے تو وہ جنت کی خوشبونہیں پائے گا!''(مشکوۃ حدیثے۲۸۷)

تشری خینارع کا پیطریقہ ہے کہ جومعاملہ دوفریقوں مینعلق ہو:اس معاملہ میں دونوں فریقوں کوان کی ذمہ داریاں یاد دلائی جاتی ہیں۔ چنانچہ جب رعایا کو تکم دیا کہ وہ امیر کی اطاعت کریں تو امیر کو بھی تھم دیا کہ وہ اپنی ذمہ داری بجالائے، ذراکو تا ہی نہ کرے، ورنہ وہ جنت ہے محروم ہوگا۔اس طرح فریقین کواحکام دینے سے جانبین سے تیں تھیل پذیر ہوتی ہیں۔

[١] قال صلى الله عليه وسلم: "السمع والطاعة على المرء المسلم فيما أحبُّ وكَرِ ، مالم يؤمر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع والطاعة "

أقول: لما كان الإمام منصوبًا لنوعين من المصالح، اللذّين بهما انتظامُ الملة والمدن، وإنما بعث النبيُ صلى الله عليه وسلم لأجلهما، والإمامُ نائبُه، ومُنْفِذُ أمرِه: كانت طاعتُه طاعة رسول الله، ومعصيتُه معصية رسول الله؛ إلا أن يأمر بالمعصية، فحينئذ ظهر أن طاعته ليست بطاعة الله، وأنه ليس نائبُ رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ ولذلك قال عليه السلام: "ومن يُطع الأميرَ فقد أطاعني، ومن يعص الأميرَ فقد عصاني"

[٢] قبال صلى الله عليه وسلم: " إنما الإمام جُنَّةٌ: يُقَاتَلُ من ورائه، ويُتَّقِي به، فإن أمر بتقوى الله وعَدَل: فإن له بذلك أجرًا؛ وإن قال بغيره فإن عليه منه"

أقول: إنما جعله بمنزلة الجُنَّةِ: لأنه سبب اجتماع كلمة المسلمين، والذُّبِّ عنهم.

[٣] وقال صلى الله عليه وسلم: " من رأى من أميره شيئًا يكرَهُه فليصبِرْ، فإنه ليس أحدٌ يفارق الجماعةَ شبرًا، فيموتُ، إلا مات مِيْتَةٌ جاهليةً"

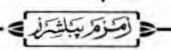
أقول: وذلك لأن الإسلام إنما امتاز من الجاهلية بهذين النوعين من المصالح، والخليفةُ نائبُ رسول الله صلى الله عليه وسلم فيهما، فإذا فارق مُنَفِّذَهما ومُقيمَهما أشْبَهَ الجاهليةَ.

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: " ما من عبد يسترعيهِ الله رعية ، فلم يَحُطُها بنصيحة ، إلا لم يجد رائحة الجنة "

أقول: لما كان نصب الخليفة لمصالح: وجب أن يؤمر الخليفة بإيفاء هذه المصالح، كما أمر الناسُ أن يَنْقَادوا له، لتتم المصالح من الجانبين.

ترجمہ: (۱) جب امام ایسی دوسم کی صلحوں کے لئے مقرر کیا ہوا تھا جن کے ساتھ ملت اور مملکت کانظم وانتظام وابستہ ہے۔ اور نبی صلافی کیٹے انہی دومصالح کے لئے مبعوث فرمائے گئے ہیں۔ اور امام آپ کا نائب ہے۔ اور آپ کے معاملہ کو آگے بڑھانے والا ہے تو امام کی اطاعت رسول اللہ صلافی آپھے کی اطاعت ہے۔ اور امام کی نافر مانی رسول اللہ صلافی آپھے کی نافر مانی رسول اللہ صلافی آپھے کی نافر مانی سول اللہ صلافی آپھے کی نافر مانی ہے۔ مگریہ کہ وہ معصیت کا تھم دے۔ بس اس وقت سے بات ظاہر ہوگی کہ امام کی اطاعت اللہ کی اطاعت نہیں۔ اور یہ بات ظاہر ہوگی کہ وہ رسول اللہ صلافی آخرہ (شرح میں یہ بات ظاہر ہوگی کہ وہ رسول اللہ صلافی آخرہ (شرح میں ترتیب بدلی ہوئی ہے)

(۶)امام کوبمنزلیۂ ڈھال ای لئے بنایا کہ وہ مسلمانوں کے کلمہ کے اکٹھا ہونے ،اورمسلمانوں کی طرف سے دفاع کرنے کاسب ہے۔



(۳) اوروہ بات یعنی جابلی موت مرنا: اس لئے ہے کہ اسلام اِن دوشم کی صلحتوں کے ذریعہ ہی جاہلیت ہے ممتاز ہوا ہے۔ اور خلیفہ ان دونوں کختوں میں رسول اللہ مِتَّلاللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ مِثَّالِهُ اللَّهُ مِثَّلِلْهُ اِللَّهُ مِثَّالِهُ اللَّهُ مِثَّلِلْهُ اِللَّهُ اِللَّهُ مِثَّالِهُ اللَّهُ عَلَيْهُ کَا نائب ہے۔ پس جب وہ خص ان دونوں کمختوں کو نافذ کرنے والے سے جدا ہوا تو وہ جاہلیت کے مشابہ ہوگیا۔

(۴) جب خلیفہ کامقرر کرنا چند کمختوں کے لئے تھا تو ضروری ہوا کہ خلیفہ تھم دیا جائے اُن کمختوں کے ایفاء کا ،جیسا کہ لوگ علم دیئے گئے ہیں کہ وہ خلیفہ کی تابعداری کریں ، تا کہ جانبین سیحین تکمیل پذیر ہوں۔ حکم

#### عملہ کی تنخواہ گورنمنٹ کے ذمہ

چونکہ خلیفہ بذات خودز کا توں کی وصولی ، عُشر کی فراہمی اور ملک کے مختلف حصوں میں پیش آنے والے نزاعات کے فیصلے نہیں کرسکتا ، اس لئے عمال و قُصات کا بھیجنا ضروری ہے۔ اور چونکہ بیٹملہ عام لوگوں کی صلحتوں میں شغول ہوگا اس کئے ان کی شخواہ حکومت کے ذمہ ہوگی۔ حضرت صدیق اکبررضی اللہ عنہ نے جب وہ خلیفہ منتخب کئے گئے فر مایا کہ میری قوم اچھی طرح جانتی ہے کہ میرا پیشہ ( شجارت ) میرے اہل وعیال کا بارا ٹھانے سے قاصر نہیں۔ مگراب میں مسلمانوں کے کام میں مشغول کردیا گیا ہوں۔ پس میرے گھر کا خرچہ بیت المال کے ذمہ ہوگا ، اور میں بیت المال کے مفاد کے لئے کام کرونگا (مشکو قصدیث ۲۵۲۷) اور میں مصمون رحمۃ اللہ (۲۸۲۰) میں بھی گذراہے۔

### عمال اورصارفین زکوۃ کے لئے ہدایات

چونکہ زکوۃ کی وصولی دوفریقوں متعلق تھی ، اس لئے شارع نے دونوں کوالی ہدایات دیں جن سے بیکام آسان ہوجائے۔عامل کو حکم دیا کہ وہ زکوۃ کی وصولی میں آسانی کرے۔اور حکومت کے مال میں خیانت نہ کرے۔اور ارباب انموال سے رشوت نہ لے۔اور لوگوں کو بیچکم دیا کہ وہ عامل کی اطاعت کریں اور اس کوخوش کر کے واپس کریں۔دونوں کو بیہ ہدایتیں اس لئے دی ہیں کہ مصلحت ِ مقصودہ تھیل پذر یہو۔اس سلسلہ کی روایات بیہ ہیں:

حدیث — رسول الله مِیلانیمَاییم نے فرمایا: '' کچھلوگ ناحق الله کے مال میں گھییں گے، پس آن کے لئے قیامت کے دن آگ ہے! (مقتلوۃ حدیث ۲۷ ۳۷) اس حدیث میں سرکاری خزانہ میں خیانت پرشدیدوعید ہے۔
حدیث — رسول الله مِیلائیمَاییم نے فرمایا: '' جس شخص کوہم نے کسی کام کے لئے مقرر کیا، پس ہم نے اس کو پچھنخواہ دی، اب جو پچھاس کے بعد لے گا: خیانت ہے!'' (مشکلوۃ حدیث ۳۷۸)

لعنت بھیجنے کی وجہ بیہ ہے کہ حکومت کے کسی بھی معاملہ میں رشوت وینایالینامصلحت مقصودہ کوفوت کر ویتا ہے۔اور مفاسد کا دروازہ کھولتا ہے۔

حدیث — ایک واقعه میں رسول الله سِلگَنَوَیِّ نے فرمایا: لمن مَسْتعملَ علی عملنا من أدادہ: ہم ہر گزاس شخص کو سرکاری کا منہیں دیتے جواس کو چاہتا ہے ( بخاری حدیث ۲۲۱۱ ) کیونکہ عہدہ کا طالب، خاص طور پر مالیات ہے متعلق کام کا خواستگارنفسانی داعیہ سے خالی نہیں ہوتا، وہ ضرور بدعنوانی کرےگا۔ اس لئے طلب گارکوکام نہ دیا جائے۔

حدیث — رسول الله مَیالیَّنَوَیَیمُ نے فرمایا:إذا أت اکم المه صدّق فَلْیَصْدُرْ عنکِم، وهو عنکم راضِ :جب تمہارے پاس زکو ة وصول کرنے والا آئے تو چاہئے کہ وہ تمہارے پاس سے لوٹے، درانحالیکہ وہ تم سے خوش ہو (مشکوة حدیث ۲۷۷ کتاب الزکوة)

### تنخواہ الییمقرر کی جائے جس میں سے پچھڑ کے رہے

سرکاری عملہ کی تنخواہ کے لئے گریڈ مقرر کرنا ضروری ہے۔ تاکہ امام اس سے تجاوز نہ کرے۔ اس میں کمی کرے نہ زیادہ کا مطالبہ کرے، نہ خیانت کرے۔ پھرا گر ملازم سال بھر کا ہوتو اتنی تخواہ مقرر کرے جواس کے مصارف کے لئے کافی ہو، اور پچھ ہے جھی رہے۔ تاکہ اندوختہ ہے وہ اپنی بنیادی ضرور تیں اپنی کرے۔ کیونکہ لگزری (LUXURY) ضروریات کے لئے تو کوئی صرفییں۔ اور مطلق زیادتی کے بغیر تخواہ مقرر کی جائے گ تو عامل محنت نہیں کرے گا، اور نہ وہ ایسی ملازمت پسند کرے گا۔ اور بنیادی ضروریات کا تذکرہ درج ذیل صدیث میں ہے۔ حدیث سے رسول اللہ میلانی آئے گئے نے فرمایا ''جو تحص ہمارے لئے عامل ہو یعنی سرکاری ملازم ہوتو وہ بیوی حاصل کرے۔ اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے۔ اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' (مشکو ق حدیث اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' (مشکو ق حدیث اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' (مشکو ق حدیث اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' (مشکو ق حدیث اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' (مشکو ق حدیث اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' (مشکو ق حدیث اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' (مشکو ق حدیث اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے' اور اگر اس کے لئے گھر نہ ہوتو گھر حاصل کرے کو کھر کو کو کھر کے کہ کر کے کہ کو کھر کو کھر کے کا کھر کو کھر کے کھر کو کو کھر کے کہ کے کھر کو کھر کے کھر کی کھر کو کھر کے کھر کے کھر کے کے کھر کو کھر کے کھر کے کھر کو کھر کے کھر ک

ثم إن الإمام لما كان لايستطيع بنفسه أن يباشر جباية الصدقات، وأخذ العشور، وفصل القضاء في كل ناحية: وجب بَعْثُ العمال والقضاة؛ ولما كان أولئك مشغولين بأمر من مصالح العامّة: وجب أن تكون كفايتُهم في بيت المال، وإليه الإشارةُ في قول أبي بكر الصديق رضى الله عنه لَمَّا استُخلف: "لقد علم قومي أن حِرفتي لم تكن تَعْجِزُ عن مَوُّونَةِ أهلي، وشُغِلْتُ بأمر المسلمين، فسيأكل آلُ أبي بكر من هذا المال، ويَحْتَرِفُ للمسلمين فيه "ثم وجب أن يؤمر العاملُ بالتيسير، ويُنهى عن الغلول والرشوة، وأن يُؤمر القومُ بالانقياد له، لتنم المصلحةُ المقصودةُ، وهذا قوله صلى الله عليه وسلم: "إن رجالاً يَتَحَوَّضُوْنَ في مال الله لله

بغير حق، فلهم النباريوم القيامة" وقال صلى الله عليه وسلم: " من استعملناه على عمل، فرزقناه رزقًا، فما أخذ بعد ذلك فهو غلول" .

٢٣٥

ولعن رسول الله صلى الله عليه وسلم الراشي والمرتشى: والسر في ذلك: أنه ينافي المصلحة المقصودة، ويفتح باب المفاسد.

وقال صلى الله عليه وسلم:" لانستعمل من طلب العملَ"

أقول: وذلك: لأنه قلما يخلو طلبُه من داعية نفسانية.

وقال صلى الله عليه وسلم: " إذا جاء كم العامل فَلْيَصْدُرُ وهو عنكم راض"

ثم وجب أن يُقَدَّرَ القدرُ الذي يُعطَى العمالُ في عملهم، لئلا يُجاوزُه الإمامُ، فَيُفْرط أو يُفَرِّطَ، ولا يعدوه العاملُ بنفسه، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "من كان لنا عاملاً فليكتسب زوجةً، فإن لم يكن له خادم فليكتسب خادما، فإن لم يكن له مسكن فليكتسب مسكنا"

فإذا بعث الإمام العاملَ في صدقاتِ سنةٍ: فليجعل له فيها مايكفي مؤونَتَه، ويَفْضُلُ فضلٌ يَعْدُرُ به على حاجة من هذه الحوائج، فإن الزائد لاحدً له، والمؤونةُ بدون زيادة لا يتعانىٰ لها العاملُ، ولا يرغَب فيها.

ترجمہ: پھر بیتک امام: جب وہ بذات خود طاقت نہیں رکھتا کہ خود کرے صدقات کی وصولی، اور عشروں کی فراہمی، اور ملک کے ہرگوشہ میں بھگڑوں کے فیصلے کرے قوضروری ہوا تابال وقضات کا بھیجنا۔ اور جب بیلوگ عام لوگوں کی صلحوں کے معاملہ میں مشغول ہیں تو ضروری ہوا کہ ان کی تنخو اہ بیت المال میں ہو ۔ پھر ضروری ہے کہ عامل کو آسانی کرنے کا حکم ویا جائے۔ اور حکومت کے مال میں خیانت اور رشوت ستانی ہے روکا جائے۔ اور یہ بھی ضروری ہے کہ لوگوں کو حکم دیا جائے عامل کی اطاعت کا ، تا کہ صلحت مقصودہ تحمیل پذیر ہو۔ پھر ضروری ہے کہ اندازہ کیا جائے اس مقدار کا جوملاز مین ان کے کام پر دیئے جائیں گرے۔ تا کہ امام اس سے تجاوز نہ کرے، پس وہ نہ زیادتی کرے نہ کوتا ہی کرے۔ اور عامل بذات خود بھی اس سے تجاوز نہ کرے ۔ پس جب امام عامل کوسال کے صدقات کی وصولی کے لئے بھیجے یعنی وہ مستقل سال بجرکا ملازم ہوتو چاہئے کہ اس کے لئے صدقات میں سے مقرر کرے وہ جو اس کے مصارف کے لئے بھیجے یعنی وہ مستقل سال بجرکا جس کے ذریعہ وہ قادر ہوان حوائی میں سے رجن کا حدیث میں تذکرہ ہے ) کی حاجت پر ۔ پس بیشک (حدیث میں نہ کور حوائے گے عامل، اور نہ وہ اس میں رغبت کرے گا اس کے ملئے عامل، اور نہ وہ اس میں رغبت کرے گا اس کے لئے عامل، اور نہ وہ اس میں رغبت کرے گا۔

#### پاپ \_\_\_\_\_

## مظالم كابيان

### ظلم وزیادتی کےسلسلہ میں اصولی بات

انبیاعلیہم الصلوۃ والسلام کی بعثت کے مفاصد میں سب سے بڑا مقصد ظلم وزیادتی کا ازالہ ہے۔ ناانصافیاں نظام زندگی کو درہم برہم کردیتی ہیں۔اورلوگوں کو تنکیوں میں مبتلا کردیتی ہیں۔اور بیہ بات اتنی واضح ہے کہ مزید وضاحت کی ضرورت نہیں۔ اور ظلم وزیادتی تنین قتم کی ہے: جان پر زیادتی ،اعضاء انسانی پر زیادتی اورلوگوں کے اموال پر زیادتی ۔ پس حکمت خداوندی نے چاہا کہ ان سب مظالم پر ایسی شخت تنبیہ کی جائے کہ لوگ آئندہ ایسی حرکتوں سے باز آ جائیں۔ اور بیہ بات مناسب نہیں کہ تنبیہات ایک درجہ کی ہوں۔ کیونکہ جرم جرم جرا برنہیں قبل اعضاء کا لیے کی طرح نہیں ،اور

اور بیہ بات مناسب ہمیں کہ تنبیہات ایک درجہ کی ہوں۔ کیونکہ جرم جرا برہمیں بھل اعضاء کا گئے کی طرح ہمیں ،اور اعضاء کا ثنامال ہلاک کرنے کی طرح نہیں۔اور جن جذبات سے بیہ مظالم وجود میں آتے ہیں وہ بھی ایک درجہ کے نہیں۔ جان بوجھ کرقل کرنا ،اور لا پروائی برتنا جس سے تل ہوجائے کیسالی نہیں۔

اور مظالم میں سب سے علین قبل ہے۔ وہ سب سے بڑا گناہ ہے۔ تمام مذاہب کے لوگ اس پرمتفق ہیں۔اوراس کی سنگینی کی وجہ بیہ کے قبل: سخت غصہ کے نقاضے کی پیروی میں ہوتا ہے۔اوراس کی وجہ سے لوگوں میں سخت فساد ہر پا ہوتا ہے۔وہ تخلیق الہی میں تبدیلی ،اللہ کی ممارت کو گرانا اور نوع انسانی کے بھیلنے کا جوفیصلہ خداوندی ہے اس کوتوڑنا ہے۔

#### ﴿المظالم

اعلم: أن من أعظم المقاصد التي قُصدتُ ببعثة الأنبياء عليهم السلام: دفعَ المظالم من بين الناس، فإن تظالُمَهم يُفسد حالَهم، ويُضَيِّقُ عليهم، ولاحاجة إلى شرح ذلك.

والمظالم على ثلاثة أقسام: تَعَدِّ على النفس، وتعدِّ على أعضاء الناس، وتعدِّ على أموال الناس، فاقتضت حكمةُ الله أن يُزْجَرَ عن كل نوع من هذه الأنواع بزواجِرَ قويةٍ تَرْدَعُ الناسَ عن أن يفعلوا ذلك مرةً أخرى.

ولا ينبغى أن يُجعل هذه الزواجرُ على مرتبةٍ واحدةٍ: فإن القتلَ ليس كقطع الطرف، ولا قطع الطرف كاستهلاك المالِ؛ وإن الدواعي التي تنبعث منها هذه المظالم لها مراتب: فمن البديهيِّ أن تَعَمُّدَ القتلِ ليس كالتساهل المُنْجَرِّ إلى الخطأ.



فأعظمُ المظالم القتلُ، وهو أكبر الكبائر، أجمع عليه أهل الملل قاطبتُهم؛ وذلك: لأنه طاعةُ النفس في داعية الغضب، وهو أعظمُ وجوهِ الفساد فيما بين الناس، وهو تغييرُ خلق الله، وهدمُ بُنيانِ الله، ومناقضةُ ماأراد الحقُّ في عباده من انتشار نوع الإنسان.

ترجمہ: واضح ہے۔لغات:الزواجو جمع الوَّاجِو : دھمکانے والا، جھڑ گی، تنبیہ .....اِنْجَوَّ : کھچنا، گھٹنا۔ترجمہ:اس لا پروائی کی طرح جو چوک تک گھٹنے والی ہے۔ یعنی جس کے نتیجہ میں چوک ہوجاتی ہے ..... و ہو تد بعیب سے آخر تک۔ سب جملوں کا ایک مطلب ہے۔

☆ ☆ ☆

## قتل کی تین قشمیں

قتل تین قسموں کا ہوتا ہے قبل عمد قبل خطااور قبل شبہ عمد :

قتلِ عد: وہ قتل ہے جو (بظاہر) جان سے ختم کرنے کے ارادہ سے کسی ایسے آلہ سے کیا گیا ہو، جس سے عام طور پر آ دمی مرجا تا ہے،خواہ وہ زخمی کرنے والاہتھیار ہو،خواہ کوئی وزنی چیز جیسے بڑا پھر۔

قتلِ خطا: وہ آل ہے جس میں آلہ قتل مارنے کا ارادہ نہ ہو غلطی سے لگ جائے ،اور مرجائے ۔ جیسے کوئی کسی پر گر پڑے اور دہ مرجائے ۔ یا کوئی درخت کو تیر مارے اور وہ آ دمی کولگ جائے اور وہ مرجائے ۔

قتل شِبُہ عمد: وہ قتل ہے جس میں کسی شخص کو کوئی ایسا آلہ مارا جائے جس سے عام طور پر آ دی نہیں مرتا، پس وہ مرجائے۔جیسے کوڑ ایالاُٹھی ماری پس وہ مرگیا۔

اور قبل کی بیتین قسمیں اس لئے ہیں کہ ابھی بیہ بات بیان کی گئے ہے کہ قبل کی سزاایسی ہونی چاہئے جو داعیہ قبل اوراس کی پیدا کی ہوئی خرابی کی مقاومت (مقابلہ، برابری) کرے۔اور جذبہ اور خرابی کے درجات ہیں۔پس چونکہ قبل عہد میں خرابی زیادہ اور جذبہ نہایت قبیج ہے،اس لئے ضروری ہے کہ سزاایسی شخت دی جائے کہ نانی یاد آجائے۔اور قبل خطاکی خرابی کم اور داعیہ ہلکا ہوتا ہے،اس لئے سزامیں تخفیف ضروری ہے۔اس طرح قبل کی دوشمیس ہو گئیں۔

پھرنی شالنگائی نے قرآن کریم سے عمد وخطا کے درمیان ایک اور شم مستنبط فرمائی۔ اور وہ شِبُہ عمد ہے۔ جس کی دونوں سے
مشابہت ہے یعنی اس میں آلہ مار نے کا ارادہ ہوتا ہے، اس لئے عمد کے مشابہ ہے۔ اور آلہ قاتل نہیں ہوتا، اس لئے خطا کے مشابہ
ہے۔ پس وہ دونوں کے بی کا درجہ ہے۔ اس لئے اس کو علحہ ہتم قرار دینا ضروری ہے۔ اس طرح قبل کی تین قسمیں ہوگئیں۔
وضاحت قبل در حقیقت دوہ ہی ہیں: عمد اور خطا۔ پھر قبل خطا کی دوقسمیں ہیں: خطا محض اور خطا مشابہ عمد۔ اور جاری
مجری خطا اور قبل بالسبب در حقیقت قبلِ خطامحض ہیں۔ قرآن کریم نے سورۃ النساء آیت ۹۳ میں قبل عمد اور آیت ۹۲ میں قبل

خطا کا تذکرہ کیا ہے۔ای تل خطا کی نبی مِیلائیاً اِیَّا اِن اِی مِیلائیاً اِیْکِیا ہے۔ نزد یک عمد ہے۔امام اعظم رحمہاللہ کے نزد یک شبرعمد ہے۔

و القتلُ على ثلاثة أقسام: عمد، وخطأ، وشِبْهُ عمد:

فالعمد: هو القتل الذي يُقْصَدُ فيه إزهاقُ روحه، بما يَقْتُلُ غالبًا، جارحًا أو مُثَقَّلًا.

والخطأ : مالا يُقصد فيه إصابتُه، فيصيبُه فيقتُله، كما إذا وقع على إنسان، فمات، أو رمى شجرةً فأصابه، فمات.

وشِبْهُ العمد: أن يقصد الشخصَ بمالا يُقْتَلُ غالبًا، فيقتُله، كما إذا ضرب بسوط أوعصا، فمات. وإنسا جُعل على ثلاثة أقسام لِمَا أشرنا من قبلُ: أن الزاجر ينبغى أن يكون بحيث يقاوم الداعية والمفسدة، ولهما مراتب، فلما كان العمدُ أكثرَ فسادًا، وأشدَّ داعيةً: وجب أن يُغَلَّظَ فيه بِما يُحَصِّلُ زيادة الزجر؛ ولما كان الخطأ أقلَّ فسادًا، وأخفَّ داعيةً: وجب أن يُخفَف في جزائه؛ واستنبط النبيُّ صلى الله عليه وسلم بين العمد والخطأ نوعًا آخر، لمناسبة منهما، وكونِه برزخًا بينهما، فلا ينبغى أن يُدخل في أحدهما.

تر جمہ: اور قل تین قسموں پرہے: عُمُد (میم کے سکون کے ساتھ) اور خطااور شِبُه عمر ۔۔ پس عمر: وہ قل ہے جس میں (بظاہر حال) ارادہ کیا گیا ہوآ دمی کی روح نکا لئے کا یعنی جان ہے مارڈ النے کا، ایسے آلہ کے ذریعہ جو عام طور پر مارڈ الناہ، وغی کرنے والا یعنی اعضاء جدا کرنے والا ہویا کوئی بھاری چیز ۔ اور خطا: وہ قل ہے جس میں آ دمی کو پہنچنے کا ارادہ نہ کیا گیا ہو، پس وہ اس کو پہنچنے کا ارادہ نہ کیا گیا ہو، پس وہ اس کو مارڈ الے، جیسا کہ جب کوئی شخص کی انسان پر گر پڑھے، پس وہ مرگیا، یا کسی درخت کو تیر مارا، پس وہ آ دمی کولگ گیا، پس وہ مرگیا ۔۔ اور شبہ عمد: وہ ہے کہ ارادہ کرئے ڈمی کسی شخص کا ایسی چیز کے ذریعہ جو عام طور پر مارنہیں ڈالتی، پس وہ چیز اس شخص کو مارڈ الے، جیسا کہ جب کوڑے یالا تھی ہے مارا، پس وہ مرگیا ۔۔

اور آل تین ہی قسموں پر گردانا گیا ہے: اس بات کی وجہ ہے جس کی طرف ہم نے بل ازیں اشارہ کیا ہے کہ چھڑ کے والا یعنی سزا: مناسب ہے کہ ہووہ بایں طور کہ مقابلہ (برابری) کرے وہ داعیہ (جذبہ قبل) اور خرابی کی۔اوران دونوں (جذبہ رخرابی) کے لئے درجات ہیں۔ پس جب قبل عدخرابی کے اعتبار سے زیادہ اور جذبہ کے اعتبار سے خت تھا تو ضروری ہوا یاس میں ختر مع زیادتی ہو یعنی ہخت ہو۔ یاس میں ختر مع زیادتی ہو یعنی ہخت ہو۔ یاس میں خطاخرابی کے اعتبار سے کم اور جذبہ کے اعتبار سے باکا تھا تو ضروری ہوا کہ اس کی سزامیں تخفیف کی جائے۔اور اس حیاتی خطاخرابی کے اعتبار سے کم اور جذبہ کے اعتبار سے ہاکا تھا تو ضروری ہوا کہ اس کی سزامیں تخفیف کی جائے۔اور نبی علیہ علیہ اس میں ایس کی مزامیں تخفیف کی جائے۔اور نبی علیہ علیہ اور میں اس کی مزامیں کی وجہ سے ،اور خوا کے درمیان ایک دوسری قسم (قرآن کریم سے ) مستنبط فرمائی۔دونوں سے مناسبت کی وجہ سے ،اور

#### دونوں کے درمیان برزخ ہونے کی وجہ ہے، پس مناسب نہیں کہ وہ ان دونوں میں ہے کسی ایک میں داخل کی جائے۔ لیک

# قتل عمد كابيان

## قتل عمد قابل معافی کبیرہ گناہ ہے

سورۃ النساء آیت ۹۳ میں ارشاد پاک ہے:'' اور جو مخص کسی مسلماں کو قصداً قتل کرے تو اس کی سزاجہنم ہے۔وہ اس میں ہمیشہ رہنے والا ہے۔اوراللہ تعالیٰ اس پرغضبنا ک ہونے گئے ،اوراس کواپنی رحمت سے دورکر دیں گے،اوراس کو بڑا سخت عذاب دیں گے''

تفسیر: اس ارشاد پاک سے بظاہر میمفہوم ہوتا ہے کہ عمداً کسی مؤمن کوتل کرنے والے کی بخشش نہیں ہوگی۔اوریہی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کا مسلک ہے۔ مگر جمہور کے نز دیک قتل عمد بھی دیگر کبائر کی طرح ہے۔ جو ستجی تو بہ سے معاف ہوسکتا ہے۔ ظاہرا حادیث سے یہی بات مفہوم ہوتی ہے۔

(۲) حدیث میں ایک اسرائیلی کا واقعہ آیا ہے جس نے ننانو ہے تھے۔ پھر اس کو ندامت ہوئی۔ اس نے ایک عابد سے دریافت کیا کہ میری توبہ قبول ہو سکتی ہے؟ اس نے نفی میں جواب دیا۔ اس شخص نے اس عابد کو بھی نمٹادیا، اور سوکی تعداد پوری کردی۔ پھر اس کو ندامت ہوئی، اور اس نے ایک عالم سے دریافت کیا کہ کیا میری توبہ قبول ہو سکتی ہے؟ عالم نے جواب دیا: نعم! و من یحول ہینہ و بین التوبہ: جی ہاں قبول ہو سکتی ہے! اور بندے اور تو بہ کے درمیان بھلاکون حائل ہو سکتا ہے؟! (مسلم شریف ۱۳۵۲ معری کتاب التوبہ)

آیت کی تاویل:اورآیت پاک میں جووعیدیں ہیں وہ زجروتو نیخ کے لئے ہیں۔اورخلود نے مراد: مدتِ دراز تک جہنم میں رہناہے۔یا خلود اس کے لئے ہے جومؤمن کے تل کوحلال سمجھتا ہے،یا آیت کا مطلب بیہ ہے کہ قاتل مستحق تواسی سزا کا ہے،آ گے اللہ مالک ہیں،جوچاہیں کریں!

ابن عباس کے مسلک کی حقیقت: اور حضرت ابن عباس رضی الله عنهمامصلحة بختی کرتے تھے۔ روایت ہے کہ حضرت

ابن عباسٌ فرمایا کرتے تھے کہ جومومن کوتل کرے اس کی تو بہ مقبول ہے۔ راوی کہتے ہیں: پھرآ ہے گے پاس ایکھن آیا،
اور دریافت کیا: کیا اس خص کے لئے جو کسی مؤمن کوتل کر ہے تو بہہ؟ آپ ٹے فرمایا: ' نہیں! مگر دوزخ!' جب وہ چلا گیا
تو حاضرین نے عرض کیا: آپ جمیس بیفتوی تو نہیں دیا کرتے تھے! آپ ٹو ہمیں بیفتوی دیا کرتے تھے کہ جومؤمن کوتل
کرے اس کی بھی تو بہ مقبول ہے۔ پھر آج کیا بات ہوئی؟ ابن عباس ٹے فرمایا: ''میراخیال ہے کہ فیف کسی پر غضبنا ک ہے
وہ کسی کوتل کرنا چاہتا ہے'' چنا نچے تحقیق حال کے لئے اس کے چھے ایک آدمی بھیجا گیا تو ایسا ہی نکلا (درمنثور ۱۹۸۱)

کفارہ کا مسئلہ قبل خطا کی طرح قبل عدمیں بھی کفارہ (مسلمان غلام آزاد کرنااوروہ نہ ملے تو دو ماہ کے متواتر روز ب رکھنا) واجب ہے یانہیں؟ امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک واجب ہے۔ کیونکہ قبل خطاہے بھاری گناہ ہے۔ اور قبل خطا میں کفارہ کی صراحت ہے۔ پس قبل عدمیں بدرجہ ُ اولی کفارہ ہوگا۔ اور باقی تین ائمہ کے نزدیک کفارہ واجب نہیں۔ دی ق بہتر ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے قبل عدمیں کفارہ کی صراحت نہیں گی۔ اور قبلِ خطا پر قیاس درست نہیں۔ کیونکہ وہ ہاکا گناہ ہے۔ گفارہ سے اس کی معافی ہو سکتی ہے قبلِ عدما گناہ معاف نہیں ہو سکتا۔ اس کے لئے بچی کی تو بہضروری ہے۔ اور اس کی نظیر

فالعمد: فيه قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَقْتُلُ مُوْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءُهُ جَهَنَّمُ، خَالِدًا فِيهَا، وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ، وَلَعَنهُ، وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيْمًا ﴾ ظاهره: أنه لايغفر له، وإليه ذهب ابن عباس رضى الله عنهما، لكنَّ الجمهور وظاهر السنة: على أنه بمنزلة سائر الذنوب، وأن هذه التشديداتِ للزجر، وأنها تشبية لطولِ مكثه: بالخلود؛ واختلفوا في الكفارة: فإن الله تعالى لم يَنُصَّ عليها في مسألة العمد.

ترجمہ: ....لیکن جمہوراوراحادیث کا ظاہراس پرہے کہ(۱)وہ بمنزلہ دیگر گناہوں کے ہے(۲)اور بیر کہ بیدوعیدیں جھڑکنے کے لئے ہیں (۳)اور بیر کہ وعیدیں اس کے لمبے زمانہ تک تھہرنے کوخلود (ہمیشہ رہنے) کے ساتھ تشبید دینا ہے۔اورعلماء نے کفارہ میں اختلاف کیا ہے۔ پس بیشک اللہ تعالی نے تل عمر کے مسئلہ میں (سورۃ النساء آیت ۹۳ میں) کفارہ کی صراحت نہیں گی۔ کفارہ میں اختلاف کیا ہے۔ پس بیشک اللہ تعالی نے تل عمر کے مسئلہ میں (سورۃ النساء آیت ۹۳ میں) کفارہ کی صراحت نہیں گی۔

#### قصاص کے معنی برابری کرنا

سورۃ البقرۃ آیت ۸ کا میں ارشاد پاک ہے:''اےا یمان والو!تم پرمقتولوں میں برابری کرنا فرض کیا گیا ہے: آزاد آزاد کے بدل،اورغلام:غلام کے بدل،اورعورت:عورت کے بدل'الی آخرہ۔ شانِ نزول:اسلام سے پچھ پہلے عرب کے دوقبیلوں میں جنگ ہوئی۔طرفین کے بہت ہے آ دمی: آزاد،غلام اور عورتیں قتل ہوئی۔ا عورتیں قتل ہوئیں۔ابھی ان کے معاملہ کا تصفیہ نہیں ہوا تھا کہ اسلام کا زمانہ آ گیا۔اور دونوں قبیلے مسلمان ہوگئے۔ پھران میں قصاص کی گفتگو شروع ہوئی۔ جوقبیلہ قوت وشوکت والا تھا، اس نے کہا:''ہم ضرورغلام کے بدلے میں آزاد کو، اور عورت کے بدلے میں مردکوتل کریں گے۔اورزخم بھی ایک کے بدل چندلگا ئیں گے''اس پر بیآ یت کریمہ نازل ہوئی۔ اوران کا مطالبہ ردکر دیا گیا (ابن کثیر ودرمنثور)

آیت کا مطلب: عام طور پرقصاص کے اصطلاحی معنی مراد لئے جاتے ہیں۔قصاص کے اصطلاحی معنی ہیں: قُوُ دیا یعنی مقتول کے بدلہ میں قاتل کونل کرنا فرض ہے۔ مگرشاہ صاحب رحمہ اللہ اس کے لغوی معنی مراد کیتے ہیں۔ قصاص کے لغوی معنی ہیں: برابری کرنا۔ مجرم سے برابر کابدلہ لینا۔ زیادتی نہ کرنا۔ اور آیت کا مطلب یہ ہے کہ مقتولوں کے مخصوص اوصاف: جیسے عقل فہم جسن و جمال، چھوٹا بڑا ہونا ،مقتول کامعزز یا مالدار ہونا وغیرہ امور کالحاظ نبیں کیا جائے گا۔ کیونکہ سب جانیں برابر ہیں۔ بلکہ ناموں اور کلی احتمالی جگہوں کا اعتبار کیا جائے گا۔ پس مردمرد برابر ہیں۔اورغلام غلام برابر ہیں۔اورغورت عورت برابر ہیں۔ چنانچے سب عورتوں کی ایک دیت ہے،اگر چہ اوصاف میں تفاوت ہو۔ پس قصاص کے معنی ہیں: برابری کرنا۔ یعنی دو شخصوں کو ایک ہی حکم میں رکھنا۔ان میں ہےایک کودوسرے پرتر جیج نہ دینا۔اصطلاحی معنی مقتول کی جگہ قاتل کوتل کرنا مراد ہیں۔ فائده: حضرت شاه صاحب قدس سره نے الفوز الكبير ميں اس تفسير كا فائده بير بيان كيا ہے كه الأنشى بالأنشى ميں تاویلات رکیکہ سے نجات ال جائے گی۔اس کی تفصیل ہے ہے کہ امام شافعی رحمہ اللہ نے المحو بالمحو میں مفہوم مخالف لیا ہے۔ان کےنز دیک:غلام کے بدلہ میں آزاد کونل کرنا جائز نہیں۔احناف کےنز دیک:غیر کےغلام کے بدلہ میں آزاد کو قصاصاً قتل كياجائے گا۔ان كےنز ديك مفهوم مخالف جحت نہيں۔ پھر جبو العبد بالعبد ميں مفهوم مخالف لينے كانمبرآيا تو شوافع نے کہا کہ آزاد کے بدلے میں غلام کول کیا جائے گا۔ کیونکہ بہتر تی ہے۔ پھر جب الأنشى بسالأنشى میں مفہوم مخالف لینے کانمبرآیا تو شوافع کے لئے حیارۂ کارنہ رہا۔ کیونکہ عورت کے بدلے میں مردکو بالا جماع قتل کیا جائے گا۔اور انھوں نے ایسی تاویلات کیس جومعمولی توجہ ہے لغو ثابت ہوتی ہیں۔ شاہ صاحب قدس سرۂ نے اس کا دروازہ بند کر دیا کہ آیت میں برابری کرنے کابیان ہے۔اور الحو بالحوالغ ای برابری کی مثالیں ہیں۔بیمسائل نہیں ہیں۔جومفہوم

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى: اَلْحُرُّ بِالْحُرِّ، وَالْعَبُدُ بِالْعَبْدِ، وَالْأَنْثَى بِالْأَنْثَى ﴾ الآية: نزلت في حَيَّيْنِ من أحياء العرب: أحدهما أشرف من الآخر، فقتل الأوضع من الأشرف قتلى، فقال الأشرف: لَنقتُلَنَّ الحرَّ بالعبد، والذكر بالأنشى، ولنضاعِفَنَّ الجرَّ العبد، والذكر بالأنشى، ولنضاعِفَنَّ الجرَّ الجرَاح.

مخالف لينے نه لينے كاسوال پيدا مو (الخيرالكثير ص ٢٦١)

ومعنى الآية — والله أعلم — أن خصوص الصفات لا يُعتبر في القتلى، كالعقل، والجمال، والصغر والحبر، وكونِهِ شريفًا، أو ذامال، ونحو ذلك؛ وإنما تُعتبر الأسامى والمظانُ الكلية: فكل امرأةٍ مكافئة لكل امرأةٍ، ولذلك كانت دياتُ النساء واحدةً، وإن تفاوت الأوصاف؛ وكذلك الحرُّ يكافئ الحرَّ، والعبدُ يكافئ العبد؛ فمعنى القصاص: التكافُو، وأن يُجعلَ اثنان في درجة واحدة من الحُكم، لا يُفَضَّلُ أحدهما على الآخر، لا القتلُ مكانَه ألبتةً.

ترجمہ: یہ آیت عرب کے قبائل میں سے دوقبیلوں کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ ان میں سے ایک قبیلہ دوسر سے معزز تھا۔ پس فروتر قبیلہ نے معزز قبیلہ کے چندا دمیوں کوئل کیا۔ پس معزز نے کہا: ''ہم ضرور غلام کے بدلہ میں آزاد کو قبل کریں گے، اور عورت کے بدلہ میں مردکو۔ اور ہم ضرور ذخوں کو دو چند کریں گے، سے اور آیت کے معنی سے اور اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں سے بیجیں کہ مقتولوں میں مخصوص اوصاف معترز ہیں۔ جیسے عقل، جمال، چھوٹا بڑا ہونا، اور مقتول کا معزز یا مالدار ہونا۔ اور اس کے ما ننداوصاف اور اعتبار ناموں اور کلی اختالی جگہوں ہی کا کیا جائے گا۔ پس ہر عورت: ہر عورت کے برابر ہے۔ اور اس طرح آزاد: آزاد کے برابر ہے۔ اور اس طرح آزاد: آزاد کے برابر ہے۔ اور ایک طرح آزاد: آزاد کے برابر ہے۔ اور غلام کے برابر ہے۔ پس قصاص کے معنی: '' دوچیزوں کا برابر ہونا'' ہیں۔ اور یہ معنیٰ ہیں کہ تھم میں دونوں ایک درجہ میں ہیں۔ ان میں سے ایک کو دوسر بے پر ترجیح نہ دی جائے نہیں ہیں معنیٰ: '' قطعاً مقتول کی جگہ میں کرنا'' (کیونکہ قصاص حذبیں ، اس کی معافی درست ہے)

قوله: المظانُّ الكلية أي ما صدقت عليه الأسماء صدقًا كليا، كاسم العبد مثلًا، فإنه يصدق على كل إنسان مملوك صدقا كليا، لاتفاوت فيه، بخلاف العاقل، والجميل، والشريف مثلًا( سنديٌ) حب

## مسلمان کو کا فر کے بدلہ میں قتل نہ کرنے کی وجہ

كافرجارين:

ذمّی: وہ غیر سلم ہے جس کواسلامی ملک کی شہریت (NATIONALITY) حاصل ہے۔ وہ ذمّی اس لئے کہلاتا ہے کہ اس کی جان، مال اور آبروکی حفاظت کی ذمہ داری اسلامی گورنمنٹ نے لی ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے بعد ہونے والے خلیفہ کو وصیت کی ہے: اُو صِیْمہ بعد ہم اللہ یعنی میں بعد والے خلیفہ کو وصیت کی ہے: اُو صِیْمہ بعد ہم اللہ یعنی میں بعد والے خلیفہ کو وصیت کرتا ہوں کہ وہ غیر سلم رعایا کے ساتھ کی ہوئی اللہ ورسول کی ذمہ داری پوری کرے (بخاری حدیث ۱۳۹۲) مستأمن: (امن طلب کرنے والا) وہ غیر مسلم ہے جو ویز الے کراسلامی ملک میں آبا ہے۔

مُعابد (عہدو پیان کرنے والا) وہ غیر سلم ہے جس کے ساتھ اسلامی مملکت نے ناجنگ معاہدہ کرر کھا ہے۔ حربی: وہ غیر سلم ہے جودارالحرب کا باشندہ ہے۔

مُستأمِنُ ، معاہداور حربی کے بارے میں اتفاق ہے کہ اس کے بدلہ میں مسلمان کونٹن نہیں کیا جائے گا۔اور ذمی میں اختلاف ہے: احتاف کے نزدیک فیل اختلاف ہے: احتاف کے نزدیک فیل کیا جائے گا۔اورائمہ ثلاثہ کے نزدیک فیل با اسکی دیت اداکی جائے گا۔ اختلاف ہے: احتاف کی دیت اداکی جائے گا۔ اکتہ ثلاثہ کی دلیل: بخاری شریف کی روایت (حدیث الل) ہے: لائے قتل مسلم بکافر جمان کافر کے بدلہ میں مسلمان کو قتل نہ کیا جائے۔اس میں ''کافر' عام ہے۔ جاروں قسموں کوشامل ہے۔

اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ شریعت کا ایک اہم مقصد: ملت اسلامیہ کی شان بلند کرنا ہے۔اور بیہ مقصداس وقت حاصل ہوسکتا ہے جب مسلمان کو کا فر پرتر جیج دی جائے ،اور دونوں میں برابری نہ کی جائے۔پس اگر کا فر کے بدلہ میں مسلمان گفتل کیا جائے گاتو گھوڑے گدھے برابر ہوجا کیں گے۔اور شریعت کا ایک اہم مقصد فوت ہوجائے گا۔

فا کدہ: اوراحناف کے نزدیک بیرحدیث ذمی کوشامل نہیں، کیونکہ متعدہ ضعیف روایات میں یہ بات مروی ہے کہ رسول اللہ صلافی کیا ہے۔ اللہ علی مسلمان کو تا کہ بھی ہے۔ بیروایات اگر چھکلم فیہ میں میں میں اوران کی سندوں تیزی کیا م بھی ہے۔ بیروایات اگر چھکلم فیہ بین، مگرسب مل کرقوی قابل استدلال ہیں۔ اوراتنی بات جانے کے لئے کافی ہیں کہ ذکورہ روایت ذمی کوشامل نہیں۔ اوراشی بات جانے کے لئے کافی ہیں کہ ذکورہ روایت ذمی کوشامل نہیں۔ اور مسلمان سے ذمی کا قصاص دووجہ سے لینا ضروری ہے:

پہلی وجہ: قصاص کی علت: ابدا محقون الدم ہونا ہے یعنی جس کا خون ہمیشہ کے لئے محفوظ ہو،اس کواگر کوئی شخص عمداً ہتھیار سے پاکسی بھاری چیز سے قبل کر ہے تو قاتل کوقصاصاً قبل کیا جائے گا۔اور ذمی میں بیعلت موجود ہے۔ جب اس کو اسلامی ملک کی شہریت حاصل ہے تو اس کی جان کی حفاظت کی ذمہ داری حکومت کی ہے۔ پس اس کے قاتل کو حکومت قصاصاً قبل کر ہے گا۔

دوسری وجہ: ذمی کامسلمان سے قصاص نہ لینا سیاست مدنیہ یعنی ملکی انتظام کی روہے بھی درست نہیں۔ ایسی صورت میں کوئی بھی غیرسلم اسلامی ملک میں رہنا پہند نہیں کرے گا۔ وہ خود کودوسرے درجہ کا شہری تصور کرے گا۔ اور ہر وقت اس کو دھڑکا لگا رہے گا کہ کوئی مسلمان اسے قتل کردے۔ رہی ملت ِ اسلامیہ کی شان بلند کرنے کی بات تو ایفائے عہد ہے بھی اسلام کی شان بلند ہوتی ہے۔

# آ زادکوغلام کے بدلہ میں قبل نہ کرنے کی وجہ

آ قااگرا پنے غلام کوتل کرے تو بالا تفاق آ قا کوقصاصاً قتل نہیں کیا جائے گا۔ ملکیت سے شبہ پیدا ہوگا ،اور حدا ٹھ جائے

گی۔البتہ انتظامی نقطۂ نظرسے جوہزامناسب ہوگی وہ دی جائے گی۔حدیث میں ہے: جواپنے غلام کوتل کرے گا: ہم اس کوتل کریں گے۔اور جواپنے غلام کےاعضاء کاٹے گا: ہم اس کےاعضاء کا میں گے(ابوداؤد حدیث ۴۵۱۵) بیارشاد باب سیاست وتعزیرے ہے۔

اوراگر دوسرے کے غلام کوعمراً قبل کرے تو اس میں اختلاف ہے: ائمہ ثلاثہ کے نز دیک: آزاد کو قصاصاً قبل نہیں کیا جائے گا۔اور حنفیہ کے نز دیک کیا جائے گا۔ائمہ ثلاثہ نے بیمسکلہ ﴿الْمُحُوُّ بِالْمُحُوِّ ﴾ کے نقابل سے اخذ کیا ہے۔اوراس مسکلہ میں حضرت علی اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے ضعیف روایات بھی ہیں کہ کوئی آزاد کسی غلام کے بدلہ میں قبل نہ کیا جائے (دیمیں سنن بیہقی ۴۳۰۸)

اور حنفیہ کی دلیل حدیث: السمسلسون تَنتگافاً دِمائُهم ہے یعنی تمام مسلمانوں کے خون برابر ہیں (مشکوۃ حدیث اور حنفیہ کی دلیا مسلمان غلام ہمیشہ کے لئے محقون الدم بھی ہے۔ پس اس کے بدلہ میں آزاد کوتل کیا جائے گا۔ اور مذکورہ روایات ضعیف ہیں۔ نیز ان میں اپناغلام مراد ہونے کا احتمال ہے، اور مفہوم مخالف احناف کے نزدیک ججت نہیں، اس لئے قصاص جاری ہوگا (شاہ صاحب رحمہ اللہ نے اس مسئلہ میں کچھ بیں کھا)

### مرد کوعورت کے بدلہ میں قتل کرنے کی وجہ

اگرکوئی مردکی عورت کوعدافل کرے تو مرد کو بالا تفاق قصاصاً قتل کیا جائے گا۔ اوراس کی دلیل دوحدثیں ہیں:

ہم بہلی حدیث — ایک باندی جنگل میں بکریاں چرارہی تھی۔ اس نے چاندی کے زیورات پہن رکھے تھے۔ ایک یہودی نے زیورات کے لائح میں دوپقر ول سے اس کا سرکچل دیا۔ اور زیورات کیکر چل دیا۔ اتفاق سے وہ باندی مری نہیں تھی۔ اس کا نزعی بیان لیا گیا۔ پوچھا گیا: کیا تجھے فلال نے مارا ہے؟ فلال نے مارا ہے؟ یہاں تک کداس یہودی کا نام لیا گیا۔ باندی نے اشارہ سے کہا: بال ۔ وہ یہودی پر اگیا۔ اس نے قتل کا اعتراف کیا۔ اور وہ زیورات بھی اس کے پاس سے برآمدہوئے۔ چنانچر رسول اللہ ﷺ کے گئے ماں کا سرپقر سے کچل دیا گیا (مشکلہ قاصد شدہ ہوں) میں میں فرائض، دوسری حدیث سے رسول اللہ ﷺ کے گئے کہ نہ مردکو تورت کے بدلہ میں قرائض، کنوابوں کوایک تحریج بھی ہے، جس میں فرائض، منن اوردیات کا تذکرہ ہے۔ اس میں ہے کہ: ''مردکو تورت کے بدلہ میں قبل کیا جائے'' (نسائی ۱۹۸۸ کت اب القسامة، ذکر حدیث عمرو بن حَزْم فی العقول)

تشریح عورت میں دوجہتیں ہیں۔اور دونوں کے تفاضے مختلف ہیں:

ایک جہت یہ ہے کہ عورت مرد کے برابرنہیں۔مرد کوعورت پر برتری حاصل ہے۔ کیونکہ مردعورت پرحا کم بنایا گیا ہے۔ اس کا تقاضا بیہ ہے کہ عورت کے بدلہ میں مرد کوتل نہ کیا جائے۔ اوردوسری جہت: یہ ہے کہ عورت مرددونوں برابر ہیں۔ دونوں انسان ہیں۔ اوردونوں میں صنفی تفاوت بس ایبا ہے جیسا بچے اور برا ہے کا تفاوت۔ اور ایسے فرق کا قصاص میں کحاظ کرنا سخت دشوار ہے۔ بلکہ بعض عورتیں خصالی جیدہ میں مردوں ہے آ گے ہوتی ہیں۔ اس کا تقاضا یہ ہے کہ مرد سے قصاص لیا جائے۔

بعض عورتیں خصالی جہوں کو روبعمل لا نا ضروری ہے۔ کسی بھی جہت سے صرف نظر نہیں کر سکتے۔ اور اس کی شکل یہ ہے کہ قصاص میں برابری کا اعتبار کیا جائے ، اور دیت میں نابرابری کا ۔ چنا نچے عورت کی دیت: مردکی دیت سے آدھی ہے۔

اور ایسا اس لئے کیا گیا کہ عورتوں پر مردوں کے ظلم کا دروازہ بند ہوجائے۔ اگر مردکو قصاصاً قتل نہیں کیا جائے گا تو وہ عورتوں پر نیادتی کریں گے۔ کیونکہ عورتوں پر نامشکل ہے۔ اس کوتل کرنا چھے مشکل نہیں۔ مردکا قتل کرنا مشکل ہے۔ وہ دو بدومقا بلہ کرے گا۔ چاری کیا مقابلہ کر سے قیاری کیا مقابلہ کر سے جاری کیا مقابلہ کر سے تا کہ کی میں مردکو قصاصاً قتل کرے: ان کوعورتوں پر ظلم سے بازر کھنا نہایت ضروری ہے۔

ثم أَثبتت السنةُ: أن المسلم لا يُقتل بالكافر، وأن الحر لا يُقتل بالعبد؛ والذكر يُقتل بالأنثى: لأن النبى صلى الله عليه وسلم قتل اليهودي بجارية، وفي كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أَقْيَال همدان: " ويُقتل الذكر بالأنثى"

وسِرُّه: أن القياس فيه مختلف:

[الف] ففضلُ الذكور على الإناث، وكونُهم قوَّامين عليهن، يقتضى أن الأيقادَبها.

[ب] وأن البحنس واحد، وإنما الفرق بمنزلة فرق الصغير والكبير، وعظيم الجثة وحقيرِها، ورعاية مثل ذلك عسيرة جدًا، ورب امرأةٍ: هي أتم من الرجال في محاسن الخصال: يقتضي أن يُقاد.

فوجب أن يُعمل على القياسين: وصورةُ العمل بهما: أنه اعتبر المقاصَّةُ في القَوَدِ، وعدمُ المقاصَّةِ في الدية.

وإنما فُعل ذلك: لأن صاحب العمد قَصَدَها، وَقَصَدَ التعدَى عليها، والمتعمَّدُ المتعدى ينبغى أن يُذَبَّ عنها أتمَّ ذَبُّ، فإنها ليست بذاتِ شوكة، وقتلُها ليس فيه حرج، بخلاف قتل الرجال، فإن الرجل يُقاتِلُ الرجل، فكانت هذه الصورةُ أحقَّ بإيجاب القَوَدِ، ليكون رَدْعًا وزجرًا عن مثله.

وقال صلى الله عليه وسلم: " لا يُقتل مسلم بكافر"

أقول: والسر في ذلك: أن المقصود الأعظم في الشرع تنويه الملة الحنيفية، ولا يحصل إلا بأن يُفَضَّلَ المسلمُ على الكافر، ولا يُسَوِّى بينهما. ترجمہ: پھراحادیث نے ثابت کیا کہ(۱) مسلمان کافر کے بدلہ میں قبل نہیں کیا جائے گا(۱) اور یہ کہ آزاد غلام کے بدلہ میں قبل نہیں کیا جائے گا(۲) اور مرد عورت کے بدلہ میں قبل کیا جائے گا:اس لئے کہ بی جائے گائے ہے کہ جودی کو باندی کے بدلہ میں قبل کیا جائے گا:اس لئے کہ بی جائے گا:اس لئے کہ بی جائے گا:اس لئے کہ بی اس سے استدلال کل نظر ہے) اور قبیلہ ہمدان کے بدلہ میں قبل کیا جائے '' — اوراس کارازیہ ہے کہ اور ایوں کی طرف رسول اللہ جائے گئے خط میں ہے:''اور مرد عورت کے بدلہ میں قبل کیا جائے '' — اوراس کارازیہ ہے کہ اس بارے میں قباس مختلف ہیں:(الف) پس مردوں کی عورتوں پر برتری، اور مردوں کا عورتوں پر جائم ہونا: چاہتا ہے کہ عورت کے بدلہ میں قباس نہ لیا جائے ۔ (ب) اور یہ بات کہ جن یعنی نوع ایک ہے، اور فرق ایسابی ہے جسیا بچداور برک میں اور موٹے اور دیلے میں ۔ اور (قصاص میں) اس قتم کے امور کا لحاظ نہایت دشوار ہے۔ اور کوئی عورت خصال جمیدہ میں مردوں سے زیادہ تام ہوتی ہے: چاہتا ہے کہ قصاص لیا جائے۔

پس ضروری ہے کہ دونوں قیاسوں پڑمل کیا جائے۔ اور دونوں پڑمل گی شکل یہ ہے کہ قصاص میں برابری کا اعتبار کیا جائے ، اوردیت میں نابرابری کا ۔ اورایسااس لئے کیا گیا کہ بالقصد قبل کرنے والاعورت کا قصد کرتا ہے ، اوراس پرزیادتی کا ارادہ کرتا ہے اور بالقصد زیادتی کرنے والا: مناسب سے ہے کہ عورت سے بٹایا جائے خوب بٹانا۔ پس بیشک عورت شوکت (زور، قوت) والی نہیں ہے۔ اوراس کے قل میں پچھ دشواری نہیں ، برخلاف مرد کے ، پس بیشک مردم دسے جنگ کرتا ہے۔ پس میصورت یعنی عورت کے بدلہ میں مرد کو قصاص افتل کرنا زیادہ حقد ارتھی قصاص واجب کرنے کی تا کہ قصاص باز رکھنے والا اور جھڑ کنے والا ہواس کے مانند سے ۔ میں کہتا ہول: اوراس میں راز بیہ ہے کہ شریعت کے پیش نظرا یک بڑا مقصد: ملت حذیفیہ کی شان بلند کرنا ہے۔ اور نہیں حاصل ہوتا شان بلند کرنا ، مگر بایں طور کہ سلمان کو کا فر پر برتری دی جائے اور دونوں کے درمیان برابری نہ کی جائے (اس کوشرح میں او پرلیا گیا ہے)

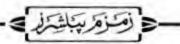
 $\Rightarrow$ 

### باپ سے بیٹے کا قصاص نہ لینے کی وجہ

حدیث — رسول الله مِیالینیوَ یَیم نے فرمایا: "اولاد کے بدلے میں ماں باپ سے قصاص نہیں لیا جائے گا' ( ترندی ۱:۸۷مشکلوة حدیث ۳۴۷۰)

حدیث — حضرت سُراقہ بن مالک رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میرے سامنے بید دوواقعے پیش آئے ہیں: (۱) رسول اللہ سِلَائِیَائِیَا ﷺ نے باپ کے لئے اس کے بیٹے سے قصاص لیا(۲) اور بیٹے کے لئے اس کے باپ سے قصاص نہیں لیا(مشکلوۃ حدیث ۳۴۷۲)

تشريح: اگراولاد: مان باپ، دادادادي، ناناناني كوعمرأقتل كرية واولا دكوقصاصاً قتل كيا جائے گا۔اور مان باپ، دادا



دادی، نانانانی: اولا دکوعمداً قتل کریں تو قصاص نہیں لیا جائے گا۔البتدا نظام مملکت کے نقاضے سے جوسز امناسب ہوگی وہ دی جائے گی۔اوروجہ فرق دوہیں:

'پہلی وجہ: اولا دیر آباء کی شفقت کامل، اوران کی طرف میلان بے حدہوتا ہے۔ پس آباء کے اولا دکوتل کرنے میں دو احتمال ہیں: ایک: یہ کہ اس نے عمد اقتل نہ کیا ہو، اگر چہ بظاہر تل عمد نظر آتا ہو، پس فیل در حقیقت قبل خطا ہے۔ دوم: یہ کہ در پر دہ کوئی ایسی وجہ موجو در ہی ہوجس سے قبل جائز ہوگیا ہو۔ پس فیل خطا بھی نہ رہا۔ اور یہ علامات: شبوعمد کی علامات سے کم ترنہیں۔ شبوعمد: میں جس آلہ سے قبل کیا جاتا ہے: دہ صالح للقتل نہیں ہوتا۔ اس لئے قصاص نہیں لیا جاتا ہے سے بہاں بھی قصاص مرتفع ہوجائے گا۔ کیونکہ ابوت وشفقت کی دلالت فروز نہیں۔

دوسری وجہ: آباء: اولاد کے وجود ظاہری کا سبب ہیں۔ پس اولادان کے عدم کا سبب نہیں بن سکتی۔ یہ گفران نعمت ہے۔ اوراولاد کے آباء کو وجود بخشا، اوراولاد نے آباء کے داوراولاد کے آباء کو اولاد کو وجود بخشا، اوراولاد نے آباء کوموت کی گھاٹ اتاردیا۔ یہ بھی گفرانِ نعمت ہے، پس اولاد کو آباء کے قصاص میں قبل کیا جائے گا (بیوجہ شارح نے ہدایہ محمد) سے بڑھائی ہے)

وقال صلى الله عليه وسلم: " لا يُقاد الوالد بالولد"

أقول: السبب في ذلك: أن الوالد شفقته وافرة، وحَذْبُه عظيم، فإقدامُه على القتل مظنة: [الف] أنه لم يتعَمَّدُه، وإن ظهرت مخايلُ العَمْد.

[ب] أو كان لمعنى أباح قتله.

وليست دلالةُ هذه أقلَّ من دلالةِ استعمال مالا يَقْتُلُ غالبًا: على أنه لم يقصُد إزهاقَ الروح.

ترجمہ: اس کا سبب ہیہ کہ باپ کی شفقت کامل اور اس کا میلان بے صدہ ۔ پس باپ کافل پر اقد ام اختالی جگہ ہے۔ (الف) کہ اس نے اولا دکوعم افتل نہ کیا ہو، اگر چے عمد کی علامتیں ظاہر ہوں (ب) یا وہ قبل کی ایسی وجہ ہے ہوجس نے اس کو جائز کر دیا ہو ۔ اور ان دونوں باتوں کی دلالت کم ترخبیں: اس آلہ کے استعمال کی دلالت سے جو عام طور پر مار نہیں ڈالت: اس بات پر کہ اس نے روح نکا لئے کا ارادہ نہیں کیا (مثلاً استاذ نے بچہ کو چھڑی سے مارا، جس سے عام طور پر آدمی مرتانہیں، مگر اتفا قامر گیا، تو یق عرفبیں ۔ کیونکہ چھڑی سے مار نااس پر دلالت کرتا ہے کہ جان سے مار نے کا قصد نہیں تھا۔ اس طرح آباء کا اولا دکوئل کرنا: اس پر دلالت کرتا ہے کہ عمداً قبل کرنا مقصود نہیں ہوگا۔ اور بید دلالت اُس دلالت سے کم تر نہیں ۔ پس جب اُس دلالت سے قصاص مرتفع ہوجا تا ہے، تو اِس دلالت سے بھی مرتفع ہوجائے گا)







## شِبْهِ عمداورتلِ خطا کے احکام

شِبُهِ عد: کے سلسلہ میں بیحدیث ہے:''جو مخص بے بصیرتی میں مارا گیا: لوگوں میں پھر،کوڑے اور لاٹھیاں چلیں: تووہ قتل خطاہے،اوراس کی دیت بقتل خطا کی دیت ہے''(مشکلوۃ حدیث ۳۴۷۸)

تشریخ: قبل: شبه عدے۔ اوراس کی دیت: خطا کی دیت ہے بھاری ہے۔ اور مذکورہ حدیث میں جواس کولل خطا کہا گیا ہے: تومقصو قبل عدکی نفی کرنا ہے، اوراس کولل خطا کے مشابہ قرار دینا ہے۔ اور بیہ جوفر مایا کہ 'اس کی دیت بقل خطا کی دیت ہے' اس کے دومطلب ہو سکتے ہیں: ایک: بید کہ دراصل اس کی دیت بقتل خطا کی دیت ہے۔ کیونکہ دونوں کی دیت مواونٹ ہیں۔ اور ہلکا بھاری ہونا اونٹوں کی حالت کے اعتبار ہے ہوتا ہے، جیسا کہ آگے آرہا ہے۔ دوسرا مطلب: بیہ ہوسکتا ہے کہ دراہم ودنا نیر سے دیت اوا کی جائے تو دونوں کی دیت کیساں ہے۔ ان میں دیت ہلکی بھاری نہیں ہوتی۔

اورديت مغلظه مين روايات مختلف بين:

پہلی روایت: حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ دیت مغلظہ چہارگانہ ہے: ۲۵ جذء، ۲۵ حقہ، ۲۵ بنت لبون اور ۲۵ بنت مخاض ( ابوداؤد حدیث ۴۵۵۲ بہی قول حضرت علی رضی اللہ عنہ ہے بھی مروی ہے۔ابوداؤد حدیث ۴۵۵۳ ) اسی کوامام ابو صنیفہ اورامام ابو یوسف رحمہما اللہ نے لیا ہے۔ بیر وایت حکماً مرفوع ہے۔

دوسری روایت: صراحة مرفوع ہے۔ رسول اللہ ﷺ فرمایا:''سنو! اس فتل عمد میں جوخطا ہے: جوکوڑے اور اکٹھی سے ہوا ہے: سواونٹ ہیں: ان میں سے جالیس حاملہ ہوں، جن کے پیٹ میں بچے ہوں' (مشکوۃ حدیث ۳۴۹۰) ہاتی ساٹھ اس حدیث میں مسکوت عنہ ہیں۔ان کا تذکرہ دوسری روایت میں ہے:'' ہساتھے ، ۴۰۰ جَدُ عے،اور ۴۰ حاملہ، یاوہ چیز جس پرانھوں نے مصالحت کی ، پس وہ ان کے لئے ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۲۷۲)

قتل خطاکی دیت: ملکی ہے۔اس میں پانچ طرح کے اونٹ ہیں: ۲۰ بنت مخاض، ۲۰ ابن مخاض، ۲۰ بنت لیون، ۲۰ شے اور ۲۰ جذعے (مشکوۃ حدیث ۴۳۹۷) ای کو حنفیہ نے لیا ہے۔اور امام شافعی رحمہ اللہ کے نز دیک: ابن مخاض کے بجائے ۲۰ ابن لیون ہیں۔

مسکلہ: شبه عداور قبل خطامیں دیت عاقلہ (اہل نُصرت) پرواجب ہوتی ہے۔اور تین سال میں وصول کی جاتی ہے۔

وأما القتل شِبهُ العمد: فقال فيه صلى الله عليه وسلم: "من قُتل في عِمِّيَةٍ، في رَمْي، يكون بينهم بالحجارة، أو جلدٍ بالسِّيَاطِ، أو ضربٍ بعصا، فهو خطأ، وعقلُه عقلُ الخطأ" أقول: معناه: أنه يُشبه الخطأ، وأنه ليس من العمد، وأن عقلَه مثلُ عقله في الأصل، وإنما تمايزا في الصفة، أو أنه لافرق بينه وبينه في الذهب والفضة.



واختلفت الروايةُ في الدية المغلَّظةِ:

[الف] فقولُ ابن مسعود رضى الله عنه: إنها تكون أرباعًا: خمسًا وعشرين جَذَعَةً، وخمسًا وعشرين جَذَعَةً، وخمسًا وعشرين جِقَّةً، وخمسًا وعشرين بنتَ مخاض.

[ب] وعنه صلى الله عليه وسلم: "ألاً! إن في قتل العمدِ الخطأ: بالسوط والعصا: مائة من الإبل: منها أربعون خَلِفَةً، في بطونها أولادُها" وفي رواية: "ثلاثون حِقَّةً، وثلاثون جَذَعَةً، وأربعون خَلِفَةً، وما صالحوا عليه فهو لهم"

وأما القتلُ خطأ ً: ففيه الديةُ المخففةُ المخمَّسةُ: عشرون بنت مخاض، وعشرون ابنَ مخاض، وعشرون بنتَ لبون، وعشرون خقة، وعشرون جذعة.

وفي هذين القسمين إنما تجب الدية على العاقلة، في ثلاث سنين.

ترجمه: واضح بـ لغات: عِمِّيَّة: عَمَىٰ ٢ بـ الأمر الذى لا يستبين وجهه، ولا يُعرف أمرُه (مرقات) يعنى بِ بِصِيرتى تِقْلَ موا، صِيابلوه فسادين موتا بـ ....في رمى : حرف جاركاعاده كساته بدل بـ ....يكون أي الرمى يعنى يتر مارنا .....أو جَلْدٍ كاعطف رمى برب سيناط: سَوْط كى جمع .....في قتل العمد الخطأ: الخطا بدل بـ العمد ت أى قتل هو عَمْد صورة، خطأ معنى، وهو المسمى بشبه العمد ..... في بطونها أو لادها: بيان لِخَلِفَةٍ، أو بدل منه.

#### $\triangle$ $\triangle$

## انواع قتل میں تغلیظ وتخفیف کی صورتیں اوران کی حکمتیں

قتل کی تین قسمیں ہیں عمد، شبه عمد اور خطا۔ گناہ اور کوتا ہی کے اعتبار سے بیا قسام ہلکی بھاری ہیں۔ شدیدترین جان بوجھ کرقتل کرنا ہے۔ پھر شبہ عمد ہے، پھر قتل خطا۔ اس لئے ان کے احکام بھی ملکے بھاری تجویز کئے گئے ہیں۔ اور تغلیظ وتخفیف تین طرح سے کی گئی ہے:

پہلی صبورت بنتی عمر میں قصاص واجب ہے، اور باقی دو میں دیت۔ پھر قصاص میں یہ تخفیف کی گئی ہے کہ اس کو حد نہیں قرار دیا۔ حد میں معافی اور تبدیلی کا اختیار نہیں ہوتا۔ اور قصاص میں معافی کی گنجائش ہے۔ وہ بالکل بھی معاف کیا جاسکتا ہے، اور اس کے بدل دیت بھی لی جاسکتی ہے۔

قصاص واجب کرنے کی حکمت قرآن کریم میں یہ بیان کی گئی ہے کہ اس میں بڑی زندگانی ہے (سورۃ البقرۃ آیت ۱۷۹) یعنی گوقصاص بظاہر بھاری حکم معلوم ہوتا ہے، مگر اس میں ہزار جانوں کا بچاؤ ہے۔اور قصاص میں تخفیف کا تذکرہ اس سے

پہلی آیت میں ہے۔ بیسہولت یہود کی شریعت میں نہیں تھی ( بخاری حدیث ۴۴۹۸) اوراس تخفیف میں جبلحتیں ہیں:مقتول کے دارث کی مصلحت سے ہے کہ اس کے حق میں بھی دیت زیادہ سود مند ہوتی ہے۔ اور قاتل کی مصلحت سے ہے کہ اس کی جان نچ جاتی ہے۔اورملت کی مصلحت بیہ ہے کہا یک مسلمان بندہ زندہ رہ جا تا ہے، جس سے نفع کی تو قع کی جاسکتی ہے۔ دوسری صورت جنگ عمد میں دیت خود قاتل کوادا کرنی پڑتی ہے، کوئی دوسرااس میں حصہ دارنہیں ہوتا۔اور شبہ عمداور خطا میں دیت عا قلہ ادا کرتا ہے۔ یہ تغلیظ وتخفیف ہے۔ اور قل عمر میں تشدید کی وجہ یہ ہے کہ یہ چیز قاتل کے لئے سخت جھڑکی اور بھاری ابتلاء ہو،اوراس کو بہت مالی خسارہ ہو، تا کہ آئندہ وہ الیج حرکت نہ کر ہے۔اور باقی دوقلوں میں دیت کے وجوب کی وجہ بیہ ہے کہ سی خون کورا نگال کرنا بڑی خرابی کی بات ہے، کیونکہ قاتل کے ورثاء کی تشفی ضروری ہے، ورندان کے دلوں کی آ گ ٹھنڈی نہیں ہوگی، اور وہ کوئی بھی حرکت کر میٹھیں گے۔اور بیل اگر چہ عمداً نہیں ہوا، مگرقتل جیسے تنگین معاملہ میں لا پروائی برتنا بھی قابل گرفت ہے۔اس لئے اگر قصاص معاف کر دیا گیا تو دیت ضرور لی جائے گی۔

اوردیت عاقلہ پر دووجہ ہےرکھی گئی ہے:

کہلی وجہ بقتل خطامیں لا پروائی برتنا اگر چہ قابل گرفت ہے،اور قاتل کواس کی سزاملنی ضروری ہے۔مگراس سزا کوآخری درجه تک پہنچانا یعنی دیت تنہااس پرواجب کرنامناسب نہیں۔اس کئے اس میں قاتل کے رشتہ داروں کو بھی شریک کیا گیا۔ دوسری وجہ:عرب اس کےخوگر نتھے کہ تھن حالات میں اپنے آ دمی کی جان ومال سے مدد کریں۔وہ اس کوصلہ رحمی اور حق مؤ کد بمجھتے تھے۔اور مددنہ کرنے کو بدسلو کی اور قطع حمی تضور کرتے تھے۔ان کی اس عادت نے واجب ولازم جانا کہ ديت كابارعا قله يرڈ الاجائے۔

تیسری صورت بقتل عدمیں دیت فوری طور پرایک سال میں ادا کرنی پڑتی ہے۔ اور باقی دوقلوں میں عا قلہ ہے تین سال میں وصول کی جاتی ہے۔ یہ تغلیظ وتخفیف بھی قتل کی نوعیت کو پیش نظرر کھ کر کی گئی ہے۔

ولما كانت هذه الأنواع مختلفة المراتب، رُوعي في ذلك التخفيفُ والتغليظُ من وجوهٍ: منها: أنَّ سَـفُكَ دم القاتل لم يُحْكم به إلا في العمد، ولم يُجْعَل في الباقيين إلا الدية؛ وكان في شريعة اليهود القصاص، لاغيرَ، فَخَفَّفَ الله على هذه الأمة، فجعل جزاءَ القتل العمد عليها أحدَ الأمرين: القتلَ والمالَ، فلرجما كان المالُ أنفعَ للأولياء من الثار، وفيه إبقاءُ نَسَمَةٍ مسلمةٍ.

ومنها : أنْ كانت الديةُ في العمد واجبةً على نفس القاتل، وفي غيره تُؤخذ من عاقلته، لتكون مزجرَةً شديدةً، وابتلاءً عظيمًا للقاتل، تَنْهِكُ مالَه أشدَّ إنهاكِ.

وإنما تؤخذ في غير العمد من العاقلة: لأن هدر الدم مفسدةٌ عظيمةٌ، وجبرُ قلوبِ المُصَابِيُنَ مقبصودٌ، والتساهلُ من القاتل في مثل هذا الأمر العظيم ذنبٌ، يَستحق التضييق عليه، ثم لما كانت الصلةُ واجبةً على ذوى الأرحام، اقتضت الحكمة الإلهية أن يوجب شيئٌ من ذلك عليهم، أشاء وا أم أبّوا.

وإنما تعين هذا لمعنيين: .

أحدهما: أن الخطأ وإن كان مأخوذًا به لمعنى التساهل، فلا ينبغى أن يُبلغ به أقصى المبالغ، فكان أحقُ ما يوجب عليهم عن ذى رحمهم: مايكون الواجب فيه التخفيفُ عليه. والثانى: أنَّ العرب كانوا يقومون بنصرة صاحبهم بالنفس والمال عندما يَضِيُقُ عليه الحال، ويرون ذلك صلةً واجبةً، وحقًا مؤكدًا، ويرون تركه عقوقًا، وقطع رَحِم، فاستوجب عادتُهم تلك أن يعيَّن لهم ذلك.

ومنها : أن جعلَ دية العمد معجلةً في سَنَةٍ واحدة، وديةَ غيره مؤجلةً في ثلاثِ سنين، لِمَا ذكرنا من معنى التخفيف.

ترجمه:اورجب بياقسام مختلف المراتب تهين توان مين بچند وجوة تخفيف وتغليظ ملحوظ رکھی گئی \_\_\_\_ از انجمله : پيے که قاتل کا خون بہانا یعنی قصاصاً قتل کرنا: اس کا فیصلہ نہیں کیا جائے گا مگر قتل عمد میں ۔ اور باقی دوقیلوں میں دیت ہی مترر کی جائے گی۔اور یہود کی شریعت میں قصاص تھا،اوربس، پس اللہ تعالیٰ نے اس امت برآسانی کی۔پس اس امت برقتل عهد کی جزاءدو چیزوں میں سے ایک چیزمقرر کی قبل یامال (واؤجمعنی أو ہے) پس جھی اولیاء کے لئے مال یقیناً انتقام جان ہے زیادہ مفید ہوتا ہے۔اور مال لینے میں ایک مسلمان کی جان کو ہاقی رکھنا ہے ۔ اوراز انجملہ: بیہ ہے کہ (اُن مخففہ من المثقلہ ہے اوراس کا اسم خمیرشان محذوف ہے ) قتل عمر میں دیت خود قاتل پر واجب تھی ،اوراس کے علاوہ میں اس کے عاقلہ ہے لی جاتی ہے، تا کہوہ دیت پخت جھڑکی اور قاتل کے لئے بھاری آ زمائش ہو، دیت کم کرے اس کے مال کو بہت زیادہ کم کرنا۔ اورغیرعمرمیں دیت عاقلہ ہی سے لی جاتی ہے: اس لئے کہخون کورائگال کرنا بڑی خرابی کی بات ہے،اور دیت لینے ہے مصیبت ز دوں کے دلوں کی تشفی مقصود ہے۔اور قل جیسے امرعظیم میں قاتل کی لا پروائی گناہ ہے، وہ اس برینگی کرنے کا مستحق ہے۔ پھر جب ذوی الارحام (رشتہ داروں) پرصلہ رحمی واجب تھی تو حکمت خداوندی نے جایا کہ اس دیت میں سے ان پر کوئی چیز واجب کی جائے۔خواہ وہ جاہیں یاا نکار کریں ۔ اور سے بات دومعنی ہی کی وجہ ہے متعین ہوئی ہے: ان میں ہے ایک: یہ ہے کہ خطا اگر چہ تساہل کی وجہ ہے قابل گرفت ہے، پس مناسب نہیں کہ اس کوانتہائی ورجہ تک پہنچایا جائے۔ پس تھی زیادہ حقداراس بات کی جواُن (رشتہ داروں) پر واجب ہو، ان کے رشتہ دار ( قاتل ) کی طرف ہے: وہ جس میں قاتل پر تخفیف واجب ہے۔ یعنی قتل عمد کی دیت تو رشتہ داروں پرنہیں ڈالی جاسکتی۔ کیونکہ اس میں تعلیظ پیش نظر ہے۔ مگرشبہ عمداور خطا کی دیت قاتل کے رشتہ داروں پر ڈالی جاسکتی ہے، کیونکہ اس میں قاتل پر تخفیف مقصود ہے ۔۔۔ اور

دوسرے معنی: یہ بیں کہ عرب کھڑے ہوتے تھے یعنی تیار رہتے تھا ہے آ دمی کی مدد کے لئے جان ومال کے ذریعہ، جبکہ
ان کے ساتھی پر یعنی قبیلہ کے آ دمی پر حالت نگ ہوجائے۔اور وہ اس کو ضرور کی صلہ رحی اور مؤکد حق سمجھتے تھے۔اور اس
کے چھوڑنے کو بدسلوکی اور قطع رحی جانتے تھے۔ پس ان کی اس عادت نے واجب ولازم جانا کہ ان کے لئے یہ بات
(دیت) معین کی جائے ۔اور از انجملہ: یہ ہے کہ قل عمد کی دیت کوایک سال میں معجل گردانا،اور اس کے علاوہ کی دیت
کوتین سالوں میں مؤجل گردانا: اس بات کی وجہ سے جوہم نے تخفیف کے معنی سے ذکر کیا ہے۔

کوتین سالوں میں مؤجل گردانا: اس بات کی وجہ سے ہے جوہم نے تخفیف کے معنی سے ذکر کیا ہے۔

کو

# ديت كي تشكيل كس طرح عمل مين آئي؟

ویت: کا تذکرہ قرآن کریم (سورۃ النساء آیت ۹۲) میں ہے۔ مگراس کی تفصیلات احادیث میں ہیں۔ دیت کےسلسلہ میں بنیادی بات میہ ہے کہ وہ اتنازیادہ مال ہونا چاہئے جس کی ادائیگی لوگوں پر بھاری ہو، جوان کے اموال میں نمایاں کمی کرے۔ جس کی لوگوں کے نزدیک بڑی اہمیت ہو، اور جس کولوگ مشقت برداشت کر کے اداکریں، تا کہ وہ زاجر ہے۔ دیت معمولی مال مقرر کی جائے گی تو وہ ہے سود ہوگی۔

اورمال کی بیمقداراشخاص کے اختلاف سے مختلف ہوتی ہے۔ زمانۂ جاہلیت میں دیت دس اونٹ تھی۔ آنخضرت مِلاَئَهُوَيَّامُ کے جدامجد حضرت عبدالمطلب نے دیکھا کہ لوگ اس ہلکی دیت سے تل سے بازنہیں آتے تو انھوں نے دیت سواونٹ کردی۔ جس کو نبی مِلاَئْهُوَیَامُ نے برقر اررکھا (کتاب الفقہ ۳۱۲:۵)

اوراتنی دیت مقررکرنے کی وجہ یہ ہے کہ دیت عاقلہ پرواجب ہوتی ہے۔اورعرب میں اہل تناصر آ دمی کا اپنا قبیلہ ہوتا تھا۔ اور قبائل چھوٹے بڑے تھے۔ چھوٹا قبیلہ بچاس آ دمیوں کا ہوتا تھا۔ کیونکہ ان سے گا وُں آ باد ہوجا تا ہے (اور ان پر جعہ واجب ہوجا تا ہے دیکھیں رحمۃ اللہ ۱۹۶۳) اور قسامہ میں بھی بچاس آ دمیوں سے قسمیں لی جاتی ہیں۔اور بڑا قبیلہ اس کا دو چند یعنی سوآ دمیوں کا ہوتا ہے۔ چنا نچہ دیت سواونٹ مقرر کی ، تا کہ اگر قبیلہ چھوٹا ہوتو ہر شخص کے ذمے دواونٹ پڑیں۔ اور قبیلہ بڑا ہوتو ایک اونٹ اور بچھ حصہ میں آئے گا۔اور بیاس اور قبیلہ بڑا ہوتو ایک اونٹ اور بچھ حصہ میں آئے گا۔اور بیاس وقت ہے جبکہ قبیلہ در میانی حالت کا ہو،اگر بہت بڑایا بچاس سے چھوٹا ہوتو کم و بیش اونٹ اور بچھ حصہ میں آگے گا۔اور بیاس وقت ہے جبکہ قبیلہ در میانی حالت کا ہو،اگر بہت بڑایا بچاس سے چھوٹا ہوتو کم و بیش اونٹ لازم ہوں گے۔

- ﴿ زُوْرُوْرَ بِيَالْمِيْرُ لِهِ ﴾

اور ہزاردینارسوآ دمیوں سے تین سال میں وصول کئے جائیں تو ہرخض کوسالانہ تین ویناراور تہائی دیناراوا کرنا پڑے گا(۱۰۰۰+۱۰۰=۱۰۰+۳/۳۳)اور دس ہزار درہم وصول کئے جائیں تو ہرخض کوسالانہ ۳۳ درہم اور تہائی درہم اوا کرنا پڑے گا(۱۰۰۰+۱۰۰=۱۰۰+۳/۳۳)اور یہ مال کی اتنی مقدار ہے جس کی لوگوں کے نز دیک اہمیت ہے، اس لئے سونے چاندی میں سے بیدویت مقرر کی۔

سوال: خضرت عبداللہ بن عُمر و بن العاص رضی اللہ عنہما کی روایت ہے کہ جب اونٹ ارزاں ہوتے تو نبی مِیالیمَیاکیکیا دیت کم کردیتے ۔اور جب گراں ہوتے تو دیت بڑھا دیتے (مشکوۃ حدیث ۳۵۰۰)اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ اصل اونٹوں کی دیت ہے۔ پھرسونے جاندی کی دیت کومستقل دیت قرار دینا کیسے درست ہوسکتا ہے؟

جواب: اس حدیث کا مطلب ہے ہے کہ اونٹوں والے اگر سونے چاندی سے دیت اداکرنا چاہتے تو ان کے حق میں قیمت کا اعتبار کیا جا تا۔ سب لوگوں کے لئے نہیں۔ دنیا میں سب لوگ اونٹ نہیں پالتے۔ آپ ممالک کا جائزہ لیں تو لوگ دوطرح کے نظر آئیں گے: تجارت پیشار باب اموال۔ پیشہری ہیں۔ اور مولیثی پالنے والے۔ پیدیہاتی ہیں۔ عام طور پر لوگ ان دوقسموں سے تجاوز نہیں کرتے۔ اس لئے اول کے لئے سونے چاندی سے دیت مقرر کی اور ثانی کے لئے مولیثی سے ، اور پر مستقل اندازے ہیں۔

فاکدہ: دومسکوں میں اختلاف ہے: (۱) دیت صرف اونٹوں سے مقرر کی گئی ہے یا دیگر اموال سے بھی؟ امام شافعی رحمه اللہ کا قولِ جدید ہے ہے کہ صرف اونٹوں سے مقرر کی گئی ہے۔ دیگر اموال میں قیمت کا اعتبار ہے۔ اور امام ابوصنیفہ رحمه اللہ کے نزدیک تین اصناف سے بعنی اونٹ، سونے اور جاندی سے دیت مقرر کی گئی ہے، باتی اموال میں قیمت کا اعتبار ہے۔ اور امام ابو یوسف اور امام محمد رحم مما اللہ کے نزدیک دیگر اموال سے بھی دیت مقرر کی گئی ہے۔ اور بیسستیقل اندازے ہیں۔ قیمت کا اعتبار نہیں۔ قیمت کا اعتبار نہیں۔ قیمت کا اعتبار نہیں۔ شاہ صاحب قدس سرۂ نے صاحبین کا قول لیا ہے۔

(۲) جاندی ہے دیت کی مقدار کیا ہے؟ اہام شافعی رحمہ اللہ کا قول قدیم اور امام مالک رحمہ اللہ کے نزویک بارہ ہزار درہم ہیں۔اوراحناف کے نزدیک دس ہزار درہم ہیں۔شاہ صاحب رحمہ اللہ نے معلوم نہیں کس کا قول لیا ہے۔آپ کی عبارت غیرواضح ہے۔تفصیل ترجمہ کے بعد آرہی ہے۔

والأصل في الدية: أنها تجب أن تكون مالاً عظيما، يغلبُهم وينقِص من مالهم، ويجدون له بالاً عندهم، ويكون بحيث يُوَّدُوْنَه بعد مقاساة الضيقِ، ليحصل الزجر.

وهـذا الـقـدرُ يـختـلف باختلاف الأشخاص، وكان أهل الجاهلية قَدَّروها بعشرة من الإبل، فلما رأى عبد المطلب أنهم لاينز جرون بها بلَّغها إلى مائة، وأبقاها النبي صلى الله عليه وسلم عـلى ذلك، لأن العرب يومئذ كانوا أهلَ إبل، غير أن النبي صلى الله عليه وسلم عرف أن شرعه لارم للعرب والعجم وسائِرِ الناس، وليسوا كلُّهم أهلَ إبل، فقدَّر من الذهب ألف دينار، ومن الفضة اثنى عشر ألف درهم، ومن البقر مائتي بقرة، ومن الشاء ألفي شاة.

والسبب في هذا: أن مائةً رجلٍ: إذا وُزِّعَ عليهم ألفُ دينار في ثلاث سنين: أصابَ كلَّ واحد منهم في سنة: ثلاثةُ دنانير وشيئ، ومن الدراهم ثلاثون درهمًا وشيئ، وهذا شيئٌ لا يجدون لأقل منه بالاً.

والقبائل تتفاوت فيما بينها: يكون منها الكبيرة، ومنها الصغيرة، وضُبِطَتِ الصغيرة بخصين، فإنهم أدنى ما تَتَقَرَّى بهم القرية، ولذلك جُعل القسامة خمسين يمينًا، مُتَوزَّعَة على خمسين رجلًا؛ والكبيرة ضِعْفُ خمسين، فجعلت الدية مائة، ليصيب كل واحد بعيرٌ أو بعيران، أو بعير وشيئ في أكثر القبائل عند استواء حالهم.

والأحاديث التي تدل على أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا رَجُصَتِ الإبلُ خَفَضَ من المدية، وإذا غَلَتُ رفع منها، ف معناها عندى: أنه كان يقضى بذلك على أهل الإبل خاصة، وأنت إن فَتَشْتَ عامَّة البلاد وجدتهم ينقسمون إلى أهل تجاراتٍ وأموالٍ، وهم أهلُ الحضر، وأهلً رعي، وهم أهل البدو، لا يُجاوزُهم حالُ الأكثرين.

ترجمہ: اور دیت میں بنیادی بات: یہ ہے کہ دیت: ضروری ہے کہ بڑا مال ہو، جوان پر غالب آئے۔ اور ان کے مال کو گفتائے، اور وہ اس مال کے لئے اپنے نزویک بڑی اہمیت پاتے ہوں۔ اور ہووہ مال بایں طور کہ لوگ اس کوادا کریں تنگی برداشت کرنے کے بعد، تا کہ جھڑ کنا حاصل ہو ۔ اور یہ مقدار ختلف ہوتی ہے شخاص کے اختلاف سے۔ اور زمانہ جا بلیت کے لوگ دیت کا اندازہ مقرر کرتے تھے دس اونٹوں ہے، پس جب عبدالمطلب نے دیکھا کہ لوگ اس دیت کی وجہ باز نہیں آتے تو اضوں نے اس کو صوتک پہنچادیا۔ اور ای پر نبی شالیقی کیا نے بہت کو باقی رکھا۔ اس لئے کہ عرب اس زمانہ میں اونٹوں والے تھے۔ البت یہ بات ہے کہ نبی شالیقی کیا نے جانا کہ آپ کی شریعت عرب وجم اور سب لوگوں پر لازم ہے۔ اور اونٹوں والے تھے۔ البت یہ بات ہے کہ نبی شالیقی کیا ہے۔ خوانا کہ آپ کی شریعت عرب وجم اور سب لوگوں پر لازم ہے۔ اور کم اور سب لوگوں پر لازم ہزار درہم، اور سب لوگ اور شوں والے نبیس ، تو آپ نے اس کا اندازہ تھر ہایا۔ وراس کی وجہ یہ ہے کہ سوآ دمی : جب ان پر ہزار دینا تقسیم کئے گا یوں سے دو ہوگئی ہونا تھا۔ اور دراہم سے تعمیں درہم اور پھی گئی اور بیدائی چیز ہے جس سے کم کے لئے کہ کہ اور سے کوئی بڑا اور کوئی چونا تھا۔ اور چھونا تھا۔ اور جس سے گاؤں آبادہ ہوتا ہے۔ اور ای وجہ سے قسامہ: ایس بچاس کے ذریعہ سے تھا تھا۔ ایس کے ان میں سے کوئی بڑا اور کوئی چونا تھا۔ اور جس سے گاؤں آبادہ ہوتا ہے۔ اور ای وجہ سے قسامہ: ایس بچاس کے در تعمید سے تسامہ: ایس بچاس کے در تعمید سے تھا تھا۔ اور تا ہے۔ اور ای وجہ سے قسامہ: ایس بچاس کے در تعمید تھا۔ تھا۔ تی تو تو تھا۔ ان میں سے کوئی بڑا اور کوئی چونا تھا۔ اور تا کہ جس سے گاؤں آبادہ ہوتا ہے۔ اور ای وجہ سے قسامہ: ایس بچاس کے در تعمید تقسامہ: ایس بچاس کے در تعمید تقسامہ: ایس بچاس کے در تعمید تھا۔ تیم تیم سے کوئی بھی تھا۔ تیم تیم سے کوئی بھی تعمید کے در تعمید تقسامہ: ایس بھی تعمید کے در تعمید تھا۔ اور تا کیم کیم تعمید کیم تعمید کیم کیم تعمید کیم کوئی تو تعمید کیم کیم کیم کیم

گردانا گیاہے جو پچاس آ دمیوں پرتقسیم ہونے والی ہیں۔اور بڑا قبیلہ پچاس کا دوگناہے۔ پس دیت سواونٹ مقرر کی گئی،
تاکہ ہرایک کوایک یا دواونٹ پہنچیں۔ یاایک اونٹ اور پچھ پہنچے،اکثر قبائل میں:ان کا حال معتدل ہونے کی صورت میں۔
اور وہ حدیثیں جواس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ نبی طالغی آئی ہیں جب اونٹ ارزاں ہوتے تھے و دیت پست کردیتے تھے اور جب گرال ہوتے تھے و دیت اور جب گرال ہوتے تھے و دیت اور جب گرال ہوتے تھے و دیت اونچی کردیا کرتے تھے۔ پس اس کے معنی میرے نزدیک نیہ ہیں کہ آپ اس کا فیصلہ فرمایا کرتے تھے خاص طور پراونٹ والوں پر۔اوراگر آپ تفتیش کریں عام ممالک کی تو آپ لوگوں کو پائیں گے کہ وہ منقسم ہوتے ہیں:(۱) تجارتوں اوراموال والوں میں،اور وہ شہری ہیں(۲) اور ریوڑ پالنے والوں میں،اور وہ دیہاتی ہیں۔ اکثر لوگوں کا معاملہ اس سے متجاوز نہیں ہوتا۔

ملحوظہ:قولہ: ثلاثون درھما وشیئ: تمام شخوں میں عبارت ای طرح ہے۔ مگریعبارت صحیح نہیں۔ کیونکہ بارہ ہزار کونسیم کرتے ہیں تو فی نفر پورے چالیس درہم بیٹھتے ہیں۔ پس اگریہ خیال کیا جائے کہ صحیح اُر بعو ن ہوگا، توشیئ رہ جاتا ہے۔ اس کئے خیال ہیہ ہے کہ صحیح ثلاثہ و ثلاثون و شیئ ہے۔ اوراو پر بارہ ہزارتسام ہے۔ دس ہزار کونسیم کریں گے تو فی نفر ۱۳۳۳ اور تہائی: بیٹھے گا (۲۰۰۰-۱۰۰۱ - ۱۳۳۳ – ۱۳۳۳) اور اس کا قرینہ ہیہ ہے کہ جب شاہ صاحب نے پہلے مسئلہ میں صاحبین کا مسلک لیا ہوگا۔ واللہ اعلم ۔ او پر مسئلہ کی تقریراسی خیال پر کی اسلام اور عبارت میں نقدیم و تاخیر بھی ہے۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

### كفارة قتل كي حكمت

سورة النساء آیت ۹۲ میں ارشاد پاک ہے: ''اور جو تحص کی مؤمن کو نطحی سے ل کرے، اس پرایک مسلمان بردہ (غلام یا باندی) کا آزاد کرنا ہے'' چردیت کے احکام ہیں۔ اس کے بعد ارشاد پاک ہے: '' چرجس شخص کو بردہ نہ ملے تو متواتر دوماہ کے روزے ہیں۔ تو ہے کے طور پر منجا نب اللہ یہ کفارہ ہے۔ اور اللہ تعالی بڑے ملم والے، بڑی حکمت والے ہیں'' تشریخ: شبہ عمداور تل خطا میں دیت کے ساتھ کفارہ بھی واجب ہے۔ کفارہ: ایک مسلمان بردہ کو آزاد کرنا، اور وہ دستیاب نہ ہوتو متواتر دوماہ کے روزے رکھنا ہے۔ یہ کفارہ اس کئے مقرر کیا گیا ہے کہ وہ ایک عباوت ہے، جس قبل کا گناہ دُھل جا تا ہے۔ دیت تو ڈائٹ ہے۔ چونکہ دیت عاقلہ کوادا کرنی پڑتی ہے، اس لئے وہ قاتل کو خوب لعن طعن کرتے ہیں، اور اس کی جان کھا جاتے ہیں۔ چنا نچہ وہ پشیمان ہوتا ہے، اور آئندہ ایک حرکت نہیں کرتا۔ دیت کا یہی فائدہ ہے۔ ہوتا ہے اور آئندہ ایک حرکت نہیں ہوتا۔ اور کفارہ سے بندے اور اللہ کے درمیان پشیمانی پیدا ہوتی ہے۔ بندہ خدا کے سامنے شرمسار ہوتا ہے، اور آئندہ ایک عین 'لیطور تو ب' کا یہی مطلب ہے۔ آیت پاک میں 'لیطور تو ب' کا یہی مطلب ہے۔ آیت پاک میں 'لیطور تو ب' کا یہی مطلب ہے۔ آیت پاک مین 'لیطور تو ب' کا یہی مطلب ہے۔ آیت پاک میں 'لیطور تو ب' کا یہی مطلب ہے۔ آیت پاک مین 'لیطور تو ب' کا یہی مطلب ہے۔ آیت پاک میں 'الی میں آئی کو تو بالی میں آئی کا تو تو تا کو تا کو تا کو تا کہ کو تا کہ کو تا کہ کو تا کو تا کہ کو تا کہ کو تا کہ کو تا کو تو تا کو تا ک

قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ الآية.

أقول: إنما وجب في الكفارة تحرير رقبة مؤمنة، أو إطعام ستين مسكينا: ليكون طاعةً مُكَفِّرَةً له فيما بينه وبين الله؛ فإن الديةَ مَزْجَرَةٌ، تورث الندم بحسب تضييق الناس عليه، والكفارة فيما بينه وبين الله تعالى.

ترجمہ: کفارہ میں ایک سلمان بردہ کا آزاد کرنا، یاسا تھ مسکینوں کو کھلانا (بیتسام ہے) اس لئے واجب ہواہے کہ وہ (تحریر الطعام) اس کے لئے گناہ مٹانے والی عبادت بن جائے، اس کے اور اللہ کے مابین ۔ پس بیشک دیت زجر کا ذریعہ ہے، وہ پشیمانی پیدا کرتی ہے اس پرلوگوں کے تگی کرنے کے اعتبار سے ۔ اور کفارہ (پشیمانی پیدا کرتا ہے) اس کے اور اللہ کے مابین ۔ ملحوظہ: قولہ: أو إطعام ستین مسکینا: تمام شخوں میں ای طرح ہے گریتسام ہے ۔ ساٹھ مسکینوں کو کھلانا ظہار کے کفارہ میں ہے۔ قبل کے کفارہ میں بردہ نہ ملنے کی صورت میں دوماہ کے متواتر روز ہیں ۔ پس أو (خرف تخییر ) بھی سے خیس ۔ میں ہے۔ تل کے کفارہ میں بردہ نہ ملنے کی صورت میں دوماہ کے متواتر روز ہیں ۔ پس أو (خرف تخییر ) بھی سے خیابیں ۔

## قتل تین ہی صورتوں میں جائز ہے

کیونکہ قصاص کے خوف سے ہرکوئی کسی گوتل کرنے ہے رُک جائے گا پس دونوں کی جان محفوظ رہے گی۔اور قصاص کے سبب قاتل ومقتول کے قبائل بھی محفوظ ومطمئن رہیں گے۔ کیونکہ لوگ قاتل غیر قاتل کا لحاظ نہیں کرتے، جو بھی ہاتھ آتا ہے اس کونمٹادیتے ہیں۔اور جواب اور جواب الجواب کا پیسلسلہ چلتارہتا ہے،اور فریقین کی ہزاروں جانیں چلی جاتی ہیں، پس ایک قصاص میں ہزاروں جانوں کا بچاؤے۔اسی مصلحت کلید کی وجہ سے قصاصاً قتل کرنا جائز ہے۔

دوسری صلحت — شادی شده زنا کارکوسنگسار کرنا — زناتمام مذاہب میں بہت بڑے گناہوں میں شار ہے۔اور شادی شده زانی کوتل کرناانسانی فطرت کا نقاضا ہے۔انسان اگرسلیم المز ان ہوتو وہ اس پرغیرت کھا تا ہے کہ اس کی ہوی میں کوئی اس کے ساتھ مزاحمت کرے، جیسے دوسرے چوپایوں کا حال ہے۔ گر جانو را پیے مواقع میں لڑتے ہیں۔اور مرتے مارتے ہیں۔اور انسان جانتا ہے کہ باہم لڑنامملکت کو ویران کرتا ہے، اس لئے وہ قانون کا سہارالیتا ہے۔ چنانچہ ان پر بیہ بات واجب کی گئی کہ محسن زانی کو صفحہ سی سے مٹادیا جائے تا کہ عورتوں کو خراب کرنے کا سلسلہ موقوف ہو (رحمۃ اللہ اندام) بات واجب کی گئی کہ محسن زانی کو صفحہ سی معلوق کی کرنا ہے۔ مرتد:االلہ کے دین کے مقابلہ میں ہے با کی اختیار کرتا ہے۔اور دین کے مقابلہ میں ہو مصلحت ملحوظ رکھی گئی ہے اس کو پامال کرتا ہے۔ پس اس کو چلتا کرنا ایک ہمصلحت ہے۔اور دین کے قیام اور رسولوں کی بعثت میں جو مصلحت ملحوظ رکھی گئی ہے اس کو پامال کرتا ہے۔ پس اس کو چلتا کرنا ایک

فائدہ: فقد میں اِن تین شخصوں کے علاوہ بھی چندلوگوں کافتل جائز رکھا گیاہے۔ مثلاً حملہ آورکوئل کرنا جائز ہے۔ اورامام مالک رحمہ اللہ کے نزدیک اس راہ زن کو بھی جس نے کسی کوئل نہیں کیا بقتل کرنا جائز ہے۔ کیونکہ ان کے نزدیک امام کواختیار ہے کہ چاروں سزاؤں میں سے جو سزامناسب خیال کرے، دے (رحمۃ اللہ ۱۳۵۰) ای طرح جادوگراورا غلام کرنے والے کو قتل کرنے کا احادیث میں ذکر آیا ہے: پس ان کو تا ویل کے ذریعہ مذکورہ تین مصالح کلیہ کی طرف لوٹایا جائے گا۔ مثلاً: حملہ قتل کرنے کا احادیث میں شامل ہے۔ آدمی اپنی جان بچانے کے لئے حملہ آدر کوئل کرتا ہے۔ اوراہ زن: مرتد کے ساتھ ملحق ہے، کیونکہ دونوں فقتہ پرداز ہیں (بیفائدہ کتاب میں ہے)

فاکدہ: مرتد کافل محض ارتداد کی وجہ سے نہیں ہے۔ بلکہ اس کی فتنہ پردازی کے اندیشہ ہے۔ چنانچے مرتدہ کوفل نہیں کیا جاتا۔ نظر بند کردیا جاتا ہے۔ اور دوسری عورتوں کواس سے ملنے ہے روک دیا جاتا ہے۔ اور مرد کوفظر بند نہیں کیا جاسکتا۔ یہ بات مرد کے موضوع کے خلاف ہے۔ اور جب اس کو گھو منے پھرنے کی آزادی ہوگی تو وہ لوگوں کے ذہن بگاڑے گا، اور فتنہ میں مبتلا کرے گا،اس کے اس کوفل کرنا ضروری ہے۔

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يحل دمُ امرِي مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله، إلا بإحدى ثلاثٍ: النفسُ بالنفس، والثيبُ الزانى، والمفارِقُ لدينه: التاركُ للجماعة " أقول: الأصل المُجْمَعُ عليه في جميع الأديان: أنه إنما يجوز القتلُ لمصلحةٍ كليةٍ، لا تتأتى

بدونه، ويكون تركها أشدَّ إفسادًا منه، وهو قوله تعالى: ﴿ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ ﴾

وعندما تَصَدَّى النبى صلى الله عليه وسلم للتشريع وضرب الحدود: وجب أن يَضْبِطَ المصلحة الكلية المُسَوِّعَة للقتل؛ ولو لم يَضْبِطُ وترك سُدى: لقتل منهم قاتلٌ من ليس قتلُه من المصلحة الكلية، ظنًا أنه منها، فضبط بثلاث:

[١] القصاصُ: فإنه مزجرةٌ، وفيه مصالحُ كثيرةٌ، قد أشار الله تعالى إليها بقوله: ﴿وَلَكُمْ فِيُ الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَّا أُوْلِي الْأَلْبَابِ﴾

[۲] والثيب الزانى: لأن الزنا من أكبر الكبائر فى جميع الأديان، وهو من أصلِ ما تقتضيه الحبلة الإنسانية، فإن الإنسان عند سلامة مزاجه يُخلق على الغيرة: أن يُزاحمَه أحدٌ على موطوء ته كسائر البهائم، إلا أن الإنسان استوجب أن يَعْلم ما به إصلاح النظام فيما بينهم، فوجب عليهم ذلك.

[٣] والمرتد: اجْتَراً على الله ودينه، وناقض المصلحة المرعية في نصب الدين وبعثِ الرسل. وأما ماسوى هؤلاء الثلاث: مما ذهبت إليه الأمة، مثلُ الصائل، ومثلُ المحارب، من غير أن يَقْتُلَ أحدًا، عند من يقول بالتخيير بين أَجْزيَةِ المحارب: فيمكن إرجاعُه إلى أحد هذه الأصول.

ترجمہ: تمام فداہب میں شفق علیہ اصول ہے ہے کہ آگی کی ایم صلحت کلیہ ہی کی وجہ سے جائز ہے جو بدول قبل حاصل نہ ہو گئی ہو۔ اور اس صلحت کونظر انداز کر ناخرا ہی بیدا کرنے کے اعتبار سے آل سے زیادہ تحت ہو ۔ اور جب بی مطابقاً کیا قانون سازی اور سزا کمیں مقرر کرنے کے در ہے ہوئے تو ضروری ہوا کہ آپ اس مصلحت کلیے کو مضبط فرما کمیں جو آل کو جائز کرنے والی ہے۔ اور اگر آپ اس کو مضبط نہ فرما تے ، اور آپ اس کو مجمل چھوڑ دیتے تو قبل کرنے والی کرنا اوگوں میں ہو تا کہ ہوئے کہ وہ آل کر ناصلحت کلیہ سے ہے۔ پس آپ نے میں ہوئے کہ وہ آل کر ناصلحت کلیہ سے ہے۔ پس آپ نے تین چیز وں تے بین فرمائی: ۔ (۱) قصاص: پس بیشک وہ شہیے کا ذریعہ ہو اور اس میں بہت کی جیس سے اس کی اور سے جس کوانسانی جبات کے کہ زنا تمام غذا ہم بیش بڑے گنا ہوں سے بھی بڑا گناہ ہے۔ اور وہ اس بات کی اصل سے جس کوانسانی جبات ہے کہ اس کی بیوی میں کوئی مزاجمت کرے۔ جسے حیوانات کا حال ہے۔ گریہ بات ہے کہ انسان واجب ہوئی ان پر یہ بات کی ذریعہ لوگوں کے درمیان نظام کی اصلاح ہوتی ہے کہ انسان واجب والی من واجب ہوئی ان پر یہ بات بی خیارت کی اس کے خراجہ کی نائم کی اصلاح ہوتی ہے (۱) اور وہ قانون کی بات کہ بدوں مزاجمت مسئلہ پابندی کرنا ہے ) کہن واجب ہوئی ان پر یہ بات یعنی ان کے لئے تی زائی کا قانون بنادیا گیا، تاکہ بدوں مزاجمت مسئلہ علیہ ہوجائے ۔ (۲) اور مرتہ دولیری کی اس نے اللہ اور اللہ کے دین کے خلاف ، اور اس مطلحت کو تو ٹر اجو کھو ظرکھی ہوئی مورث ہو اس موجائے ۔ (۲) اور مرتہ دولیری کی اس نے اللہ اور اللہ کے دین کے خلاف ، اور اس مطلحت کو تو ٹر اجو کھو ظرکھی ہوئی

ہے دین کے قیام اور رسولوں کی بعثت میں — ( فائدہ ) اور رہے وہ آل جوان تین کے علاوہ ہیں: ان قبلوں میں ہے جن کی طرف امت گئی ہے، جیسے حملہ آور ، اور جیسے راہ زن ، بدوں اس کے کہوہ کسی گوتل کرے ، اس امام کے نز دیک جوراہ زنوں کی سزاؤں میں تخییر کے قائل ہیں: پس ممکن ہاس کولوٹا نا اُن اصولوں میں ہے کسی ایک کی طرف۔
کی سزاؤں میں تخییر کے قائل ہیں: پس ممکن ہاس کولوٹا نا اُن اصولوں میں سے کسی ایک کی طرف۔

#### قسامه كى حكمت اوراس كاسبب

صدیث — حضرت ابن عباس رضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ زمانہ جاہلیت میں قسامہ کا پہلا واقعہ بنوہاشم میں پیش آیا تھا۔ ایک ہاشی کو قریش کی ایک دوسری شاخ کے آدمی نے مزدور رکھا۔ اور سفر میں لے گیا۔ مزدور نے اونٹ کے ہیر باند ھنے کی رسی ایک دوسرے ہاشی کو دیدی۔ اس پر مزدور رکھنے والے نے اس کوتل کر دیا، اور معاملہ چھپادیا۔ مگر مرنے والے نے ایک مینی کووسیت کی کہ وہ اس قبل کی خبر ابوطالب کو پہنچائے۔ جب ابوطالب کو اس کی اطلاع ہوئی تو وہ قاتل کے پاس گئے۔ اور کہا: تین باتوں میں سے ایک بات پند کر: یا تو دیت کے سواونٹ اواکر کہ تو نے ہمارے آدمی کوتل کیا ہے۔ یا تیری قوم کے اور کہا: تین باتوں میں کھا کیں کہ تو نے اس کو تی تیار ہوگئی۔ مگر ایک عورت نے اپنے لڑکے کے لئے ابوطالب سے معافی لے تذکرہ کیا۔ اس کی قوم شمیس کھا نیں۔ ابن عباس شم کھا کی ، اور ایکٹی نے بل کہ وارٹ کے ابوطالب سے معافی لے کی ، اور ایکٹی نے نیل کہ وارٹ کے بیال دواونٹ پیش کر دیئے۔ باتی اڑتا لیس آدمیوں نے جھوٹی تشمیس کھا کیں۔ ابن عباس شم کھا کر بیان کرتے ہیں کہ مال یور انہیں ہوا تھا کہ سب مرگئے (بخاری حدیث ۱۳۸۵)

حدیث — عبداللہ بن مهل اوران کا پچائیے۔ بن سعود خیبر گئے۔ بیداقعت حدیبیے بعد کا ہے۔ وہاں پہنچ کردونوں
ایک دوسرے سے جدا ہو گئے۔ اورا پنی اپنی جائدادیں دیکھنے چلے گئے۔ پھر جب مخیصہ عبداللہ کے پاس پہنچ تو وہ مرے
ہوئے اپنے خون میں لتھوں ہوئے سے وہ ان کو فن کر کے مدینہ آئے۔ اور مقتول کا بھائی عبدالرحمٰن اور محیصہ اوران کے
بھائی حویقہ خدمت نبوی میں حاضر ہوئے۔ اور ما جرابیان کیا۔ آپ نے فرمایا: تم قسمیں کھاؤگے کہ عبداللہ کوفلال شخص نے
قتل کیا ہے؟ اورایک روایت میں ہے کہ تم گواہ پیش کروگے کہ اس کوفلال نے قتل کیا ہے؟ اُٹھوں نے کہا: جب ہم وہاں
موجو وزمیں تھے، اور ہم نے اپنی آ کھے ہیں ہیں کہ کھا تو ہم قسمیں کیسے کھا کیں؟! اورایک روایت میں ہے کہ ہمارے پاس گواہ
نہیں ہیں! آپ نے فرمایا: تو یہود پچاس قسمیں کھا کر تمہارے مطالبہ سے سبکدوش ہوجا کیں گے! اان لوگوں نے کہا: ہم ان
کوشمیں کیسے ما نیں وہ تو کفار ہیں! چنا نچہ نبی طالبہ نے عبداللہ کی دیت اپنی پاس سے ادا فرمائی۔ اورایک روایت میں
ہے کہ رسول اللہ طالبہ نے اس کو لین زمین کیا کہ عبداللہ کا خون را گاں جائے، چنا نچرز کو ہے کے اونٹوں میں سے سواونہ دیت میں ادا فرمائے (جامع الاصول حدیث 2018)

تشریح: قسامہ اور تم کے معنی ہیں: حلف برداری ۔ یعنی اگر اور ن حصک کی جگہ مقتول پایا جائے۔ اور ہر چند کوشش کے باوجود قاتل کا پیتہ نہ چلے، تو قاتل کا پیتہ جلائے گی آخری صورت ہیہ ہے کہ جہاں لاش ملی ہے وہاں کے پچاس آدمیوں سے متم کی جائے کہ نہ انھوں نے قبل کیا ہے، نہ وہ قاتل کو جانے ہیں۔ اگر وہ قسمیں کھالیں توبستی والوں پردیت لازم ہوگ ۔
قسامہ کے ذریعہ جھگڑ انمٹایا ہے۔ اور قسامہ میں بڑی مصلحت ہے۔ کیونکہ قبل بھی مخفی جگہ میں یا تاریک رات میں ہوتا ہے، جہاں کوئی گواہ نہیں ہوتا ہے، مور قسامہ کے ذریعہ جھگڑ انمٹایا ہے۔ اور قسامہ میں بڑی مصلحت ہے۔ کیونکہ قبل بھی مخفی جگہ میں یا تاریک رات میں ہوتا ہے، جہاں کوئی گواہ نہیں ہوتا، ایسی صورت میں قاتل کی ہوگ تو وہ خرور نشاندہ کی ایک صورت قسامہ ہے۔ کیونکہ مقتول کے ورثاء تسمیں کھانے کے اور اگر اس تھا ہوگا تو وہ ضرور نشاندہ کی کرے گا جھوٹی قسم نہیں کھائے گا۔ اور اگر اس تسے گاؤں آباد ہوتا ہے۔ کی فقتی بڑی تعداد میں اگر کوئی بھی قاتل سے واقف ہوگا تو وہ ضرور نشاندہ کی کرے گا جھوٹی قسم نہیں کھائے گا۔ اور اگر اس تسے گاؤں آبادہ ہوجائے گا۔ اور اگر اس تسے گاؤں گائی ہوجائے کہ کرچوڑ دیا جائے کہ گواہ نہیں لاہ داموا ملد رفع دیے تو ہوئی تھوک دیگا، اس کے ضرور کی ہے کہ میں مقتول کے درثاء کا دعوی مان لیا جائے ، تو ہرکوئی اپنے دیمن پردعوی ٹھوک دیگا، اس کے ضرور کی ہے کہ میں مقتول کے درثاء کا دعوی مان لیا جائے ، تو ہرکوئی اپنے دیمن پردعوی ٹھوک دیگا، اس کے ضرور کی ہے کہ قسامہ سے فیصلہ کیا جائے۔

قسامہ کی علت : قسامہ کے سبب میں اختلاف ہے کہ کس صورت میں قسامہ ہوگا ،اور کس صورت میں نہیں ہوگا؟:
احناف کے نزدیک :اگرکوئی ایسی لاش ملی ہے جس پرزخم کا نشان ہے ،مثلاً اس کو پیٹا گیا ہے یا گلا گھونٹا گیا ہے ،اوروہ لاش ایسی جگھ میں ملی ہے جو کسی قوم کی حفاظت ونگرانی میں ہے ، جیسے محلّہ یا مسجد یا کسی گھر میں ملی ہے (یابستی سے اتنی قریب ملی ہے کہ فریاد کرنے والے کی آواز لوگوں تک پہنچ سکتی ہے ) تو قسمیں کھلائی جا نمیں گی ۔اوراگر لاش پرکوئی نشان نہیں ،اور ڈاکٹری رپورٹ بھی طبعی موت کی ہے یا گاؤں سے بہت دورویرانہ میں ملی ہے تو قسامہ نہیں ہوگا۔احناف نے بی علت عبداللہ بن بہل کے واقعہ سے اخذ کی ہے۔ کیونکہ وہ واقعہ زمانۂ اسلام کا ہے۔

اور شوافع وغیرہ کے نزویک: اگر کوئی مقتول پایا گیاہے، اور کسی شخص پر شبہ ہے کہ اس نے قبل کیا ہے۔ اور بیشبہ یا تو مقتول کے نزعی بیان سے پیدا ہواہے، یا ناتمام شہادت (ایک شخص کی گواہی) سے، یا اس قتم کی کسی اور بات سے، مثلاً قبل کی جگہ سے ایک شخص خون آلود خبر کیکر بھاگا تو قسامہ ہوگا۔ اور اگر کسی پر کوئی شبہ بیس تو قسامہ نہیں ہوگا۔ ان حضرات نے بیہ علت: ابوطالب کے فیصلہ والے واقعہ سے اخذ کی ہے۔ اس واقعہ میں ایک شخص نے خبر دی تھی، جس سے شبہ بیدا ہوا تھا۔

واعلم: أنه كان أهل الجاهلية يحكمون بالقسامة، وكان أولُ من قضى بها أبو طالب، كما بين ذلك ابن عباس رضى الله عنهما، وكان فيها مصلحة عظيمة: فإن القتل ربما يكون في المواضع الخفية والليالي المظلمة، حيث لاتكون البينة، فلو جُعل مثلُ هذا القتل هدرًا، لا جتراً الناس عليه، وَلَعَمَّ الفسادُ؛ ولو أُخذ بدعوى أولياءِ المقتول بلاحجة، لادَّعٰى ناسٌ على

كل من يُعَادُونَه، فوجب أن يؤخذ بأيمانِ جماعةٍ عظيمةٍ، تَتَقَرَّى بها قريةٌ، وهم خمسون رجلاً، فقضى بها النبي صلى الله عليه وسلم، وأَثْبَتَهَا.

واختلف الفقهاءُ في العلة التي تُدار عليه القسامة:

فقيل: وجودُ قتيل، به أثرُ جراحةٍ، من ضرب أو خَنِقٍ، في موضع هو في حفظ قوم، كمحلة، ومسجد، ودار، وهذا مأخوذ من قصة عبد الله بن سهل، وُجد قتيلاً بخيبر، يَتَشَحَّطُ في دمه. وقيل: وجودُ قتيلٍ وقيامٍ لوثٍ على أحدٍ أنه القاتل، بإخبار المقتولِ، أو شهادةٍ دون النصاب،

و نحوہ، و هذا مأخو ذ من قصة القسامة التي قضى بھا أبو طالب. ترجمه: اور جان ليس كه زمانهُ جاہليت كے لوگ قسامه كه ذريعه فيصله كيا كرتے تھے۔ اورسب سے پہلے جس نے قسامه كے ذريعه فيصله كيا، وہ ابوطالب تھے، جيسا كه ابن عباسؓ نے بيہ بات بيان كى ہے۔ اور قسامه ميس بروى مصلحت ہے: كيونكة قل بھى مخفى جگہوں ميں اور تاريك راتوں ميں ہوتا ہے جہاں گواہ نہيں ہوتے، پس اگراس قتم كے قبل كورائگاں كرديا

کیونکہ قبل بھی مخفی جگہوں میں اور تاریک را توں میں ہوتا ہے جہاں گواہ بیں ہوتے ، پس اگر اس فتم کے قبل کورائگاں کردیا جائے تو لوگ قبل پر دلیر ہوجا ئیں گے، اور فساد عام ہوجائے گا۔ اور اگر بے دلیل مقتول کے ورثاء کا دعوی مان لیا جائے ، تو لوگ ہراٹ خص پر دعوی کریں گے جس سے وہ دہنی رکھتے ہیں۔ پس ضروری ہوا کہ ایس بڑی ہراٹ خص پر دعوی کریں گے جس سے وہ دہنی رکھتے ہیں۔ پس ضروری ہوا کہ ایس بڑی ہری ہماعت کی قسموں کولیا جائے جن سے گاؤں آباد ہوتا ہے۔ اور وہ پچاس مرد ہیں (عورتوں بچوں فتے میں نہیں بی جائیں گی) پس نبی میں افتیا ہے اس کا فیصلہ کیا ، اور اس کو ثابت رکھا ۔ اور فقہاء نے اُس علت میں اختلاف کیا ہے جس پر قسامہ گھو مایا جاتا ہے: پس کہا گیا: علت : ایس مقتول کا پایا جانا ہے جس پر کسی رخم کا نشان ہو، جسے پٹینا یا گھلا گھوٹٹنا، ایس جگہ میں ( لاش ملی ہو ) جو کسی قوم کی حفاظت میں ہو، جسے محلہ اور میں اور کہا گیا: مقتول کا پایا جانا اور کسی پر شبہ کا موجود ہونا ہے کہ وہ بی قاتل ہے : تھے ، جوابی خون میں تھر ہوئے تھے ۔ اور کہا گیا: مقتول کا پایا جانا اور کسی پر شبہ کا موجود ہونا ہے کہ وہ بی قاتل ہے : مقتول کے بتلانے سے ، یانصاب سے کم گوائی سے ، اور اس کے مانند سے ۔ اور ریہ بات قسامہ کے اس واقعہ سے کی ہوئی ہے ، مقتول کے بتلانے سے ، یانصاب سے کم گوائی سے ، اور اس کے مانند سے ۔ اور ریہ بات قسامہ کے اس واقعہ سے کی ہوئی ہے ، مقتول کے بتلانے سے ، یانصاب سے کم گوائی سے ، اور اس کے مانند سے ۔ اور ریہ بات قسامہ کے اس واقعہ سے کی ہوئی ہے ، مقتول کے بتلانے سے ، یانصاب سے کم گوائی سے ، اور اس کے مانند سے ۔ اور ریہ بات قسامہ کے اس واقعہ سے کی ہوئی ہے ۔

جس میں ابوطالب نے فیصلہ کیا ہے۔ کہ کہ

### ذمی کی نصف دیت ہونے کی وجہ

حدیث — حضرت عبدالله بن عُمر و بن العاص رضی الله عنهما سے مروی ہے کہ '' کافر ( ذمی ) کی دیت : مسلمان کی دیت سے آدھی ہے'' (مشکوۃ حدیث ۳۴۹۲) اور نسائی اور تریزی کی روایت میں ہے : عَـفْـلُ اُهـلِ الـذمة: نسصف عـقـل الـمسلمين: وهم اليهود و النصاری: ذميوں کی یعنی يہودونصاری کی دیت بمسلمانوں کی دیت سے آدھی ہے (جامع الـمسلمين: وهم اليهود و النصاری : ذميوں کی یعنی يہودونصاری کی ديت بمسلمانوں کی ديت سے آدھی ہے (جامع الـمسلمين: وهم اليهود و النصاری : ذميوں کی ایعنی يہودونصاری کی ديت بمسلمانوں کی ديت سے آدھی ہے (جامع الـمسلمين کيوں کا ديت بين مسلمانوں کی ديت سے آدھی ہے اس کا دیت کو دیت کو دیت کا دیت کا دیت کو دیت ک

الاصول عديث ٢٣٩٦ كتاب الديات)

تشریخ: ذمیوں کی دیت: مسلمانوں کی دیت ہے آ دھی دووجہ ہے :

پہلی وجہ: پہلے بیان کی جا چکی ہے کہاسلام کی عظمت ظاہر کرنا ضروری ہے۔اوروہ اس طرح ظاہر ہوگی کہ مسلمان کو کافر پرتز جیح دی جائے،ورنہ صدف اورخز ف ایک مول ہوجائیں گے۔

دوسری وجہ ذمی کے تل سے مسلمانوں میں بہت کم بگاڑ پیدا ہوتا ہے، اور اس میں گناہ بھی زیادہ نہیں۔ کیونکہ کافر درحقیقت مباح الدم ہے۔ اس کاخون عارضی طور پرعقد ذمہ کی وجہ سے محفوظ ہوا ہے، پس اس کافتل بخس کم جہاں پاک کی مثال ہے۔ مگر بایں ہمہ ذمی کافتل گناہ ، فلطی اور زمین میں فساد پھیلا نا ہے۔ اس لئے اس کی ہلکی ویت یعنی آ دھی ویت اواکرنی ضروری ہے۔

فا کدہ: پی حکمت امام مالک رحمہ اللہ کے مسلک پر بیان فر مائی ہے۔ امام شافعی رحمہ اللہ کے نز دیک ذمی کی دیت اور بھی کم ہے: اگر وہ یہودی یا عیسائی ہے تو اس کی دیت جار ہزار درہم یعنی مسلمان کی تہائی دیت ہے، اور مجوسی یا ہندو ہے تو کل آٹھ سودرہم ہیں۔

اوراحناف کے نزدیک: ذمی اورمسلمان کی دیت ایک ہے۔اورروایات اس باب میں مختلف ہیں۔احناف کی دلیل درج ذیل دوروایتیں ہیں:

کیملی روایت: مراسل افی داؤد (س۱۱ باب دیدة الذمی) میں حضرت سعید بن مستب رحمه اللہ سے مروی ہے: دیدهٔ کلّ ذی عهد فی عهده ألف دیناد :رسول اللہ صِلاَئِیَا اِیْم نے فرمایا: '' ہروہ مخص جس سے عہدو پیان ہو: زمانهٔ عہد میں اس کی دیت ایک ہزار ہے''

قال صلى الله عليه وسلم: "ديةُ الكافر نصاف دية المسلم"

أقول: السبب في ذلك ماذكرنا قبلُ: أنا بجب أن يُنوَّه بالملة الإسلامية، وأن يُفَطَّلَ

المسلمُ على الكافر، ولأن قتل الكافر أقلُّ إفسادًا بين المسلمين، وأقلُّ معصيةً، فإنه كافر مباحُ الأصل، يَندفع بقتله شعبةٌ من الكفر، وهو مع ذلك ذنبٌ وخطيئةٌ وإفساد في الأرض، فناسب أن تخفف ديته.

تر جمہ بیں کہتا ہوں :سبب (حکمت) اس میں وہ بات ہے جس کوہم نے قبل ازیں ذکر کیا ہے کہ(۱) ضروری ہے کہ ملتِ اسلامی کی شان بلند کی جائے ۔اور یہ بات ہے کہ مسلمان کو کا فرپرتر جے دی جائے (۲) اوراس کئے کہ کا فرکا قبل : بہت کم ہے مسلمانوں کے درمیان بگاڑ پیدا کرنے کے اعتبار سے یعنی مسلم معاشرہ پرائن کا کوئی خاص اثر نہیں پڑتا۔اور بہت کم ہے سلمانوں کے درمیان بگاڑ پیدا کرنے کے اعتبار سے یعنی مسلم معاشرہ پرائن کا کوئی خاص اثر نہیں پڑتا۔اور وہ قبل ہے گناہ کے اعتبار سے ، پس میشک وہ مباح الاصل کا فر ہے۔اس کے قبل سے دفع ہوتی ہے کفر کی ایک شاخ ۔اور وہ قبل بایں ہمہ گناہ اور فیل میں بگاڑ پھیلا نا ہے ، پس مناسب ہے کہ اس کی دیت ہلکی کی جائے۔

ہم کیا ہا وہ فیل میں بگاڑ پھیلا نا ہے ، پس مناسب ہے کہ اس کی دیت ہلکی کی جائے۔

### بُنین میں بُر دہ واجب ہونے کی وجہ

حدیث — دوعورتیں لڑیں۔ایک نے دوسری کو پھریاڈ نڈا مارا۔جس سے اس کا پیٹ کا بچگر گیا۔ نبی مِطَالِعَمَاتِیمُ نے اس میں بُر دہ:غلام یا باندی کا فیصلہ فر مایا (مشکوۃ احادیث ۳۴۸۷ تا ۳۴۸۹)

تشری بختین (بیٹ کے بچہ) میں دوجہتیں ہیں ایک اس کے منتقل جان ہونے کی۔اس لحاظ سے جان کے بدلہ میں جان ہونی چاہئے۔دوم:اس کے مال کا جزءاورعضو ہونے کی۔ کیونکہ ابھی وہ مال کے تابع تھا،مستقل نہیں۔اس لحاظ سے جنین کو مجروح (زخموں) کے بمزلہ قرار دینا چاہئے۔ چنانچہ نبی شلافی کیا گئے نے دونوں جہتوں کا لحاظ کرکے بردہ واجب کیا،جوجان بھی ہے اور مال بھی۔پس قربان جائے اس عدل وانصاف کے!

وقضى صلى الله عليه وسلم في الإملاص بِغُرَّةٍ: عبدٍ أو أمةٍ.

اعلم: أن الجنين فيه وجهان:

[1] كونه نفساً من النفوس البشرية، ومقتضاه: أن يقع في عوضه النفسُ.

[٢] وكونه طرفًا وعضوًا من أمه، لايستقل بدونها، ومقتضاه: أن يُجعل بمنزلة سائر الجروح في الحكم بالمال، فَرُوْعِيَ الوجهان: فَجُعل دِيتُه مالاً: هو آدمي، وذلك غاية العدل.

تر جمہ:جان لیں کہ جنین میں دو پہلو ہیں:(۱)اس کا جان ہونا انسانی جانوں میں ہے۔اوراس کا تقاضا یہ ہے کہاس کے بدلہ میں نفس واقع ہو(۲)اوراس کااپنی مال کا ککڑااورعضو ہونا۔وہ اپنی مال کے بغیر مستقل نہیں۔اوراس کا تقاضا یہ ہے۔ —ھیر نوکڑ کر کہائے کہ کہ ا که گردا ناجائے وہ دیگرزخموں کے بمنزلہ، مال کے ذریعہ فیصلہ کرنے میں — پس دونوں جہتوں کی رعایت کی گئی: پس اس کی ویت ایسامال گردانی گئی جو کہ وہ انسان ہے۔اور بیا نتہائی درجہ کا انصاف ہے! ۸

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

# زخمول کے احکام اوران کی حکمتیں

جوظم وتعدّی انسان کے اعضاء پر کی جائے بیٹی جان کریاغلطی ہے کوئی عضو کاٹ دیا جائے ، یازخم لگایا جائے ،اوراس سے آ دمی کی موت واقع نہ ہوتو اس کا حکم تین اصولوں پرمبنی ہے :

اصل اول - زخم عمداً ہواور مساوات ممکن ہوتو قصاص واجب ہے - اگرزخم عمداً لگا یہ و، یا کوئی عضوکا ٹا ہو، اور برابری ممکن ہو، اور زخم کے سرایت کرنے کا ، اور آ دی کی ہلاکت کا اندیشہ نہ ہوتو قصاص واجب ہے۔ اور اس کی بنیاد: سورۃ المائدہ کی آیت ہمکن ہو، اور زخم کے سرایت کرنے کا ، اور آ دی کی ہلاکت کا اندیشہ نہ ہوتو قصاص واجب ہے۔ اور اس کی بنیاد: سورۃ المائدہ کی آیت ہم ہے۔ ارشاد یا ک ہے: ''اور ہم نے اُن (یہود) پرائس (تورات) میں فرض کیا کہ جان کے بدلے جان ، اور آ کھے کے بدلے آ تکھ ، اور زخموں میں بدلہ ہے'' اور گذشتہ شریعتوں کے وہ احکام جو ہماری شریعت میں بلائمیر نقل کئے گئے ہیں وہ ہمارے لئے بھی جمت ہیں۔ اور ایسے زخموں میں قصاص کی وجہ ہے کہ اس میں بڑی زندگی ہے، ورنہ پیسلسلہ لا بتنا ہی صدتک چاتا رہےگا۔ قصاص کی وجہ وہی جو نفس میں قصاص کی وجہ ہے کہ اس میں بڑی زندگی ہے، ورنہ پیسلسلہ لا بتنا ہی صدتک چاتا رہوگی ، اور ایسارت زائل ہو جائے گاری ، جس سے بصارت زائل ہوگی ، اور آ مکھ جائے ، اور ایسارت زائل ہوجائے گے۔ بیز کیب حضرت علی رضی اللہ ہوا آ مکینہ اس کی آ تکھ کے (نصب الرایہ : ۴۵ میں اللہ عنہ بی اور بصارت زائل ہوجائے گی ۔ بیز کیب حضرت علی رضی اللہ عنہ بی آئی ہے (نصب الرایہ : ۴۵ میں ا

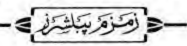
دانت کا قصاص: ریتی (رندے) کے ذریعہ لیاجائے ۔۔ اگر کسی نے دوسرے کا دانت توڑ دیا تو سوہن ہے اس کا دانت ریت دیاجائے ،اکھاڑا نہ جائے کہ اس میں زیادہ تکلیف ہے ( مگراب انجکشن دیکرا کھاڑنا زیادہ آسان ہے )

دیگرزخموں کا قصاص: جوزخم موضحہ جیسے ہیں یعنی ان میں مساوات ممکن ہے تو ان میں بھی قصاص واجب ہے۔ اور ان میں قصاص کا طریقہ بیہ کرزخم کی گہرائی کا اندازہ کر کے ،اس کے بقدر چھری پکڑی جائے۔ پھرا تنازخم لگایا جائے — اوراگرزخم ایسا گایا ہے کہ ہڈی ٹوٹ گئی ہے تو قصاص نہیں لیا جائے گا، بلکہ دیت واجب ہوگی، کیونکہ ہڈی تو رٹے میں ہلاکت کا اندیشہ ہے۔

انگایا ہے کہ ہڈی ٹوٹ گئی ہے تو قصاص نہیں لیا جائے گا، بلکہ دیت واجب ہوگی، کیونکہ ہڈی تو رٹے میں ہلاکت کا اندیشہ ہے۔

تھیٹر اور چٹکی کا قصاص: اگر کسی کو طمانچہ مارایا چٹکی بھری تو بعض تا بعین کے نزدیک قصاص ہے۔ مگر ائمہ اربعہ کے مزدیک بیے چیزیں قابل قصاص نہیں۔ کیونکہ طمانچہ مارنا اور چٹکی بھرنا کیساں نہیں ہوتا ہے صعیف اور تو ی کا معاملہ مختلف ہے۔

اس لئے دیت واجب ہوگی۔



اصل دوم — زخم علطی سے لگا ہو، یازخم میں برابری ممکن نہ ہو، تو زخم کے لحاظ سے دیت واجب ہوگی — اوراس کی چند صور تیں ہیں:

پہلی صورت: زخم ایسالگایا ہو کہ اس سے انسان کی کوئی قوت نافعہ، مثلاً پکڑنا، چلنا، دیکھنا، سننا، عقل اور قوت باہ زائل ہوگئی ہو، اور اس درجہ زائل ہوگئی ہو کہ وقتی سے لوگوں پر بار ہو گیا ہو، اپنے دنیوی کام خود انجام نہ دے سکتا ہو، اس زخم کی وجہ سے لوگوں کے درمیان آنے میں اس کو عارمحسوس ہوتا ہو، اس کی شکل بگڑگئی ہو، اللہ کی بناوٹ میں فرق آگیا ہو، اور اس زخم کا اثر اس کے جسم میں زندگی بھر باقی رہنے والا ہو، تو پوری دیت واجب ہے۔

اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ ایسازخم ظلم عظیم ہے۔ اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی، شکل بگاڑنا، اوراس کے ساتھ عار لاحق کرنا ہے۔ اورلوگ زخموں سے بچانے میں ولیبی دلچے نہیں لیتے جیسی قبل کے معاملہ میں لیتے ہیں۔ لوگ مظلوم کوقل ہے تو بچاتے ہیں، مگر زخموں سے بچانے کے لئے کوئی نہیں آتا۔ حاکم ، ظالم اور اس کا جھے، بلکہ مظلوم کا جھے بھی اس معاملہ کو بہت ہی معمولی سجھتا ہے۔ اس لئے زخمول کے معاملہ کو غیر معمولی اہمیت دینی ضروری ہے۔ اور اس میں آخری ورجہ کی سزا مقرر کرنی ضروری ہے۔ اور اس میں آخری ورجہ کی سزا مقرر کرنی ضروری ہے۔ اس لئے جنس منفعت فوت ہونے کی صورت میں پوری دیت واجب کی گئی۔

اوراس کی بنیاد: وہ نامہ مبارک ہے جو یمن والوں کولکھا گیا تھا۔اس میں ہے: '' ناک میں جبکہ وہ جڑ سے کا ف دی
جائے پوری دیت ہے۔اور دانتوں میں پوری دیت ہے۔اور دو ہونٹوں میں پوری دیت ہے۔اور دوخصیوں میں پوری
دیت ہے۔اور مردکے آلیتناسل میں پوری دیت ہے۔اور پشت (بریار کردینے) میں پوری دیت ہے۔اور آنکھوں میں
پوری دیت ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۲۹۳)اورفر مایا: ''عقل (زائل کرنے) میں پوری دیت ہے' (بیبق ۸۶:۸)

دوسری صورت: اگرزخم لگانے ہے آ دھی جنس منفعت زائل ہوئی ہوتو اس میں آ دھی ویت ہے۔مثلاً ایک پیر میں آ دھی دیت ہے۔اورایک ہاتھ میں آ دھی دیت ہے۔

تیسری صورت: اگرزخم سے جنس منفعت کا دسواں حصہ تلف ہوا ہو، تو دیت کا دسواں حصہ واجب ہے۔ جیسے ہاتھوں کی یا پیروں کی ایک انگلی کاٹ دی تو دس اونٹ واجب ہوں گے۔

چوتھی صورت: اوراگرایک دانت یا ایک ڈاڑھ تو ڈری تو دیت کا بیسواں حصہ یعنی پانچ اونٹ واجب ہوں گے۔
اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ دانتوں کی اولا دو تسمیس ہیں: ایک: عارضی یعنی کچے اور دودھ کے دانت بیس ہوتے ہیں۔
اورعام طور پر چھ ماہ کی عمر سے لیکر پانچ برس کی عمر تک نکل آتے ہیں۔ دوم : مستقل اور پکے دانت بیسات برس کی عمر سے شروع ہوکر ہیں بائیس برس کی عمر تک پورے ہوجاتے ہیں۔ اور بیدانت بالعموم ۳۲ ہوتے ہیں۔ بعض کے ۱۳ بعض کے ۲۹ شروع ہوکر ہیں بائیس ہوتے ہیں۔ اور باخش کے ۲۸ ہوتے ہیں۔ اور باخشا ف عقل اور ۳۲ سے زائد نہیں ہوتے۔ اور بیا ختلاف عقل اور ۳۲ سے زائد نہیں ہوتے۔ اور بیا ختلاف عقل والی ڈاڑھوں کے تفاوت سے ہوتا ہے ( کمال الفرقان شرح جمال القرآن صفحہ ۲۵ تصنیف مولانا قاری محمد طاہر رحیمی )

اوران اعداد کے اعتبار ہے دیت کے سواونٹوں میں سے ایک دانت کا حصہ نکالنا دشوار ہے، حساب کی گہرائی میں اتر نے کامختاج ہے۔اس لئے ہیں کی تعداد لے لی۔اور دیت کا بیسواں حصہ: یانچے اونٹ واجب کئے۔

اصل سوم فی مندمل اور بھرجانے والے زخموں کا حکم ۔ اگر زخم ایسا ہے جس سے کوئی مستقل قوت ضا کئے نہیں ہوئی۔ نہ آدھی قوت ختم ہوئی ہے اور اس سے شکل بھی نہیں بگڑی۔ وہ زخم بس مندمل ہوجانے والے ،اور بھر جانے والے ہیں تو ان کو بمنزلہ نفس قرار دینا،اور پوری دیت واجب کرنا مناسب نہیں۔اور ایک ہاتھ اور ایک پیر کے بمنزلہ قرار دیکر آدھی دیت واجب کرنا بھی مناسب نہیں۔اور ان کے مقابلہ میں کچھ واجب نہ کرنا بھی مناسب نہیں۔اس لئے ایسے زخموں کے احکام درج ذیل ہیں:

ا — موضحہ کا حکم موضحہ ایسے زخموں کا اوئی درجہ ہے۔ موضحہ میں ہڈی کھل جاتی ہے، اور نظر آنے گئی ہے۔ اس سے کم خَدش (خراش) اور خُمش (رگڑ) کہلاتا ہے۔ جُرح (زخم) نہیں کہلاتا۔ اس لئے موضحہ میں دیت کا بیسواں حصہ یا نئے اونٹ واجب بیں۔ کیونکہ بیسواں حصہ ہی وہ کم از کم حصہ ہے جو حساب کی گہرائی میں انزے بغیر جانا جاسکتا ہے۔ تیسواں، چالیسواں حصہ نکالیں گے تو کسر آئے گی۔ مثلاً سو کا چالیسواں وُ صائی اونٹ بیں۔ اور قوانین شرعیہ کا مدار ایسے سہام (حصوں) پر ہے جن کی مقد ارحساب داں اور غیر حساب داں یکسال طور پر جان سکیں۔

۲ ۔۔۔ منقلہ کا حکم منقلہ : وہ زخم ہے جس میں ہڑی کھل بھی جاتی ہے، ٹوٹ بھی جاتی ہے، اور ہٹ بھی جاتی ہے۔
 پس وہ تین موضحہ زخموں کے برابر ہے۔اس لئے اس میں پندرہ اونٹ واجب ہیں۔

ساو ۷ سے جا گفداور آمتہ کا حکم جا گفہ: جوف (اندر) تک پہنچنے والی چوٹ۔ آمتہ: دماغ تک پہنچنے والی چوٹ۔ یہ دونوں: زخموں میں سب سے بڑے ہیں۔ اس لئے ہرایک میں تہائی دیت واجب ہے۔ کیونکہ نصف اور چوتھائی کے درمیان ثلث ہی کاعدد ہے۔

### سب انگلیاں اورسب دانت برابر ہونے کی وجہ

حدیث — رسول الله مِیلاندَ اَیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِی حدیث — رسول الله مِیلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِیْلاندَ اِی بین، بیاور بی(حچیوٹی انگلی اورانگوٹھا) کیساں ہیں' (مشکوۃ حدیث۳۹۵)

تشریخ برانگی اور ہردانت کا اگر چہ ایک مخصوص فائدہ ہے۔ مگراس کی تعیین مشکل ہے۔اس لئے حکم نام اورنوع پردائر کیا گیا ہے۔ یعنی حچوٹی انگلی بھی انگلی کہلاتی ہے، اور انگوٹھا بھی ، دونوں کی نوع ایک ہے۔اس طرح دانت بھی دانت کہلاتا ہے،اورڈاڑھ بھی ،اوران کی نوع بھی ایک ہے۔ پس سب کا حکم ایک ہے۔ وأما التعدّى على أطراف الإنسان: فحكمه مبنى على أصول:

أحدها: أن ماكان منها عمدًا ففيه القصاص، إلا أن يكون القصاص فيه مُفضيا إلى الهلاك، فذلك مانع من القصاص، وفيه قوله تعالى: ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ، وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ، وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ، وَالْعَيْنِ: بِمَالَّةُ مُونَ وَالْمُرُونَ وَقَصَاصُ ﴾ فالعين: بمرآةٍ مُحماةٍ، والسنُّ: بالمِبْرَدِ، وَالْأَذُن بِالْمُنْ فَى القلع خوف زيادةِ الأذى. وفي الجروح — إذا كان كالموضِحة — ولا تُقْلَعُ، لأن في القلع خوف زيادةِ الأذى. وفي الجروح — إذا كان كالموضِحة القصاص: لأنه القصاص: يُقبض على السكين بقدر عُمُقِ الموضحة؛ فإن كان كَسَرَ العظمَ فلا قصاص: لأنه يُخاف منه الهلاك، وجاء عن بعض التابعين: لطمةً بلطمة، وقَرْصَةً بقرصة.

والثانى: أن ماكان إزالة لقوة نافعة فى الإنسان، كالبطش، والمشى، والبصر، والسمع، والعقل والعقل، والباء ق، ويكون بحيث يصير الإنسان به كُلَّا على الناس، ولايقدر على الاستقلال بأمر معيشته، ويَلحق به عار فيما بين الناس، ويكون مُثْلَة، يتغير بها خلقُ الله، ويبقى أثرها فى بدنه طول الدهر، فإنه يجب فيها الدية كاملةً.

و ذلك: لأنه ظلم عظيم، وتغيير لخلقه، ومُلثة به، والحاق عارِ به، وكان الناس لا يقومون بنصرة المظلوم بأمثال ذلك، كما يقومون في باب القتل، ويُحَقِّرُ أمرَه الظالمُ والحاكمُ، وعصبةُ الظالم وعصبةُ المظلوم، فاستوجب ذلك أن يُوَّكَد الأمرُ فيه، ويُبَلَّغَ مَزْجَرَتُه أقصى المبالغ.

والأصل فيه :قوله صلى الله عليه وسلم في كتابه إلى أهل اليمن: "في الأنف إذا أُوْعِبَ جَدْعُه الدية، وفي الأسنان الدية، وفي الشفتين الدية، وفي البيضتين الدية، وفي الذكر الدية، وفي الصلب الدية، وفي العينين الدية" وقال عليه السلام: "في العقل الدية"

ثم ماكان إتلافاً لنصف هذه المنفعة: ففيه نصفُ الدية: في الرِّجل الواحدة نصف الدية، وفي اليد الواحدة نصفُ الدية، وفي اليد الواحدة نصفُ الدية، وماكان إتلافا لِعُشْرِها \_ كأصبع من أصابع اليدين أو الرجلين \_ ففيه عُشر الدية، وفي كل سِنِّ نصفُ عُشر الدية.

وذلك: لأن الأسنان تكون شمانية وعشرين، أو ستة وثلاثين؛ والكسر الذي يكون بإزاء نسبة الواحد إلى ذلك العدد خفي، محتاج إلى التعمق في الحساب، فأخذنا العشرين، وأوجبنا نصفَ عُشر الدية.

والثالث: أن الجروح التي لاتكون إبطالًا لقوة مستقلة، ولالنصفها، ولا تكون مُثْلَةً، وإنما هي تَبْرَأُ وتَنْدَمِلُ: لاينبغي أن تُجعل بمنزلة النفس، ولا بمنزلة اليد والرِّجل، فَيُحكم بنصف

الدية، ولا ينبغي أن يُهْدَرَ ولا يُجعل بإزائه شيئً:

فأقلها الموضحة: إذ ماكان دونها: يقال له خَدَشٌ وَخَمْشٌ، لا جرحٌ؛ والموضحة — ما يوضح العظم — ففيه نصفُ العُشر: لأن نصفَ العشر أقلُّ حصةٍ يُعرف من غير إمعان في الحساب، وإنما يُبنى الأمر في الشرائع على السهام المعلوم مقدارُها عند الحاسب وغيره. والمنقّلة: فيها خمسة عشر بعيرًا: لأنها إيضاح وكسرٌ ونقلٌ، فصار بمنزلة ثلاثة إيضاحات. والجائفة والآمَّة: أغظما الجراحات، فمن حقهما: أن يُجعل في كل واحدة منهما ثُلثُ الدية؛ لأن الثلث يُقدر به مادون النصف.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "هذه وهذه سَواءٌ" يعنى الخِنصر والإبهام، وقال: "الثِّنِيَّةُ والضِرْسُ سواء"

أقول: والسبب: أن المنافع الخاصة بكل عضو عضو لمَّا صعب ضبطُها: وجب أن يدار الحكمُ على الأسامي والنوع.

ترجمہ اور رہی اعضائے انسانی پرتعدی (زیادتی) تواس کا حکم چند ضابطوں پربنی ہے: ان میں سے ایک نیہ ہے کہ جوز خموں میں سے عداً ہوتواس میں قصاص ہے۔ مگر یہ کہ اس عضو میں قصاص ہلاکت تک پہنچانے والا ہو۔ پس وہ افضاء قصاص سے مانع ہے ۔۔۔۔۔ پس آنکھ: گرم کئے ہوئے آئینہ کے ذریعہ اور دانت ریتی کے ذریعہ اور وہ اکھاڑا نہ جائے۔ اس لئے کہ اکھاڑ نے میں نکلیف کی زیادتی کا اندیشہ ہے۔ اور زخموں میں سے جبکہ زخم موضحہ جیسا ہو سے قصاص ہے۔ پکڑی جائے چھری موضحہ کی گہرائی کے بقدر۔ پھرا گرزخم نے ہڑی توڑ دی ہوتو قصاص نہیں ۔ اس لئے کہ ہڑی توڑ نے سے بہلاکت کا اندیشہ ہے۔ اور بعض تابعین سے مروی ہے: ''طمانچہ کے بدلے طمانچہ اور چنگی کے بدلے چگی'' (انگو شھے اور انگلی سے بدن کے حصہ کو پکڑ کرد بانا)

 ظالم کا گروہ اور مظلوم کا گروہ۔ پس اس بات نے واجب ولازم جانا کہ زخم میں معاملہ ( دیت کا وجوب ) پختہ کیا جائے۔اور زخم کے ذریعۂ زجرکو پہنچنے کی جگہ کی انہتاء تک پہنچایا جائے۔ یعنی پوری دیت واجب کی جائے۔

پھر جوزخم اس منفعت کے نصف کوتلف کرنا ہوتو اس میں آ دھی دیت ہے....اور جوزخم معفت کے دسویں حصہ کوتلف کرنا ہو ۔ جیسے دونوں ہاتھوں اور دونوں پیروں کی انگلیوں میں سے ایک انگلی ۔ تو اس میں دیت کا دسواں حصہ ہے۔ اور ہر دانت میں دیت کا بیسواں حصہ ہے کہ دانت ۲۸ یا ہر دانت میں دیت کا بیسواں حصہ ہے کہ دانت ۲۸ یا ۲۳ ہوتے ہیں۔ اور وہ ہات یعنی ہر دانت میں دیت کا بیسواں حصہ اس لئے ہے کہ دانت ۲۸ یا ۲۳ ہوتے ہیں۔ اور وہ کسر جوایک کی نبت کے مقابلہ میں ہوتی ہاں عدد کے ساتھ: پوشیدہ ہے، حساب میں گہرائی میں اتر نے کی مختاج ہے (مثلاً ایک شخص کے منہ میں ۲۹ دانت ہیں۔ ان میں سے ایک کسی نے تو ٹر دیا۔ پس ۲۹ میں تو پوری دیت واجب ہے۔ اور ایک میں ۲۹ دانت ہیں جب سوکو ۲۹ پر تقسیم کریں گے تو تین شیخ اور پھے کسر آئے گ جو بہت خفی حساب ہے ) پس ہم نے ہیں کولیا (اس لئے کہ ۲۰ سے کم دانت نہیں ہوتے گے بھی نہیں ہوتے ) اور ہم نے دیت کا بیسوائی حصہ واجب کیا جو یا پھی اونٹ ہیں۔

اور تیسرا ضابطہ: یہ ہے کہ وہ زخم جو کی مستقل قوت کو باطل نہیں کرتے ، اور نداس کے آدھے کو، اور وہ شکل نہیں ہوائے اور وہ شکل بھی ہی ہوجاتے ہیں، اور مندل ہوجاتے ہیں: مناسب نہیں کہ وہ بمزل نفس کے گردانے جا ئیں، اور نہ بمنزلہ ہاتھ اور پاؤں کے ، کہ فیصلہ کیا جائے آدھی دیت کا۔ اور مناسب نہیں کہ وہ را نگاں کردیئے جا ئیں، اور ان کے مقابلہ میں پچھ تھی مقرر نہ کیا جائے ۔ پس ان زخموں کا ادنی درجہ موضحہ ہے: کیونکہ جوزخم اس سے کم ہے اس کوخراش اور رگڑ کہا جا تا ہے، زخم نہیں کہا جا تا۔ اور موضحہ : وہ زخم ہے جو ہڑی کو کھول دے۔ پس اس میں بیسواں حصہ ہے۔ اس لئے کہ بیسواں کم سے کم وہ حصہ ہے جو حساب کی گہرائی میں اُڑے بغیر جانا جا تا ہے۔ اور قوا نمین شرعیہ میں معاملہ کا مدارا بسے سہام بیسواں کم سے کم وہ حصہ ہے جو حساب کی گہرائی میں اُڑے بغیر جانا جا تا ہے۔ اور قوا نمین شرعیہ میں معاملہ کا مدارا بسے سہام پر رکھا جا تا ہے جن کی مقدار حساب دانوں اور ان کے علاوہ کے نزدیک جانی ہوئی ہو۔ اور منقلہ: پس اس میں پندرہ اونٹ ہیں۔ اس لئے کہ وہ ہڑی کھولنا، اور تو ڑنا، اور ہڑی کواس کی جگہ سے بٹانا ہے۔ پس وہ تین موضحہ زخموں کے بمنزلہ ہوگی ہیں تہائی ۔ اور جا کفہ اور آئمہ : زخموں میں سب سے براے ہیں، پس ان دونوں کے حق سے ہے کہ دونوں میں سے ہرایک میں تہائی دیت مقرر کی جائے۔ کیونکہ نصف سے کم کا تہائی سے اندازہ کیا جاتا ہے۔

میں کہتا ہوں:اور وجہ بیہ ہے کہ ہر ہرعضو کے ساتھ مخصوص منفعت: جب اس کا انضباط دشوار ہوتو ضروری ہے کہ چکم ناموں اورنوع پر دائر کیا جائے۔

تصحیح: أوستةً و ثـالاثین مطبوعه میں و ستة و عشسرین تھا۔ مخطوطه کراچی میں واوَ کی جگه أو ہے، اور وہی سیح ہے۔البتہ ثلاثین کی جگہ مخطوطه کراچی میں بھی عشرین ہے۔ مگر بیسبقت قلم ہے۔ کیونکہ دانت ۲۸ ہے کم نہیں ہوتے۔ البتہ زیادہ سے زیادہ ۳۱ ہوتے ہیں۔ پس اگر سیح عشرین ہوتا تو اس کو شمانیة و عشرین سے پہلے آنا جا ہے تھا۔

# وه قل ما زخم جورا نگال میں

بعض قتل اوربعض زخم را نگال ہوتے ہیں ۔اوراییاد وصورتوں میں ہوتا ہے:

پہلی صورت:کسی ایسے شرکود فع کرنے کے لئے تل کیا ہو، یازخم لگایا ہو کہا گروہ اس طرح مداِ فعت نہ کرتا تو وہ شراس کو پہنچتا یعنی جان یا مال کی حفاظت کے لئے اقدام کیا ہوتو قصاص یا دیت واجب نہیں ۔اور اس کی دلیل درج ذیل تین حدیثیں ہیں:

حدیث — حضرت ابوہر برۃ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص آیا،اوراس نے دریافت کیا:یارسول اللہ!اگر کوئی شخص ( ناحق ) میرا مال لینا چاہے تو؟ آپ نے فرمایا:'' تو اس کو اپنا مال مت دیے' اس نے پوچھا: اگر وہ مجھ سے لڑ ہے تو؟ آپ نے فرمایا:'' تو ( بھی )اس سے لڑ!''اس نے پوچھا: اگر وہ مجھے قبل کردے تو؟ آپ نے فرمایا:'' پس تو شہید ہے!''اس نے پوچھا:اگر میں اس کوتل کردوں تو؟ آپ نے فرمایا:'' وہ جہنم میں جائے گا''(مشکوۃ حدیث ۳۵۱۳)

صدیث — حضرت یعلی بن امید ضی الله عنه کا ایک مزدور تفاره کمی سے لڑا۔ پس ایک نے دوسرے کا ہاتھ کا ٹا۔
پس اشخص نے جو کا ٹا گیا تھا اپنا ہاتھ اس کے منہ سے کھینچا۔ جس سے اس کا سامنے کا دانت گر گیا۔ وہ نبی میلانٹھائیکٹر کی فدمت میں پہنچا۔ آپ نے اس کا دانت را نگاں کردیا، اور فرمایا: ''کیاوہ اپناہاتھ تیرے منہ میں دیئے رہتا کہ تو اس کوسانڈ کی طرح چیا تارہتا؟!''(مشکوۃ حدیث ۱۳۵۱)

حدیث — رسول الله مِتَالِیْتَادِیم نے فر مایا: ''اگر کو کی شخص تیرے گھر میں جھائے،اور تونے اس کوا جازت نہیں دی پس تونے اس کو کنکری ماری، جس سے اس کی آئکھ بھوٹ گئی،تو تبچھ پر کوئی گناہ ہیں'' (مشکوۃ حدیث۳۵۱۳)

تشری انسان کے نفس، یا عضو، یا مال پر جوحملہ آور ہو، اس کو ہر ممکن طریقہ ہے ہٹانا جائز ہے۔ اورا گرفتل کی نوبت آ جائے تو اس میں کوئی گناہ نہیں۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ درندہ خوبار ہاز مین میں اپناز ور چلاتے ہیں۔ پس اگران کو ہٹایا نہیں جائے گا تو آفت آ جائے گی اور مدافعت میں قتل یازخم لگانے کی نوبت آ سکتی ہے، اس لئے اس کورا نگال کر دیا۔ دوسری صورت: کسی ایسے سبب سے مرا ہویا زخمی ہوا ہو، جس میں کسی کی زیادتی نہ ہو، بلکہ وہ ایک طرح کی ساوی آفت ہوتو وہ را نگال ہے۔ اور اس کی دلیل آنخضرت شِلاَنِهَا اِیْم کا بیار شاد ہے کہ چوپائے کا زخم را نگال ہے۔ اور کان را نگال ہے۔ اور کان ہے، اور کنوال را نگال ہے (مشکوۃ حدیث ۳۵۱)

تشری نیل یا زخم را نگاں اس لئے ہے کہ چوپائے چرنے کے لئے چھوڑے جاتے ہیں۔ پس اگر وہ کسی کو نقصان پہنچا ئیں ، تو وہ اس کے مالک کافعل نہیں ،اس لئے اس پر ضمان واجب نہیں۔اس طرح کسی کے کنویں میں کوئی گر کر مرجائے ، یا کان بیٹھ جائے اور مزدور دب کر مرجائے ، تواس میں کان اور کنویں والے کا پچھ قصور نہیں ،اس لئے اس پر ضمان واجب نہیں۔



واعلم: أن من القتل والجَرْح مايكون هذرًا؛ وذلك لأحد وجهين:

[١] إما أن يكون دفعًا لشرِّ يَلحق به؛ والأصل فيه:

[الف] قولُه صلى الله عليه وسلم في جواب من قال: يارسول الله! أرأيتَ إن جاء رجلٌ يريد أحلً مالى؟ قال: " فال تُعطه" قال: أرأيتَ إن قتلنى؟ قال: " قَاتِلُه" قال: أرأيتَ إن قتلنى؟ قال: " فأنت شهيد" قال: أرأيتَ إن قتلتُه؟ قال: " هو في النار!"

[ب] وعَـضٌ إنسـانٌ إنسانًا، فانتزعَ المعضوضُ يدَه من فمه، فَأَنْدَرَ ثَنِيَّته، فأهدرها صلى الله عليه وسلم.

فالحاصل: أن الصائل على نفس الإنسان، أو طرفه، أو ماله: يجوز ذَبُّه بما أمكن، فإن انْجَرَّ إلى القتل: لا إثم فيه؛ فإن الأنفسَ السبعية كثيرًا ما يتغلّبون في الأرض، فلو لم يُدفعوا لضاق الحال.

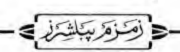
[ج] وقال صلى الله عليه وسلم: "لو اطّلع في بيتك أحدٌ، ولم تأذَّنْ له، فخذفتَه بحصاة، ففقأتَ عينه: ماكان عليك من جناح"

[٢] وإما أن يكون بسبب ليس فيه تعدٍّ لأحد، وإنما هو بمنزلة الآفات السماوية؛ والأصل فيه قولُه صلى الله عليه وسلم: " العجماءُ جُبَارٌ ، والمعدِنُ جبار ، والبئر جبار "

أقول: وذلك: لأن البهائم تُسرح للمرعى، فإذا أصابتُ أحدًا، لم يكن ذلك من صُنع مالكها، وكذلك إذا وقع في البئر، أو انطبق عليه المعدِن.

تر جمہ: اور جان لیں کو تل وزخم میں ہے بعض وہ ہیں جورائگاں ہوتے ہیں۔ اور وہ (رائگاں جانا) دو وجہوں میں ہے کی ایک وجہ ہے ہوتا ہے ۔ (۱) یا توبید کہ وہ (قتل یا زخم ) کسی الیمی برائی کی مدافعت کے طور پر ہو جواس کو لاحق ہور ہی ہو۔ اور بنیا داس میں: ۔۔۔۔ پس حاصل ہیہ کہ انسان کے نفس، یا اس کے عضو، یا اس کے مال پرحملہ کرنے والا: اس کو دفع کرنا قتل تک تھنچ جائے تو اس میں پچھ گناہ نہیں۔ پس بیشک درندہ صفت لوگ بار ہاز مین میں زور چلاتے ہیں۔ پس اگر وہ دفع کرنا قتل تک تھنچ جائے تو اس میں پچھ گناہ نہیں۔ پس بیشک درندہ صفت لوگ بار ہاز مین میں زور چلاتے ہیں۔ پس اگر وہ نہ ہٹائے جائیں تو حالت تنگ ہوجائے گی۔ (اس کے بعد تیسری حدیث ہے جس کوشرح میں او برلیا گیاہے)

(۲)اوریا یہ کہ وہ قتل یازخم کسی ایسے سبب سے ہوجس میں کسی کی زیادتی نہیں۔اوروہ بمزرلہ آسانی آفتوں کے ہے۔.... میں کہتا ہوں:اوروہ بات اس لئے ہے کہ چو پائے چرنے کے لئے چھوڑے جاتے ہیں۔پس جب وہ کسی کوز دیہنچا ئیں تو یہ بات اس کے مالک کے معل سے نہیں،اوراسی طرح جب کنویں میں گر پڑا، یااس پر کان ڈھے پڑی۔



#### هتهيارون مين احتياط برتنا

نبی ﷺ نے لوگوں کونہایت تا کید کی ہے کہ وہ ہتھیاروں میں احتیاط برتیں ، تا کہ نلطی سے کوئی زخمی نہ ہوجائے۔ حدیث میں ہے:مِن القَرَف التلف: نزد کی میں ہلاکت ہے(ابوداؤدحدیث۳۹۲۳) یعنی دوری میں سلامتی ہے! درج ذیل روایات میں اسی احتیاط کی تعلیم ہے:

حدیث (۱) — حضرت عبداللہ بن المغفل رضی اللہ عنہ نے ایک شخص کو کنگری بھینکتے ہوئے دیکھا تو اس کو منع کیا۔اور فرمایا کہ نبی مِللہ اللہ نے کنگری بھینکنے سے منع کیا ہے،اور فرمایا ہے: اس سے نہ تو کوئی شکار کیا جاسکتا ہے،اور نہ اس کے ذریعی مناز کیا جاسکتا ہے،اور آ نکھ پھوڑ دیتی خرمایا کوئی دیوی فائدہ ہے نہ دینی!البتہ وہ بھی دانت توڑ دیتی ہے،اور آ نکھ پھوڑ دیتی ہے پس احتیاط لازم ہے۔

حدیث (۲) — رسول الله میلانیوَ این نیم این الله میلانیو این نظر مایا: ''جبتم میں سے کو کی شخص مسجد یاباز ارمیں یعنی لوگوں کے مجمع میں گذرے، اور اس کے ہاتھ میں تیر ہو، تو جائے کہ وہ اس کو پیکان (پھل) سے بکڑے۔کہیں ایسانہ ہو کہ اس سے کوئی مسلمان زخمی ہوجائے!''

حدیث (۳) — رسول الله میلانیوکیلی نے فرمایا: ''تم میں ہے کوئی شخص اپنے بھائی کی طرف (مذاق کے طور پر) ہتھیار ہے اشارہ نہ کرے۔ کیونکہ وہ نہیں جانیا: ہوسکتا ہے شیطان تیراس کے ہاتھ سے چھین لے (اوروہ اس کو مارد بے لیعنی لگ جائے ) پس وہ جہنم کے کھڑ میں جاگرے!''

حدیث(۴) — رسول الله مِیلائیَاتِیَا کُیم نیان الله مِیلائیاتِیا کُیم نیان الله الله میں سے نہیں!'' حدیث (۵) — حضرت جابر رضی الله عنه فر ماتے ہیں کہ نبی مِیلائیاتِیا کے اس بات سے منع کیا کہ لوارسونتی ہوئی دی جائے'' بلکہ اس کومیان میں بند کر کے دینا جائے۔

حدیث (۱) — حضرت سمرۃ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی مِثلاثیمَاتِیم نے دوانگلیوں کے درمیان تسمہ (رکھکر) کا منے سے منع کیا۔

نوك: بيسب حديثين مشكوة ، كمّاب القصاص، باب مالا يضمن من الجنايات ميس بين \_

ثم إن النبي صلى الله عليه وسلم سَجَّلَ عليهم أن يَحتاطوا، لئلا يُصيب أحدًا منهم بخطأ، فإن من القَرَفِ التلفَ، ومنه نهيه صلى الله عليه وسلم عن الخَذْفِ، قال: "إنه لا يُصاد به صيد، ولا يُنكأ به عدوٌ، ولكنه قد يَكسر السنَّ، ويفقأ العينَ "وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا مر أحدُكم في مسجدنا، أو في سوقنا، ومعه نَبْلُ: فليمسك على نِصَالِها: أن يُصيب أحدًا من المسلمين منها

شيئ!" وقال صلى الله عليه وسلم: "لايُشير أحدُكم إلى أخيه بالسِّلاح، فإنه لايدرى لعل الشيطانَ ينزع من يده، فيقع في حفرة من النار!" وقال صلى الله عليه وسلم: " من حمل علينا السِّلاح فليس منا" ونهى عليه السلام أن يُتعاطى السيفُ مسلولًا، ونهى أن يُقَدَّ السَّيْرُ بين أصبعين.

ترجمه: واضح ب\_لغات: سَجَل عليه: سیبات کی تخت تا کیدکرنا ......الْقَرَف: نزد یکی ..... الخذف: کنگری وغیره کچینکنا ...... نَکَاً (ف) المعدُوَّ: وَثَمَن کوزخی کرکے مار ڈالنا .....قد (ن) الشیئ: کا ثنا \_لمبائی بھی بچاڑ نا .....السَیْرُ من الجلد وغیره: لمباتر اشا ہوا چڑے وغیره کا گلڑا، تسمه۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# غصب اورا تلاف میں سزائیں نہ ہونے کی وجہ

اموال پرزیادتی چندسم کی ہوتی ہے۔جیسے خصب، اتلاف، چوری اور لوٹ۔ چوری اور لوٹ کابیان آئندہ باب میں آئ گا:

اور خصب: کے لغوی معنیٰ ہیں: کسی کی کوئی چیز جراً قبراً لے لینا۔ اور اصطلاحی معنیٰ ہیں: کسی بوگس شبہ کی وجہ ہے، جو شرعاً غیر معتبر ہے، کسی گی کوئی چیز ہتھیا لینا، یا مطلق شبہ کے بغیر زبر دئی قبضہ کر لینا، یہ خیال کر کے کہ مالک اپنا حق ثابت نہیں کر سکے گا، اور دکام کو حقیقت حال کا پہنچہیں چلے گا۔ یا ایمی ہی کسی اور وجہ سے غیر کے مال پر قبضہ کر لینا۔

غصب میں سزانہ ہونے کی وجہ: غصب کو معاملات میں شامل کر ناضر وری ہے، اس پر حدود قائم نہیں کی جاسکتیں اور اس کی وجہ آئندہ باب کے شروع میں آر ہی ہے۔ چنانچہ ہزار درہم غصب کرنے میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ اور تین درہم (یادی درہم) پُرانے میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ اور تین درہم

ا تلاف میں سزانہ ہونے کی وجہ: مال برباد کرناعمداً بھی ہوتا ہے،عمد جیسا بھی ہوتا ہے،اور غلطی ہے بھی ہوتا ہے۔گر چونکہ اموال جانوں ہے کم درجہ ہیں ،اس لئے کسی بھی طرح سے مال برباد کرنے پرکوئی سزامقر زنبیں کی گئی۔زجروتو بیخ کے لئے تاوان واجب کرنے کوکافی سمجھا گیا۔

### زمین غصب کرنے پرایک خاص سزا کاراز

حدیث — رسول الله مِنالِیْهِ اَنْهِ مِنالِیْهِ اَنْهِ مِنالِیْهِ اللهِ مِنالِیْهِ اللهِ مِنالِیْهِ اللهِ مِنالِی اللهِ اللهِ مِنالِی اللهِ مِن اللهِ مِنالِی اللهِ مِن اللهِ مِنالِی اللهِ مِن اللهِ مِن

صورت اختیار کرتی ہے۔ چنانچہ زمین غصب کرنے کی سزامیں زمین ہی کا طوق پہنایا جائے گا۔اورایک زمین کانہیں ، ساتوں زمینوں کا!

#### غصب وعاريت كے ضمان كا ضابطہ

حدیث — رسول الله مِناللهُ مِنَاللهُ مِنْ فرمایا: ' ہاتھ پروہ چیز لازم ہے جواس نے لی ہے۔ یہاں تک کہ ہاتھ اس چیز کو (مالک تک) پہنچادے' (مشکلوۃ حدیث ۲۹۵۰باب الغصب)

تشرت خصب وعاریت کے ضان کا یہی ضابطہ ہے کہ بعینہ اس چیز کولوٹا نا واجب ہے۔اورا گرچیز ہلاک ہونے کی وجہ سے یہ بات ممکن نہ ہوتو اس کامثل (مانند) لوٹا ناضروری ہے۔

فائدہ غصب میں ضان مطلقاً واجب ہے۔ اور عاریت میں اگراس کو ہلاک کیا ہے تو بالا جماع ضان واجب ہے۔ اوراگر بغیر تعدی کے چیز ہلاک ہوگئی ہے تو احناف کے نزدیک ضان واجب نہیں۔ ان کے نزدیک مستعار چیز : مستعیر کے پاس امانت ہوتی ہے۔ پس اس پرامانت کے احکام جاری ہوں گے اور دیگر ائمہ کے نزدیک : اس صورت میں بھی ضان واجب ہے۔ ان کے نزدیک مستعار چیز بہر حال مضمون ہے۔

اور صنان کا مسئلہ صدیث کے عموم سے اخذ کیا گیا ہے۔ اور حدیث کا ماسین لاجلہ الکلام: ایک معاشرتی خرابی کی اصلاح ہے۔ لوگ عام طور پر بر سے کے لئے چیزیں لیتے ہیں۔ پھرر کھ چھوڑتے ہیں۔ فائدہ اٹھانے کے بعد واپس نہیں کرتے۔ بیروی خرابی کی بات ہے۔ لوگ اسی وجہ سے جھوٹ بول کرعاریت دینے سے پہلوتہی کرتے ہیں۔ اس حدیث میں یہ بات بیان کی گئی ہے کہ عاریت پر لی ہوئی چیز کو واپس پہنچانے کی ذمہ داری مستعیر کی ہے۔ اس کو چاہئے کہ فائدہ اٹھانے کے بعد فوراً واپس پہنچادے۔

## ضمان بالمثل كابيان اورمثل ميس وسعت

حدیث — حضرت انس رضی الله عنه ہے مروی ہے کہ ایک دن نبی مِیّالاَّهِ اِیّالهُ عَلَیْمُ کی باری حضرت عاکشہ رضی الله عنها نے ایک لکڑی کے بیالے میں حَیْس (کھجور، ستّو اور کھی ملاکر بنایا ہوا کھانا) بھیجا۔ جب خادم کیکر پہنچاتو حضرت عاکشہ نے خادم کے ہاتھ پر ہاتھ مارا، جس سے پیالہ گر پڑا، اور ٹوٹ گیا۔ نبی مِیْلاَیْوَائِیْمُ نے بیالے کے فکڑے جمع کئے ۔ اور اس میں کھانا چینا شروع کیا، اور فرمایا: ''تمہاری مال کوغیرت آگئ!'' پھرخادم کو روک لیا۔ اور اس میں کھانا چینا شروع کیا، اور فرمایا: ''تمہاری مال کوغیرت آگئ!'' پھرخادم کو روک لیا۔ اور اس میں کھانا چینا لیا گیا۔ اور اس ٹوٹے ہوئے پیالہ کے بدلے میں وہ سالم پیالہ دوک لیا (بخاری حدیث ۲۵۸ مشکوۃ حدیث ۲۹۳)



تشریکی بخصب وا تلاف میں صان کا ضابطہ ہے کہ اگر ہلاک شدہ چیز کامثل صوری ومعنوی ہوتو صان میں مثل دیا جائے گا۔اور مثلیات : تمام مکیلی اور موزونی چیزیں ہیں۔اور جس چیز کامثل صوری ومعنوی نہ ہو، جیسے جانورتوان میں مثل معنوی یعنی قیمت صان میں دی جائے گی۔ایسی چیزیں متقو مات اور ذوات القیم کہلاتی ہیں۔شاہ صاحب قدس سر وفر ماتے ہیں:

ا تلاف میں صان کا یہی صابطہ ہے کہ مثلیات میں و لیے ہی چیز صان میں دی جائے۔ مگرا حادیث سے بظاہر ہیہ بات مفہوم ہوتی ہے کہ ذوات القیم میں بھی الیسی چیز تاوان میں دی جاسکتی ہے جوعرف میں ہلاک شدہ چیز کے مانند بھی جاتی ہو، جیسے پیالہ کے بدلے پیالہ یعنی مثلیت میں وسعت ہے۔ بالکل ایک ہی طرح کی چیز ہونا ضروری نہیں ۔عرف عام میں جو چیز مثل (مانند) سمجھی جاتی ہے، وہ صان میں دی جاسکتی ہے۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دورخلافت میں بیدواقعہ پیش آیا کہ ایک باندی نے خودگوآزاد ظاہر کیا۔ ایک شخص نے اس سے نکاح کرلیا۔ اوراولاد ہوئی۔ پھراس باندی کے آقانے دعوی کیا۔ باندی کی اولاداس کے آقائی غلام ہوتی ہے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے صحابہ کی موجودگی میں بیفیصلہ کیا کہ باندی تواس کا آقائے، مگراولاد غلام نہیں ہوگی۔ البتہ باپ اولاد کا ان کے مانند کے ذریعہ فدید دے یعنی لڑے کے بدلے غلام ، اورلڑکی کے بدلے باندی دے (سنن بیقی ۲۱۹۰۵) حالا نکہ حیوان ذات القیم ہے۔ جس میں ضمان میں قیمت دی جاتی ہے۔ مگر عرف کا لحاظ کر کے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے غلام باندی کو اولاد کا مثل قرار دیا۔ معلوم ہوا کہ مثلیت میں وسعت ہے۔

فائدہ: شاہ صاحب قدس سرہ نے فرمایا ہے: ''احادیث سے بظاہر یہ بات مفہوم ہوتی ہے' یہ تیجیراس لئے اختیار فرمائی ہے کہ حدیث سے استدلال میں احتال ہے۔ کیونکہ وہ ضمان کا واقعہ نہیں۔ دونوں ہی گھر نبی طالق ہے ہے۔ اور دونوں ہی پیالے آپ کے تھے۔ چناخچ ٹوٹا ہوا پیالہ چاندی کے تار سے مجووادیا گیا تھا۔ اور آپ کی وفات کے بعد حضرت ابو بکر رضی اللہ عند نے آپ کے متر وکات تبرکات میں تقسیم کئے تصوی یہ پیالہ حضرت انس خادم رسول اللہ طلاقی ہے۔ کودیا تھا۔ معلوم ہوا کہ وہ پیالہ آپ کا مملوکہ تھا۔ اور اس کے عوض میں جو پیالہ بھیجا گیا تھاوہ بھی آپ کا تھا۔ کیونکہ ضمان میں غیر کی چرنہ ہیں دی جاتی ۔ پیالہ آپ کا مملوکہ تھا۔ اور اس کے عوض میں جو پیالہ بھیجا گیا تھاوہ بھی آپ کا تھا۔ کیونکہ ضمان میں غیر کی چرنہ ہیں دی جاتی ۔ اور ولد مغرور کے واقعہ میں لڑکے کے بدلے میں دوغلام اور لڑکی کے بدلے میں دوبا ندیاں دلوائی گئی تھیں (مصنف عبد الرزات ہے۔ 24 میں دوبا ندیاں رضی اللہ عنہ کا فیصلہ صفان بالقیمت کی طرف راجع ہے۔ یعنی صفان میں غلام باندی: اولاد کی المقیمت کی طرف راجع ہے۔ یعنی صفان میں غلام باندی: اولاد کی لیں یہ فیصلہ صفان بالقیمت کی طرف راجع ہے (سنن بیبی ے۔ 19 کے اور سن بیبی کے اور کی خوالم میں اللہ عرب سن بیبی کے اور اس بالقیمت کی طرف راجع ہے (سنن بیبی کے 19 کا کہ کہ بیالہ بوسکتا ، ند قریب قریب سے فیصلہ صفان بالقیمت کی طرف راجع ہے (سنن بیبی کے 19 کا کہ بیالہ بیالہ کی طرف رائی ہوسکتا ، ند قریب قریب کے لیں یہ فیصلہ صفان بالقیمت کی طرف راجع ہے (سنن بیبی کا 19 کا کہ کی کے برابر ہوسکتا ، ند قریب قریب کے لیں یہ فیصلہ صفان بالقیمت کی طرف راجع ہے (سنن بیبی کے 19 کا کہ کوئلہ غلام بالک میں میں کیا کوئلہ غلام بالگھوں کی طرف راجع ہے (سنن بیبی کے 19 کا کہ کوئلہ غلام بالگھوں کی طرف راجع ہے (سنن بیبی کے 19 کا کوئلہ غلام بالقیمت کی طرف راجع ہے (سنن بیبی کے 19 کا کہ کوئلہ غلام بالگھوں کی طرف راجع ہے (سنن بیبی کے 19 کا کوئلہ غلام بالگھوں کے اور کوئلہ غلام بالگھوں کی طرف رائوں کیا کوئلہ کوئلہ غلام بالگھوں کی کوئلہ کوئلہ غلام بالگھوں کی کوئلہ خوالم کے 19 کا کوئلہ کی کوئلہ خوالم کوئلہ کی کوئلہ کوئلہ کی کوئلہ کوئلہ کی کوئلہ کی کوئلہ کوئلہ کوئلہ کوئلہ کی کوئلہ کی کوئلہ کوئلہ کی کوئلہ کی کوئلہ کی کوئلہ کوئلہ کوئلہ کوئلہ کی کوئلہ کی کوئلہ کوئلہ کوئلہ کی کوئلہ کوئلہ کی کوئل

وأما التعدى على أموال الناس: فأقسام: غصبٌ، وإتلاف، وسرِقةٌ، ونَهُبٌ. أما السرقة والنهب فستعرفهما. وأما الغصب: فإنما هو تسلُّطُ على مال الغير، معتمِدًا على شبهة واهية، لا يُثبتها الشرع، أو اعتمادًا على شبهة واهية، لا يُثبتها الشرع، أو اعتمادًا على أن لا يَظْهَرَ على الحكَام جَلِيَّةُ الحال، ونحو ذلك، فكان حَرِيًّا أن يُعَدَّ من المعاملات، ولا يُبتنى عليه الحدود، ولذلك كان غصبُ ألفِ درهم لا يوجب القطع، وسَرِقةُ ثلاثةِ دراهم توجبه.

وأما الإتلاف:فيكون عمدًا، وشِبَّهَ عمدٍ، وخطأ ، لكن الأموالَ لما كانت دون الأنفس: لم يُجعل لكل واحد منها حُكما، وكفي الضمانُ عن جميعها زاجرًا.

[١] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من أخذ شِبرًا من الأرض ظلمًا، فإنه يُطَوِّقُه يومَ القيامة من سبع أرضين"

أقول: قد علمتَ مراراً: أن الفعلَ الذي يَنقض المصلحةَ المدنيةَ، ويحصل به الإيذاءُ والتعدّى: يستوجب لعنَ الملأ الأعلى، ويَتَصور العذاب بصورة العمل، أو مُجَاوره.

[٢] وقال صلى الله عليه وسلم: "على اليد ما أخذتُ!"

أقول: هذا هو الأصل في باب الغصب والعارية، يجب ردُّ عينه، فإن تعذَّر فردُّ مثله.

[٣] و دفع عليه السلام صَخْفَةً في موضع صحفةٍ كُسِرَتْ، وأمسك المكسورة.

أقول : هذا هو الأصل في باب الإتلاف؛ والظاهر من السنة: أنه يجوز أن يُغُرَّمُ في المتقوماتِ بما يَحْكُمُ به العامَّةُ والخاصةُ أنه مثلُها، كالصحفة مكان الصحفة.

وقصى عثمانُ رضى الله عنه بمحضرٍ من الصحابة رضى الله عنهم على المغرور: أن يَفْدِيَ بمثل أولاده.

ترجمہ:اوررہی لوگوں کے اموال پر زیادتی: تواس کی کئی قسمیں ہیں؛ خصب،اتلاف، چوری کرنااورلوٹنا سے رہاچوری کرنااورلوٹنا تو آپ دونوں کو عنقریب جانیں گے ۔ اور رہا خصب: تو وہ دوسرے کے مال پر قبضہ کرنا ہے، تکمیہ کرتے ہوئے کہ حکام پر حقیقت حال ظاہر نہیں ہوگ ۔
کسی بوگس دلیل پر، جس کو شریعت تسلیم نہیں کرتی ۔ یااس بات پر تکمیہ کرتے ہوئے کہ حکام پر حقیقت حال ظاہر نہیں ہوگ ۔
اوراس کے مانند (کسی بنیاد پر قبضہ کرنا) پس خصب اس بات کے لائق تھا کہ وہ معاملات میں شار کیا جائے (جرائم میں شار نہا جائے) اوراس پر حدود تعمیر نہ کی جائیں ۔ اور ای وجہ سے ہزار درہم خصب کرنا قطع پدکو واجب نہیں کرتا ۔ اور تین دراہم کو چرانا واجب کرتا ہے ۔ اور رہامال بر بادکرنا: تو وہ جان کر ہوتا ہے،اور جانے جیسا ہوتا ہے،اور غلطی سے ہوتا ہے۔ لیکن جب اموال جانوں سے کم ترتھے تو نہیں مقرر کیا گیاان (عمد، شبع مداور خطا) میں سے کسی کے لئے بھی کوئی حکم ۔ اور ضان (تاوان) ان سب کی طرف سے زجر کے لئے کافی سمجھا گیا ۔ (۱) آپ بار بار جان چکے ہیں کہ وہ فعل جو صلحت مدنیہ کو ترتا ہے۔ اور اسب کی طرف سے زجر کے لئے کافی سمجھا گیا ۔ (۱) آپ بار بار جان چکے ہیں کہ وہ فعل جو صلحت مدنیہ کو تو تا ہے۔ اور اسب کی طرف سے زجر کے لئے کافی سمجھا گیا ۔ (۱) آپ بار بار جان چکے ہیں کہ وہ فعل جو صلحت مدنیہ کو تو تا ہے۔ اور اسب کی طرف سے زجر کے لئے کافی سمجھا گیا ۔ (۱) آپ بار بار جان چکے ہیں کہ وہ فعل جو صلحت مدنیہ کو تو تا ہے۔ اور

اس کی وجہ سے ایذارسانی اور زیادتی حاصل ہوتی ہے: وہ فعل واجب ولازم جانتا ہے ملا اعلی کی لعنت کو، اور متصور ہوتا ہے عذاب عمل کی صورت میں یااس کے پڑوس کی صورت میں ۔ (۲) میں کہتا ہوں: یہی بات ضابطہ ہے فصب وعاریت کے سلسلہ میں: بعینہ اس چیز کولوٹا ناواجب ہے۔ پس اگر دشوار ہوتو اس کے مانند کولوٹا ناضر وری ہے ۔ (۳) میں کہتا ہوں: یہی ضابطہ ہے اتلاف کے سلسلہ میں ۔ اور احادیث سے بظاہر یہ بات مفہوم ہوتی ہے کہ جائز ہے کہ تا وان دیا جائے، متقوم چیز وں میں (بھی) اس چیز کے ذریعہ جس کے بارے میں عوام وخواص فیصلہ کریں کہ وہ اس کے مانند ہے، جیسے پیالے کی جگہ پیالہ۔ اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے صحابہ رضی اللہ عنہ کی موجودگی میں فیصلہ کیا فریب خوردہ پر کہ وہ فدید دے اپنی اولاد کے مثل کے ذریعہ۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# جوا پنامال بعینہ کسی کے پاس پائے: وہ اس کا زیادہ حقدار ہے

حدیث — رسول الله ﷺ نے فرمایا:''جس نے اپنامال بعینہ کسی کے پاس پایا:وہ اس کا زیادہ حقدار ہے۔اور خریداراس کا پیجھا کرے جس نے اس کو بیچاہے''(مشکوۃ حدیث ۲۹۴۹)

تشریح: کسی کاکوئی مال چوری ہوگیا، پاکسی نے غصب کرلیا، پاگم ہوگیا۔ پھروہ مال بعینہ کسی کے پاس ملا،اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی، تو مال کا مالک قاضی کے بیہاں استحقاق ثابت کر کے وہ مال لےسکتا ہے۔ اور جس کے پاس وہ مال ملا ہے: اگروہ کہے کہ اس نے اس کوکسی سے خریدا ہے تو اس سے کہد دیا جائے کہ وہ بائع کا پیچھا کرے ۔ اس حکم میں اشکال بیہ ہے کہ اس میں مشتری کے نقصان کا خیال نہیں رکھا گیا۔ ممکن ہے وہ بائع کو نہ پائے پس اس کا نقصان ہوگا۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرہ فرماتے ہیں کہ:

جب اليي صورت بيش آئة توعقلاً دوي فصلے موسكتے ہيں:

پہلا فیصلہ بمشتری کومہلت دی جائے بینی مال اس کے پاس چھوڑ دیا جائے۔اور مالک خود بائع کو تلاش کرے،اوراس کو قاضی کے پاس حاضر کر کے اپنااستحقاق ثابت کرے، کھرمشتری سے وہ مال لے۔تواس میں بچند وجوہ مالک کا نقصان ہے:

پہلی وجہ جمکن ہے یہی شخص جس کے پاس مال ملا ہے: چور، غاصب یا گم شدہ چیز پانے والا ہو۔اور جب اس کی خیانت طشت از بام ہوئی تو وہ کہنے لگا: میں نے یہ چیز کسی سے خریدی ہے۔اس طرح وہ اپنا بچاؤ کرتا ہو۔ پس اگر مالک سے کہا جائے گا کہ وہ بائع کو تلاش کرے، تو وہ کہاں یائے گا؟

دوسری وجہ: بھی چوراور غاصب کسی کواس چیز کے بیچنے کا وکیل بناتے ہیں۔ تا کہ وہ پکڑے جائیں نہ وکیل۔ وکیل ہے کہہ کرنچ جائے گا کہ مجھے کسی نے بیمال بیچنے کے لئے دیا ہے۔اور چوراور غاصب بیے کہہ کرچھوٹ جائیں گے کہ ہم کیا جانیں؟! جس نے بیچاہے اس کو پکڑو۔ پس حقوق ضائع ہو نگے۔اور مالک کا نقصان ہوگا۔

تیسری وجہ: اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ مالک نے جب بائع کو تلاش کرلیا تو مشتری غائب ہو گیا۔ جب اے ڈھونڈھ نکالا تو سامان ندارد! پس نامرادی کے سوامالک کے ہاتھ کیا آئے گا؟

دوسرا فیصلہ: بیکیا جاسکتا ہے کہ مالک اپنااستحقاق ثابت کر کے وہ چیز فوراً لیلے ۔اورمشتری سے کہا جائے کہ وہ ہائع کو پکڑے اس میں بچند وجوہ مشتری کا ضرر ہے:

پہلی وجہ بھی مشتری بازار سے ایک چیز خرید تا ہے، اور اسے بچھ پیتنہیں ہوتا کہ بائع کون ہے؟ اور کہاں رہتا ہے؟
پس اگروہ مال شخق لے لیگا، اور مشتری کو بائع نہیں ملے گا تو اس کا نقصان ہوگا۔ نامرادی ہی اس کے نصیب میں آئے گی!
دوسری وجہ: اور بھی مشتری کوسامان کی فوری ضرورت ہوتی ہے۔ مثلاً وہ کھانے پینے یا پہننے کی چیز ہے۔ پس اگر مالک وہ چیز لے لیگا، اور مشتری بائع کے پیچھے جائے گا تو اس کی حاجت فوت ہوجائے گی۔

غرض دونوں صورتوں میں ضرر ہے۔ اور ایک ندایک کو ضرر برداشت کرنا پڑے گا۔ اس کے بغیر فیصلیمکن نہیں۔ پس جو بات لوگوں کے نزدیک واضح اور کھلی ہوئی ہے، جس کو اُن کے اذہان ہے گئے گئی قبول کرتے ہیں اس کی طرف رجوع کیا جائے۔ اور ای کے مطابق فیصلہ کیا جائے۔ اور یہاں واضح بات سے ہے کہ وہ مال مالک کے حوالے کیا جائے۔ کیونکہ جب اس نے اپنااستحقاق ثابت کردیا تو اس کاحق اس چیز کے ساتھ متعلق ہوگیا۔ کورٹ میں بھی گواہوں کے ذریعہ جب کوئی شخص اس نے اپنااستحقاق ثابت کرتا ہے، اور معاملہ بالکل صاف ہوجاتا ہے، کوئی اشتباہ باقی نہیں رہتا تو مدی کے حق میں فیصلہ کردیا جاتا ہے۔ اور مال اس کو دلوادیا جاتا ہے۔ مدی علیہ کے ضرر کا لحاظ نہیں کیا جاتا۔ سارے ہی فیصلہ اس انداز پر ہوتے ہیں۔ اس لئے یہ فیصلہ بھی اُسی طرح کیا گیا ہے۔

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: "من وجدَ عينَ مالِه عند رجل فهو أحقُّ به، ويتَّبِع البَيِّعُ من باعه" أقول: السبب المقتضى لهذا الحكم: أنه إذا وقعت هذه الصورةُ، فيحتمل أن يكون في كل جانب الضررُ والجَوْرُ؛ فإذا وجدَ متاعَه عند رجل:

[١] فإن كانت السنةُ أن يُهمله حتى يجد بائعَه، ففيه ضرر عظيم لصاحب الحق:

[الف] فإن الغاصب، أو السارق إذا عُثِرَ على خيانته: ربما يحتجُ بأنه اشترى من إنسانٍ، يَذُبُّ بذلك عن نفسه.

[ب] وربما يكون السارق والغاصبُ وَكُلَ بعضَ الناس بالبيع، لئلايؤاخذ هو ولا البائع، وفي ذلك فتحُ باب ضياع حقوق الناس.

[ج] وربما لايجد البائعَ إلا عند غيبةِ هذا المشترى، فيؤاخِذُه، فلا يجد عنده شيئًا، فيسكت

على خيبة.

[٢] وإن كانت السنةُ أن يقبضه في الحال، ففيه ضرر للمشترى:

[الف] لأنه ربما يبتاع من السوق: لايدري من البائع؟ وأين محله؟ ثم يُستَحقُّ مالُه، ولايجد البائع، فيسكت على خيبة.

[ب] وربما يكون له حاجةٌ إلى المتاع، ويكون في قبض المستَحِقِّ إياه، وحوالتِه على البائع: فوتُ حاجته.

فلما دار الأمر بين ضورين، ولم يكن بدُّ من وجود أحدهما: وجب أن يُرجع إلى الأمر الظاهر الذي تقبله أفهامُ الناس من غير رِيبة، وهو هنا: أن الحقَّ تعلَّق بهذه العين، والعينُ تُحبس في الحق المتعلّق بها، إذا قامت البينة، وارتفع الإشكال؛ وعلى هذا القياس ينبغي أن تُعتبر القضايا.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: اس علم کو چاہنے والاسب یعنی وجہ یہ ہے کہ جب بیصورت پیش آئے تواخمال ہے کہ ہر جانب ضرراورظلم ہو۔ پس جب مالک نے اپنا سامان کی شخص کے پاس پایا: (۱) تو اگر طریقہ ہو یعنی بیے فیصلہ کیا جائے کہ مالک مشتری کو مہلت دے، یہاں تک کہ مالک اس کے بائع کو پائے تو اس میں بھاری ضرر ہے صاحب تن کا: (۱لف) پس بینک غاصب باچور جب اس کی خیانت کا پیہ چل جا تا ہے تو وہ بھی جبت کرتا ہے وہ بھی جبت کرتا ہے (ب) اور بھی چوراور غاصب کی شخص کوفر وخت کرنے کے لئے وکل بنات وہ ہیں ۔ تاکہ نہ وہ وخت کرنے کے لئے وکل بنات ہوئے کہ وہ اس طرح اپنی ذات سے مدافعت کرتا ہے (ب) اور بھی چوراور غاصب کی شخص کوفر وخت کرنے کے لئے وکل بنات ہیں۔ تاکہ نہ وہ فرق کے صفون کا دروازہ گھولنا ہیں۔ تاکہ نہ وہ کہ میں اور بھی مالک کو کہ کا میں ہوئے کے وقت ۔ پس وہ اس مشتری کو پکڑتا ہے، پس وہ اس مشتری کے پاس کچھیں پاتا بائع کو مگر اس مشتری کے عائب ہونے کے وقت ۔ پس وہ اس مشتری کو پکڑتا ہے، پس وہ اس مشتری کے پاس کچھیلیں پاتا بائع کو مگر اس مشتری کے باس کے کہ وہ بھی بازار سے خریدتا ہے: وہ نہیں جانتا کہ بیجنے والاکون ہے؟ اور اس کی جگہ کہاں ہے؟ پھر اس کا مال استحقاق میں لے لیاجا تا ہے۔ اور وہ بائع کو نہیں پاتا تو وہ نامرادی کے ساتھ خاموش رہنا ہے (ب) اور بھی مشتری سامان کا مختاج ہوتا ہے۔ اور مستحق کے چیز پر قبضہ کرنے میں ، اور مشتری کو بائع کے حوالے رہنا ہے (ب) اور بھی مشتری کی حاجت فوت ہوجاتی ہوتا ہے۔ اور مستحق کے چیز پر قبضہ کرنے میں ، اور مشتری کی حاجت فوت ہوجاتی ہوتا ہے۔ اور مستحق کے چیز پر قبضہ کرنے میں ، اور مشتری کی حاجت فوت ہوجاتی ہوتا ہے۔ اور مستحق کے چیز پر قبضہ کرنے میں ، اور مشتری کی حاجت فوت ہوجاتی ہے۔

پس جب معاملہ دوضرروں کے درمیان دائر ہوا۔ اور ان دو میں سے ایک کے پائے جانے سے کوئی چارہ نہیں تو ضروری ہوا کہ اس امر ظاہر کی طرف رجوع کیا جائے جس کولوگوں کے اذہان بے کھٹک قبول کریں۔ اور وہ یہاں ہیہ کہ مالک کاحق اس چیز کے ساتھ متعلق ہوگیا ہے ( کیونکہ اس نے قاضی کے یہاں اپنا استحقاق ثابت کر دیا ہے ) اور چیز روکی جاتی ہے اس حق میں جو چیز کے ساتھ متعلق ہونے والا ہے۔ جب گواہ پیش ہوجا کیل، اور اشتباہ ختم ہوجائے یعنی جب

گواہوں کے ذریعہ مدعی اپنادعوی ثابت کردے،اور بات بالکل واضح ہوجائے،تو جس چیز میں اس کا دعوی ہے وہ مدعی علیہ سے کیکراس کودیدی جاتی ہے۔اوراس انداز پرمناسب ہے کہ تمام قضایا کوقیاس کیاجائے۔یعنی سارے فیصلے اس انداز پرہوتے ہیں۔پس یہ فیصلہ بھی اس انداز پر کیا گیاہے۔

تصحیح: قوله: والعین تُحبس فی الحق المتعلق بها مطبوعه میں والعین تُحبس فی العین المتعلق به خاراس میں دوسری جگه العین تُحبس فی الحق ہے۔ یقیج مخطوط کرا چی سے کی ہے۔ اور به کو بها شارح نے کیا ہے۔ کیونکہ میں دوسری جگه العین کی طرف عائد ہے۔ اور المتعلق کو آسم فاعل اور اسم مفعول دونوں پڑھ سکتے ہیں۔

ہے۔ کیونکہ میر العین کی طرف عائد ہے۔ اور المتعلق کو آسم فاعل اور اسم مفعول دونوں پڑھ سکتے ہیں۔

# مويثي كهيتول كانقصان كرين تواس كاحكم

حدیث — حضرت براء بن عازب رضی الله عندگی او ملی ایک باغ میں گھس گئی ، اوراس نے نقصان کردیا۔ نبی مِتَالِیْتَوَیَّیْم نے اس واقعہ میں دوباتوں کا فیصلہ کیا: ایک بید کہ دن میں باغوں کی حفاظت کی ذمہ داری باغ والوں کی ہے۔ دوم: بید کہ رات میں مولیثی جونقصان کریں اس کا تا وان مولیثی والوں پر ہے (مشکوۃ حدیث ۲۹۵۱موطا۲:۷۲۲)

تشریج: یہ فیصلے اس وجہ سے کئے ہیں کہ جب مویش لوگوں کے کھیتوں میں نقصان کرتے ہیں تو ہرایک دوسرے کو الزام دیتا ہے،اورا بنی صفائی پیش کرتا ہے:

جانور کا مالک: کہتا ہے: جانوروں کو چراگاہ میں چھوڑنا ضروری ہے۔ ورنہ وہ بھو کے مریں گے۔ اور ہر جانور کے ساتھ رہنے میں اوراس کی حفاظت کرنے میں حرج ہے۔ اس صورت میں جانور والا اپنا کوئی کا منہیں کرسکے گا۔ اور جانور نے جونقصان کیا ہے اس میں مالک کا کیا قصور ہے؟ کھیت والے ہی نے کوتا ہی کی ہے کہ اس نے اپنے کھیت کی حفاظت نہیں کی ۔ اوراس کو بربادی کے لئے چھوڑ دیا!

اور کھیت والا: کہتا ہے: کھیت بستی ہے ہاہر ہوتے ہیں۔ان کی حفاظت کرنا،لوگوں کے جانوروں کوان ہے رو کنا،اور ان کی گ ان کی نگرانی کرنا کھیت والے کے بس میں نہیں۔اس صورت میں وہ اپنا کوئی کا منہیں کر سکے گا۔پس کوتا ہی جانوروالے کی ہے۔اس نے خود جانور کھیت میں چھوڑ دیئے ہیں، یاان کی حفاظت میں کوتا ہی کی ہے۔

پس جب صورت حال یہ ہے تو ضروری ہے کہ عرف وعادت کا اعتبار کیا جائے۔ اور اس سے تجاوز کوظلم وزیادتی قرار دیا جائے۔ اور اس بے تجاوز کوظلم وزیادتی قرار دیا جائے۔ اور اس پر حکم مرتب کیا جائے۔ اور لوگوں کی عادت میں ہوئی نہ کوئی نہ کوئی کھیت میں ہوتا ہے۔ جو کھیت کا کا م کرتا ہے۔ اس کوسنوار تا ہے اور اس کی حفاظت کرتا ہے، رات میں بیلوگ گھر چلے آتے ہیں۔ اور جانور والوں کی عادت میہ ہے کہ وہ رات میں مویشی گھر لے آتے ہیں اور باندھ دیتے ہیں، پھر دوسرے دن چرنے کے لئے کھولتے ہیں۔ پس اگر دن میں جانورنقصان کرتے ہیں تو اس میں کھیت والے کی کوتا ہی ہے۔اس لئے ضان واجب نہیں۔اوررات میں نقصان کرتے ہیں تو اس میں جانوروالے کی کوتا ہی ہے،اس لئے تا وان واجب ہے۔

[٥] وقصى صلى الله عليه وسلم: أن على أهلِ الحوائط حفظها بالنهار، وأن ما أفسدتِ المواشى بالليل، ضامِنٌ على أهلها"

أقول: السبب المقتضى لهذا القضاء: أنه إذا أفسدت المواشى حوائطَ الناس، كان الجورُ والعذرُ مع كل واحد:

فصاحب الماشية : يحتج بأنه لابد أن يَسْرَحَ ماشيته في المرعى، وإلا هلكت جوعًا، واتباعُ كلِّ بهيمة وحفظها يُفسد عليهم الارتفاقاتِ المقصودة، وأنه ليس له اختيار فيما أتلفته بهيمتُه، وأن صاحبَ الحائط هو الذي قَصَّرَ في حفظِ ماله، وتَرَكَه بمَضْيَعَةٍ.

وصاحب الحائط: يحتج بأن الحوائط لاتكون إلا خارج البلاد، فحفظُها والدُّبُ عنها والإقامةُ عليها: يُفسد حاله، وأن صاحب الماشية هو الذي سَرَحَهَا في الحائط، أو قَصَّرَ في حفظها.

فلما دار الأمر بينهما، وكان لكل واحد جور وعذر : وجب أن يُرْجع إلى العادة المألوفة الفاشية بينهم، فَيُبنى الجور على مجاوزتها؛ والعادة : أن يكون في كل حائط في النهار من يعمل فيه، ويُصلح أمرَه، ويحفَظُه، وأما في الليل فيتركونه، ويبيتون في القرى والبلاد؛ وأن أهل الماشية يجمعون ماشيتهم بالليل في بيوتهم، ثم يُسْرِحونها في النهار للرعى، فاعتبر الجَور : أن يجاوز العادة الفاشية بينهم.

ترجمہ:(۵)اوررسول اللہ مِنَّالِيَّوَا َيُلِمُ فَي فِيصِلهُ فر مايا:(۱) که دن ميں باغ والوں کے ذمہ باغوں کی حفاظت ہے(۲)اور

یہ کہ دات میں مویثی جونقصان کریں ،مویثی والوں پراس کا تاوان ہے ۔ میں کہتا ہوں: اس فیصلہ کوچاہنے والا سبب: یہ

ہے کہ جب مویثی لوگوں کے باغوں میں نقصان کریں توظلم اور عذر ہرایک کے ساتھ ہوگا۔ یعنی ہرایک اپنی صفائی پیش

کرےگا،اوردوسرےکوموردِ الزام کھہرائےگا ۔ پس جانوروالا: ججت پیش کرےگا کہ ضروری ہے کہ وہ اپنے جانوروں کو

چراگاہ میں چھوڑے، ورنہ وہ بھوک سے مرجا کیں گے۔اور ہر جانور کے بیجھے رہنا، اور اس کی حفاظت کرنا: لوگوں پران

کے ضروری دنیوی کا موں کو خراب کردے گا۔اور یہ کے گا کہ اس کا کوئی اختیار نہیں اس چیز میں جس کواس کے جانور نے

خراب کیا ہے۔اور یہ کے گا کہ باغ والا ہی وہ ہے جس نے اپنے مال کی حفاظت میں کوتا ہی کی ہے۔اور اس کو جلاکت کے

لئے چھوڑ دیا ہے — اور باغ والا: حجت پیش کرے گا کہ باغات آبادیوں سے باہر ہوتے ہیں۔ پس ان کی حفاظت کرنا، اوران سے ہٹانا،اوران کی نگرانی کرنا: باغ کے مالک کے حال کو بگاڑ دے گا۔اور یہ کہے گا کہ جانوروالا ہی وہ ہے جس نے اس کو باغ میں چھوڑا ہے، یااس کی حفاظت میں کوتا ہی گی ہے۔

پس جب معاملہ دو شخصوں کے درمیان دائر ہوا، اور ہرایک کے لئے ظلم اور عذر تھا، تو ضروری ہے کہ لوگوں کے درمیان مالوف و مشہور عادت کی طرف لوٹا جائے ۔ پس اس عادت سے تجاوز کرنے پرظلم کی عمارت کھڑی کی جائے ۔ اور عادت سے کہ دن میں ہر باغ میں وہ شخص ہوتا ہے جواس میں کام کرتا ہے، اور اس کے معاملہ کو سنوارتا ہے، اور اس کی حفاظت کرتا ہے۔ اور رہارات میں: تو لوگ باغ کو چھوڑ دیتے ہیں۔ اور لوگ گاؤں اور شہروں میں رات بستر کرتے ہیں۔ اور عادت سے ہے کہ جانوروا لے رات میں اپنے گھروں میں اپنے جانوروں کو اکٹھا کرتے ہیں۔ پھران کو دن میں چرنے کے عادت سے کہ جانوروا لے رات میں اپنے گھروں میں اپنے جانوروں کو اکٹھا کرتے ہیں۔ پھران کو دن میں چرنے کے لئے کھولتے ہیں۔ پس بیات ظلم قرار دی گئی کہ وہ آپسی معاملات میں عادت مشہورہ کی خلاف ورزی کریں۔ لئے مات نے حدیث میں صاحب مضمون ہے ۔ المَضْمَعَة و المَضِمْعَة: ہلاکت، تباہی ، اضاعت وا تلاف۔

# پھل کھانے کا حکم اوراس کی وجہ

حدیث — نبی صلافی آیا ہے ہاغ میں الٹکائے ہوئے بھلوں کے بارے میں دریافت کیا گیا، آپ نے فرمایا: ''جس حاجت مند نے اپنے منہ سے کھایا، پالیہ نہیں بھرا تو اس پر کچھ تا وان نہیں۔اور جو بھلوں میں سے کچھ لیکر نکلا تو اس پر اس کا دُونا: تا وان اور مزاہے۔اور جس نے بچلوں میں سے کچھ چرایا، کھلیان میں محفوظ ہوجانے کے بعد، پس وہ ڈھال کی قیمت کے بقدر ہو گیا تو اس کا اُجائے گا'' (ابوداؤد عدیث اے اکتاب اللَّفَطَة)

حدیث — حضرت رافع بن عُمر وغفاری رضی الله عنه کہتے ہیں کہ میں لڑکا تھا، انصار کے باغوں پر پیھر پھینکا کرتا تھا۔ وہ مجھے نبی مِیلَا تُعَالِیْمُ کِیا ہے یاس لے گئے۔آپ نے فرمایا:''لڑ کے! تھجور کے درختوں پر ڈھلے کیوں پھینکا ہے؟'' میں نے عرض کیا: کھا تاہوں! آپ نے فرمایا:'' ڈھلے نہ پھینکا کر، جو نیچ گری ہوئی ہوں ان کو کھا'' پھر میرے سر پر ہاتھ پھیرا، اور دعادی:'اے اللہ!اس کوشکم سیر فرما!'' (مشکلوۃ حدیث ۲۹۵۷)

تشری خطریقه بین تفاکه جب تھجور کے خوشے پکنے پرآتے توان کوکاٹ کرا تارلیا جاتا۔اور باغ ہی میں کٹڑیاں گاڑ کر ان پرلٹکا دیا جاتا۔ جب وہ دھوپ میں پک کراورسو کھ کرچھوہارے بن جاتیں توان کو کھلیان میں جمع کرلیا جاتا۔اورکوٹ کر کوڑا نکال کر بوروں میں بھرلیا جاتا۔

اب پھل کھانے کی چندصورتیں ہیں: حاجت مند کا کھانا،اور بے ضرورت کھانا۔ پھر ہرایک کی چارصورتیں ہیں:



درختوں کے بنچ گراہوا پھل کھانا، درختوں پر سے توڑ کر کھانا،لکڑیوں پرسو کھنے کے لئے باغ میں لٹکایا ہوا پھل کھانا،اور کھلیان میں محفوظ کیا ہوا پھل کھانا: پھر ہرایک کی دوصور تیں ہیں: مالک کی اجازت سے کھانااور بغیراجازت کے کھانا۔پس کل سولہ صور تیں ہیں۔

اورظاہر ہے کہ بے ضرورت اور بے اجازت کھانا کسی صورت میں درست نہیں۔ حدیث میں ہے: ألا لا تَظْلموا، ألا لا يحلُّ مالُ امرىءٍ إلا بطيب نفس منه بسنواظلم وزيادتي مت كرو يسنوا كسي مخص كامال اس كي خوش دلى كے بغير حلال نہيں (مشكوة حدیث۲۹۴۷باب الغصب)اوربیجوعام خیال ہے کہ درخت کے پنچے گراہوا پھل کھانامطلقاً جائز ہے: پیرخیال درست نہیں۔ البتة حاجت منداور فاقه مست کے لئے لوگ چیتم پوشی کرتے ہیں۔حضرت رافع رضی اللہ عنہ فاقہ ہی کی وجہ ہے کھاتے تھے۔ پس بوقت ِ حاجت درخت کے بنچے گرے ہوئے پھل کھاناجائز ہے۔ مگر لے نہیں جاسکتا۔ یہی حکم سو کھنے کے لئے باغ میں لٹکائے ہوئے پچلول کا ہے۔اورورخت پر سے تو ڈکر کھانا،ورختوں پر پتھر پچینکنا، جیب یا پلّہ میں بھرکر لے جانا، یا کھلیان میں محفوظ کیا ہوا پھل کھانایا لے جانا جائز نہیں۔ بلکہ جو پھل کھلیان وغیرہ میں محفوظ کردیا گیا ہے،اس میں سےنصاب سرقہ کے بفتدر کھانایا لے جاناموجب حد ب\_اوراس سے كم ميں تاوان اورسزا ب\_اب يهى باتيں حضرت شاه صاحب قدس سره كالفاظ ميں برهين: ا یک دوسرے برطلم وزیادتی رو کئے کا طریقہ رہے کہ استخص کا ہاتھ بکڑا جائے جولوگوں کونقصان پہنچا تاہے۔اوران پر زیادتی کرتا ہے۔لوگوں کومطلق العنان چھوڑ دینااورمن مانی کرنے دیناظلم وجور کاعلاج نہیں۔پس اگر کوئی فاقہ ز دہ ہے، اور باغ میں لٹکائے ہوئے بچلوں سے جوغیر محفوظ ہیں اور وافر مقدار میں ہیں، پبیٹ بھر کر کھائے تو لوگ اس میں تنگی نہیں کرتے۔بشرطیکہ وہ حدے تجاوز نہ کرے،پلّہ بھرکر نہ لے جائے ،اور درختوں پر پچفر نہ چھیکے۔عرف میں ایسی صورت میں چیثم پوشی برتی جاتی ہے۔ پس الیم صورت میں اگر کوئی باغ والا دعوی کرے کہ کھانے والے نے حرص وآ زہے پھل کھائے ہیں، پانقصان پہنچانے کاارادہ کیا ہےتواس کی بات نہیں مانی جائے گی۔اورکھانے والےکوکوئی سرزنش نہیں کی جائے گی۔ البتة اگر پھل توڑا ہو، پاپلہ بھرکر لے گیا ہو، یا درخت پرڈ ھلے مارے ہوں، یا کسی بھی طرح پھل خراب کرنے میں حدسے تجاوز کیا ہو،تو سز ااور تاوان دونوں واجب ہیں۔

[٦] وسئل صلى الله عليه وسلم عن الثمر المعلّق، فقال: " من أصاب بفيه، من ذي حاجة، غيرَ مُتَّخِذٍ خُبْنَةً، فلاشيئ عليه"

اعلم: أن دفع التظالم بين الناس: إنما هو أن يُقبض على يدمن يَضُرُّ بالناس، ويتعدى عليهم، لا أن يُتَبَعَ شُحُهُم وغِمْرُ نفوسِهم: ففي صورة الأكل من الثمر المعلَّق، غيرِ المُحْرَزِ، الكثير الذي لا يُشَحُّمنه بِشِبَعِ إنسان محتاج، إذا لم يكن هناك مجاوزة حدِّ العرف، ولا اتخاذ خُبنةٍ، ولا رمى الأشجار بالحجارة: فإن العرف يوجب المسامحة في مثله؛ فمن ادَّعى في مثل ذلك:

أنه اتبع الشُّحُّ وقصدَ الضرار فلا يُتَّبع.

وأما ماكان من ثمر مَشْفُوهِ، أو اتخاذِ خُبنةٍ، أو رمي أشجارٍ، أو مجاوزةِ الحد في الإتلاف بوجه من الوجوه: ففيه التعزير والغرامة.

تر جمہ: (۱) نبی سِلان کیا ہے۔ اوران کی مندے کھایا، درانحالیہ وہ پلہ مجرنے والنہیں، تواس پر پچھ (سرزش یا تاوان) نہیں ۔ جان دہم حاجت مند نے اپنے مندے کھایا، درانحالیہ وہ پلہ مجرنے والنہیں، تواس پر پچھ (سرزش یا تاوان) نہیں ۔ جان لیں کہ لوگوں کے درمیان ایک دوسرے پرزیادتی کو ہٹانا: وہ بہی ہے کہ اس شخص کا ہاتھ کیٹر اجائے جولوگوں کو نقصان پہنچا تا ہے۔ اوران پرزیادتی کرتا ہے۔ پیطریقہ نہیں ہے کہ ان کی حرص و آزکی اوران کے دلوں کی کھوٹ کی بیروی کی جائے۔ پس اُن لاکائے ہوئے کھوٹ کی بیروی کی جائے۔ پس اُن لاکائے ہوئے کھوٹ کی بیروی کی جائے۔ کس اُن لاکائے ہوئے کھول سے کھانے کی صورت میں جو محفوظ کئے ہوئے نہیں ہیں، جواسے زیادہ ہیں کہ اس سے کوئی ہونا انسان پیٹے کو کھوٹ کی بیروی کی جائی ، جبکہ و ہاں عرف و عادت کی حدسے تجاوز کرنا نہ ہو، اور نہ پلہ مجرنا ہو، یا تیر پیٹی کو واجب کرتا ہے۔ پس جو محفوظ کے ہوئے اور نہ کہ ہونے کا ارادہ کیا ہے تو وہ بیروی نہیں کیا اس جیسی صورت میں کہ کھانے والے نے حرص و آز کی بیروی کی ہے، اور نقصان پہنچانے کا ارادہ کیا ہے تو وہ بیروی نہیں کیا جائے گا ۔ اور رہی وہ صورت جبکہ پھل تو ڑا ہو، پاپٹہ بھرنا ہو، یا تیر پھینکنا ہو، یا کہ بھی شکل سے صد سے تجاوز کرنا ہو، پھل جائے گا ۔ اور رہی وہ صورت جبکہ پھل تو ڑا ہو، پاپٹہ بھرنا ہو، یا تیر پھینکنا ہو، یا کہی بھی شکل سے صد سے تجاوز کرنا ہو، پھل ہو باراد کرنے میں: تو اس میں سرا اور تا وان ہے۔

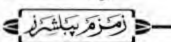
لغات:الحُبْنَة: دامن یالنگی کوموژ کربنایا ہواپلّه .....المَشْفُوْ ٥: تھوڑا بچا ہوا۔ ماء مشفو ٥: کثیرالورود پانی۔

# دودھ نکالنے کا حکم اوراس کی وجہ

حدیث — رسول اللہ سِلائیاً اِیْمِ نے فرمایا: ''کوئی شخص کسی کے جانور کا دودھاس کی اجازت کے بغیر ہرگزند کا لے۔ کیاتم میں سے کوئی میہ بات پسند کرتا ہے کہ کوئی شخص اس کے کمرے میں آئے ،اس کی الماری توڑے،اوراس کا کھانا لے جائے؟ لوگوں کے لئے ان کے مولیثی کے تھن ہی ان کی غذاؤں کو جمع کرتے ہیں'' یعنی دودھ مولیثی کے مالکان کے بزدیکے قیمتی چیز ہے (مشکل قاحدیث ۲۹۳۹)

حدیث — رسول الله مِتَالِنْتَوَیَّمْ نے فرمایا: ''جبتم میں سے کوئی شخص جانوروں پرگذرے، تواگران کے ساتھان کا رکھوالا ہے تواس سے اجازت لے،اور نہ ہوتو تین بارزور سے پکارے، پس اگر کوئی جواب دیے تواس سے اجازت لے، اور کوئی جواب نہ دے، تو دودھ نکالے،اور پیئے،اور ساتھ نہ لے جائے'' (مشکوۃ حدیث ۲۹۵۳)

تشریح: جنگل میں چرنے والے جانوروں کا دودھ نکال کراستعال کرنے کےسلسلہ میں روایات مختلف ہیں۔ پہلی



روایت میں تھن کے دووھ کواس سامان کا حکم دیا گیا ہے جو گھروں میں ذخیرہ کیا ہوا ہے۔ جسے اجازت کے بغیر لینا جائز نہیں۔ پس بےاجازت جانورکودو ہنا بھی جائز نہیں۔

اوردوسری حدیث میں اس کو باغ میں اٹکائے ہوئے غیر محفوظ پھلوں کے تعلم میں رکھا ہے، اور بوقت حاجت بقدر حاجت استعال کرنے کی اجازت دی ہے، جبکہ بکر یوں کے ساتھ رکھوالانہ ہو۔ اوراگر ما لک موجود ہوتو اجازت لینا ضروری ہے۔ اور رفع تعارض کا ضابطہ یہ ہے کہ اگر روایات میں اختلاف ہو، اور تعلم کی وجہ بیان کی گئی ہو، تو اس کا لحاظ کر کے حدیثوں کو جمع کیا جائے گا۔ یہاں پہلی حدیث میں ممانعت کی وجہ بیان کی گئی ہے کہ دود ھولوں کے نزدیک قیمتی چیز ہے۔ پس عرف میں جہاں وسعت برتی جاتی ہو، اور جاتنی مقدار استعمال کرنے میں تجوی اور تنگی نہ کی جاتی ہو، اور حاجت بھی ہو، تو جائز ہے، ور نہیں۔ وسعت برتی جاتی ہو، اور حاجت بھی ہو، تو جائز ہے، ور نہیں۔ یہی ضابطہ دواور مسئلوں میں بھی ملحوظ رکھنا چا ہے: ایک: بیوی شوہر کے مال میں سے کیا خرج کر سکتی ہے؟ دوسرا: غلام آتا کے مال میں سے کیا خرج کر سکتی ہے، اور کنجوی اور تنگی نہیں کی جاتی ، اور شوہر اور آتا سے اجازت لینے کا موقع نہیں ہے، اور خرج کرنے میں چشم پوشی برتی جاتی ہے، اور کنجوی اور تنہیں۔ کی جاتی ، اور شوہر اور آتا سے اجازت لینے کا موقع نہیں ہے، اور خرج کرنے کی ضرورت ہے تو خرج کر سکتے ہیں، ور نہیں۔

[٧] وأما لبنُ الماشية: فالأقيسةُ فيه متعارضة، وقد بينها النبيُّ صلى الله عليه وسلم: فقاسها تارةً على المتاع المخزون في البيوت: فنهى عن حلبه؛ وتارةً على الثمر المعلَّق، والأشياءِ غيرِ المحرزة: فأباح منه بقدر الحاجة لمن لم يجد صاحبَ المال ليستأذنه.

والأصل فيما اختلف فيه الأحاديث، وأظهرتِ العللُ: أن يُجمع باعتبار تلك العلل فحيثما جرتِ العادة ببذل مثله، وليس هناك شُحِّ وتضييق، وكانت حاجةٌ: جاز، وإلافلا.

وعلى مثل ذلك: ينبغي أن يُعتبر تصرف الزوجة في مال الزوج، والعبدِ في مال سيده.

ترجمہ:(2) اور رہا جانوروں کا دودھ: پس قیاس اس میں متخالف ہیں۔اوران مختلف قیاسوں کو نبی میٹالائیکیائیائیے کے بیان کیا ہے: پس بھی ان کو قیاس کیا اس سامان پر جو گھروں میں ذخیرہ کیا ہوا ہے، پس دودھ دو ہے سے منع کیا۔اور بھی لئکائے ہوئے چلوں پراور غیر محفوظ چیزوں پر قیاس کیا۔ پس اس میں سے بقدر حاجت کی اجازت دی،اس شخص کے لئے جو مال والے کونہ یائے کہاس سے اجازت لے۔

اور ضابطه اس میں جس میں احادیث مختلف ہوں ،اور وجوہ ظاہر کی گئی ہوں: یہ ہے کہ ان وجوہ کا لحاظ کر کے روایات میں تطبیق دی جائے۔ پس جہاں عادت جاری ہواس جیسی چیز کے خرچ کرنے کی ،اور وہاں بخیلی اور تنگی نہ کی جاتی ہو،اور عاجت ہوتو جائز ہے،ورنہیں ۔ اوراس کے مانند پر مناسب ہے کہ شوہر کے مال میں بیوی کے تضرف کا ،اور آتا کے مال میں غلام کے تصرف کا ،اور آتا کہ مال میں غلام کے تصرف کا کا خاری کیا جائے۔

باب\_\_\_ہ

### حدود كابيان

### حدود کےسلسلہ کی عمومی باتیں

### وه جرائم جن میں سخت سزائیں ضروری ہیں

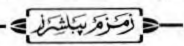
حدود: وه سزائیں ہیں جوقر آن، حدیث یا جماع سے ثابت ہیں، اور جوت اللہ کے طور پر واجب ہوتی ہیں: عقو بہ ق مقدَّرة، و جبت حقًّا للّٰه تعالى (درمخار) اور 'حق اللہ'' کا مطلب بیہ ہے کہ وہ سزائیں مفادعا مہ کے لئے مشروع کی گئ ہیں۔ یعنی لوگوں کے انساب، اموال، عقول اور آعراض (آبرو) کی حفاظت کے لئے مقرر کی گئی ہیں۔ بیسزائیں گناہ سے پہلے گناہ سے روکنے والی، اور گناہ کے بعد سرزنش ہوتی ہیں۔ بین معاف کی جاسکتی ہیں، ندان میں سفارش کی گنجائش ہے۔ شاہ صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں:

چند جرائم ایسے ہیں جن کے لئے اللہ تعالی نے سزائیں مقرر فرمائی ہیں۔ چنانچہان میں کسی قتم کی تبدیلی کا کسی کوحق نہیں۔ یہ وہ جرائم ہیں جن میں مختلف جہتوں سے مفاسد جمع ہیں۔ ان سے زمین میں بگاڑ پھیلتا ہے۔ مسلمانوں کا چین سکون غارت ہوتا ہے۔ ان جرائم کے جذبات لوگوں کے دلوں میں برابرا مجرتے رہتے ہیں۔ وہ انسان پر حملہ کرتے ہیں۔ جبٹا جب وہ دل میں رہ جاتے ہیں تو لوگ ان سے ہی نہیں سکتے۔ ان میں ایسا ضرر ہے کہ مظلوم اس کو اپنی ذات سے ہٹا مہیں سکتا۔ اور وہ جرائم کشر الوقوع ہیں۔

اس فتم کے جرائم میں عذاب آخرت سے ڈرانا کافی نہیں۔ان پر سخت ملامت اور در دناک سزاضروری ہے۔تاکہ وہ لوگوں کی نگاہوں کے سامنے رہے۔اوروہ ان کوار تکاب جرم سے بازر کھے۔

السيعمين جرائم يانج بين:

پہلا جرم: زنا ہے۔ یہ گناہ شہوت کی زیادتی اور عور توں کی خوبصورتی میں دلچیسی سے صادر ہوتا ہے۔ بدکاروں کے دلوں میں اس کی آز ہوتی ہے۔ عورت کے خاندان کے لئے اس میں سخت عار ہے۔ اور بیوی میں دوسرے کی مزاحمت انسانی فطرت کے خلاف ہے۔ اس سے قبل وقبال اور جنگ وجدال کا دروازہ کھلتا ہے۔ اور زناعام طور پر با ہمی رضا مندی اور تنہائی میں ہوتا ہے، جس سے عام طور پرلوگ واقف نہیں ہو سکتے کہ وہ روک ٹوک کریں۔ پس اگراس کے لئے در دناک مزامقر نہیں کی جائے گی تولوگ اس سے بازنہیں آئیں گے۔



دوسراجرم:چوری ہے۔بار ہاانسان احجھا پیشنہیں پاتا تو وہ چوری کا دھندا شروع کر دیتا ہے۔اور بیرجذ بہ بھی انسان پر حملہ کرتا ہے۔اور چوری اس طرح مخفی طور پر ہوتی ہے کہ لوگ اس کونہیں دیکھتے کہ روکیں۔اس لئے اس جرم کی بھی سخت سزا ضروری ہے، تاکہ لوگوں کے اموال محفوظ رہیں۔

چوری اور غصب میں فرق : غصب ایسی دلیل اور بوگس ججت کی بنیاد پر ہوتا ہے جس کوشر بعت تسلیم نہیں کرتی۔ اور غصب : فریقین کے درمیان معاملات کے شمن میں ہوتا ہے۔ اور لوگوں کی نگا ہوں کے سامنے ہوتا ہے۔ اس لئے اس کو نجملہ معاملات قرار دیا گیا ہے۔ اور اس کے لئے کوئی حدمقر رنہیں گئی۔ غاصب پر تا وان لازم کیا گیا ہے۔ اور اس کو مناسب سزادی جائے گی۔ اور چوری خفی طور پر ہوتی ہے۔ اس لئے اس کی روک تھام ممکن نہیں ، اس لئے اس کی سخت سزامقرر کی گئی ہے۔ جائے گی۔ اور چوری خفی طور پر ہوتی ہے۔ راہ زنی میں مظلوم راہ زن کو اپنی ذات اور اپنے مال سے ہٹائہیں سکتا۔ کیونکہ راہ زنی مسلمانوں کے شہروں میں اور ان کے دید ہوالے علاقوں میں نہیں ہوتی کہ پولس مدد کرے۔ اس لئے ڈاکہ زنی کے لئے چوری ہے بھی بھاری سزا ضروری ہے۔

چوتھا جرم: شراب نوشی ہے۔ شرابی: شراب نوشی کا رسیا ہوتا ہے۔ اس سے زمین میں بگاڑ بھیلتا ہے۔ اور لوگوں کی عقلیں از کاررفۃ ہوجاتی ہیں، جبکہ عقل ہی پر دنیاؤ آخرت کی صلاح موقوف ہے۔ اس لئے یہ جرم بھی قابل سزا ہے۔ پانچواں جرم: زنا کی تہمت لگانا ہے۔ کیونکہ جس پر زنا کی تہمت لگائی جاتی ہے: اس کو سخت افسیت ہینچی ہے۔ اور وہ تہمت لگائے والے کو دفع کرنے پر قادر نہیں۔ کیونکہ اگر وہ اس کونتل کرے گاتو قصاصاً مارا جائے گا۔ اور ضرب وحرب کرے گاتو ترکی بہترکی جواب دیا جائے گا۔ اور ضرب وحرب کرے گاتو ترکی بہترکی جواب دیا جائے گا۔ پس اس جرم کے لئے بھی سخت سز اضروری ہے۔

فا کدہ:شراب نوشی کی سزاحدیثوں سے ثابت ہے۔ ہاقی حدود قرآن کریم میں مذکور ہیں۔اوریہی چند جرائم ہیں جن کی سزائیں'' حدود'' کہلاتی ہیں۔ ہاقی حچھوٹے بڑے جرائم کی سزائیں'' تعزیرات'' کہلاتی ہیں۔ جو قاضی کی صوابدید پر موقوف ہیں۔اور قصاص میں چونکہ معاف کرنے کا اختیار ہے،اس لئے وہ'' حدود''میں شامل نہیں۔

#### ﴿ الحدود ﴾

اعلم: أن من المعاصى ما شرع الله فيه الحدَّ؛ وذلك: كل معصية جمعتُ وجوهًا من المفسدة: بأن كانت فسادًا في الأرض، واقتضابا على طُمَأْنينة المسلمين، وكانت لها داعيةً في نفوس بنى آدم، لاتزال تَهيجُ فيها، ولها ضَرَاوَةٌ لايستطيعون الإقلاعَ منها، بعد أن أشربت قلوبُهم بها، وكان فيه ضررٌ لايستطيع المظلومُ دفعَه عن نفسه في كثير من الأحيان، وكان كثير الوقوع فيما بين الناس.

فَمِشلُ هذه المعاصى: لايَكفى فيها الترهيب بعذاب الآخرة، بل لابد من إقامة مَلامةٍ شديدة عليها وإيلام، ليكون بين أعينهم ذلك، فَيَرْ دَعُهم عما يريدونه:

كالزنا: فإنها تَهِينجُ من الشبق والرغبةِ في جمال النساء، ولها شِرَة، وفيها عار شديد على أهلها، وفي مزاحمة الناس على موطواةٍ تغييرُ الجبلة الإنسانية، وهي مَظِنَّةُ المقاتلات والمحاربات فيما بينهم، والايكون غالباً إلا برضا الزانية والزاني، وفي الخلوات، حيث الا يطلعُ عليها إلا البعضُ، فلو لم يُشرع فيها حدٌّ وجيع لم يَحْصُل الردعُ.

وكالسوقة: فإن الإنسان كثيرًا مًا لايجد كَسَبا صالحًا، فَيَنْحَدِرُ إلى السوقة، ولها ضَراوة في نفوسهم، ولا يكون إلا اختفاءً، بحيث لايراه الناس، بخلاف الغصب: فإنه يكون باحتجاج وشبهة، لا يُشتها الشرع، وفي تضاعيفِ مُعاملات بينهما، وعلى أعين الناس، فصار معاملةً من المعاملات. وكقطع الطريق: فإنه لا يستطيع المظلومُ ذَبَّه عن نفسه وماله، ولا يكون في بلاد المسلمين وتحت شوكتهم، فَيَدْفعوا، فلا بد لمثله أن يُزَاد في الجزاء والعقوبة.

وكشرب النحمر: فإن لها شَرَّهًا، وفيها فسادًا في الأرض، وزوالاً لِمُسْكَةِ عقولهم التي بها صلاح معادِهم ومعاشهم.

و كالقذف : فإن المقذوف يتأذّى أدّى شديدًا، ولا يقدر على دفعه بالقتل و نحوه، لأنه إن قُتَلَ قُتل به، وإن ضَرب ضُرب به، فوجب في مثله زاجر عظيم.

ترجمہ: حدود کابیان: جان لیں کہ بعض گناہ وہ ہیں: جن میں اللہ تعالیٰ نے سزامقرر کی ہے۔ اور وہ: ہروہ گناہ ہے جو خرابی کی مختلف صورتوں کواکٹھا کرتا ہے۔ بایں طور کہ وہ زمین میں فساد ہو، اور مسلمانوں کے سکون کوغارت کرنا ہو۔ اور اس معصیت کے لئے تملہ ہو، معصیت کے لئے انسانوں کے دلوں میں ایساداعیہ ہو جو برابر دلوں میں اجبرتار ہتا ہو۔ اور اس معصیت کے لئے حملہ ہو، لوگ اس گناہ کو چھوڑنے کی طاقت ندر کھتے ہوں، اس کے بعد کہ لوگوں کے دل وہ گناہ پلا دیئے گئے ہوں۔ اور اس گناہ کو گھوڑ نے کی طاقت ندر کھتے ہوں، اس کے بعد کہ لوگوں کے دل وہ گناہ پلا ویئے گئے ہوں۔ اور اس گناہ کو گھوڑ نے کی طاقت ندر کھتے ہوں، اس کے بعد کہ لوگوں کے دل وہ گناہ پلا ویئے گئے ہوں۔ اور اس گناہ کوگوں کے درمیان کثیر الوقوع ہو ۔ پس اس فتم کے گناہ: ان میں عذا ہے آخرت سے ڈرانا کافی نہیں۔ بلکہ ضروری ہے ان پر سخت ملامت بر پاکرنا اور دکھ دینا، تا کہ رہے سرا اان کی آنکھوں کے سامنے، پس روکے وہ ان کواس چیز ہے جس کا وہ ادادہ کریں ۔ جیسے زنا: پس بینگ میں معصیت انجرتی ہے شدت شہوت اور عورتوں کی خوبصورتی میں دلچیس سے، اور اس میں عورت کے خاندان کے لئے سخت عار ہے۔ اور بیوی پرلوگوں کی مزاحمت میں فطرت اسانی کو بدلنا ہے یعنی یہ بات جانوروں میں پائی جاتی ہے، انسانی فطرت کے خلاف ہے۔ اور وہ ہی قتل

وقتال اور جنگ وجدل کی اختالی جگہ ہے۔اورز ناعام طور پرنہیں ہوتا،مگر زانی اور زانیہ کی رضامندی ہے،اور تنہائیوں میں ہوتا ہے، جہال معصیت پرمطلع نہیں ہوتے مگر بعض لوگ \_ پس اگر اس میں در دناک سزامقرر نہ کی جائے گی تو باز رہنا حاصل نہ ہوگا ۔۔۔اور جیسے چوری: پس بیشک انسان بار ہانہیں یا تااچھا پیشہ، پس وہ چوری کی طرف ڈ ھلتا ہے۔اور چوری کے لئے لوگوں کے دلوں میں حملہ ہے (مشہور ہے:'' چور چوری سے جاتا ہے،اریا پھیری سے نہیں جاتا'' یعنی تو بہ کرنے کے بعد بھی دل اس کاہو کا کرتا ہے، پس تو بہ سے پہلے کا حال نہ یو چھ!) اور چوری نہیں ہوتی مگر مخفی طور پر، بایں طور کہ نہیں د مکھتے اس کولوگ (پس کوئی روک ٹوک کرنے والا بھی نہیں ہوتا، اس لئے سخت سزا دہی کے ذریعہ رو کنا ضروری ہے) برخلاف غصب کے: پس بیشک وہ ہوتا ہے دلیل قائم کرنے اور کمزور دلیل کے ذریعیہ، جس کوشریعت ثابت نہیں کرتی یعنی وہ دلیل سیجے نہیں ہوتی ۔اورغصب دونوں کے درمیان معاملات کے شمن میں ہوتا ہے،اورلوگوں کی نگاہوں کے سامنے ہوتا ہے۔ پس غصب معاملات میں ہےا یک معاملہ ہو گیا (تفصیل گذشتہ باب میں گذر پھی) —اور جیسے راہ زنی: پس بیشک شان بیہ ہے کہ مظلوم راہ زن کوانی ذات اوراینے مال سے ہٹانے کی طاقت نہیں رکھتا۔اور راہ زنی:مسلمانوں کے شہروں میں اوران کے دبد بہوالے علاقوں میں نہیں ہوتی کہ وہ ان گود فع کریں۔ پس ضروری ہے اس جیسے گناہ کے لئے کہ جزاؤ سزامیں اضافہ کیا جائے ۔۔۔ اور جیسے شراب نوشی: پس بیٹک اس محصیت کے لئے حرص وشوق ہے۔ اور اس میں فساد فی الارض ہے۔اورلوگوں کی عقول کوزائل کرنا ہے، وہ عقول جن کے ذریعہ لوگوں کی آخرت اوران کی و نیاسنورتی ہے ۔ اور جیسے تہمت لگانا: پس بیشک وہ مخض جس پرتہمت لگائی گئی ہے تخت تکلیف اٹھا تا ہے۔اور قادر نہیں قاذف کوہٹانے پرقتل وغیرہ کے ذریعہ: اس لئے کہا گروہ قبل کرے گا تو اس کی وجہ ہے قبل کیا جائے گا۔اورا گر مارے گا تو وہ اس کی وجہ ہے مارا جائے گا۔ پس اس جیسے جرم میں بڑی جھڑ کی ضروری ہے۔

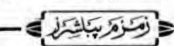
لغات: اِقْتَصَبَ الشيئَ اقْتِضَابِ : كَاثَا، تُورُنا ..... المصَرَاوة: مَلْه، خُونُوارى ....اس عبارت ميں بعض مذكر ضميرين المعصية كي طرف بتاويل الإثم لوثائي بين \_

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

### حدود میں جسمانی ایذاء کے ساتھ عار کی بات ملانے کی وجہ

حدود میں جسمانی ایذاء کے ساتھ عار کی بات بھی ملائی گئی ہے۔اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ نفس دوطرح ہے متأثر ہوتا ہے: ا — جونفس بہیمیت میں غلطاں پیچاں ہوتا ہے:اس کوجسمانی ایذاء جرائم کے ارتکاب سے روکتی ہے، جیسے منہ زور بیل اوراونٹ کوسخت مارشرارت سے روکتی ہے۔

٢ ــــــ اور جونفس جاه پښنداورعزت كاطالب ہوتا ہے:اس كواليى عار جو گلے كا ہار بن جائے: جسمانی ایذاء ہے بھی



زیادہ گناہ ہےروکتی ہے۔

اورجش خص پر حدجاری کی جاتی ہے: اس کا حال معلوم نہیں کہ اس کافعی کی ہے؟ اس کئے حدود میں جسمانی تکلیف کے ساتھ عارکی بات بھی ملائی گئی ہے، تا کہ کسی کو یہ چیز گناہ ہے رو کے، اور کسی کوہ چیز ہے اور حدود (سزائیں) تین ہیں:

ا - قتل یعنی جان نے ہے کہ کرنا قبل عربیں قاتل قصاصاً قتل کیا جا تا ہے۔ اور راہ زن کو ایک صورت میں قتل کیا جا تا ہے، اور ایک صورت میں سولی دی جاتی ہے۔ اور شادی شدہ زانی کو سنگسار کیا جا تا ہے۔ اس کے ساتھ کوئی عارکی بات نہیں ملائی کئی کے دوگر قتل ایک ایک سرائیس ملائی گئی کے دوگر قتل ایک ایک سرزاہم، جس سے او پر کوئی سرزائیس قتل سے قصہ بی نمٹ جا تا ہے۔

۲ سے جسم کا کوئی حصہ کا ثمان چور کا باجا تا ہے۔ اور راہ زن کا بھی ایک صورت میں ایک ہاتھ اور ایک پیرمخالف جا نب سے کا ناجا تا ہے۔ اور قطع پدھ نے زندگی بھر کے لئے ایک ایک قوت کا از الدہ وجا تا ہے۔ سے جسم انی ایڈ اء وہ بی ہے۔ اس کے ساتھ عارکی بات ہے میں کئی ہے کہ قطع پدھ زندگی بھر کے لئے ایک ایک قوت کا از الدہ وجا تا ہے۔ جس کا اثر کوگوں کے سامنے ظاہر بھوتا ہے۔ اور وہ ملائی گئی ہے کہ قطع پدھ زندگی بھر کے لئے ایک ایک قوت کا از الدہ وجا تا ہے۔ جس کا اثر کوگوں کے سامنے ظاہر بھوتا ہے۔ اور وہ سے ایسائر لازم ہے جو کہ بھی ختم ہونے والانہیں۔ جو بھی وست پُر پدہ کو دیکھ تا ہے جو سرائی ایڈ اء رسانی ہے۔ اس کے ساتھ عارکی بات ہے میں ایک ہونے والے کی گوا ہی قبول نہیں کی ساتھ ہون کر دیا جا تا ہے۔ اور تہمت لگانے والے کی گوا ہی قبول نہیں کی جاتی ہوئی۔ اور تہمت لگانے والے کی گوا ہی قبول نہیں کی جاتی ہوئی ۔ اور تہمت لگانے والے کی گوا ہی قبول نہیں کی جاتی ۔ اور تہمت لگانے والے کی گوا ہی قبول نہیں کی جاتی ۔ اور تہمت لگانے والے کی گوا ہی قبول نہیں کی جاتی ہوئی ۔ اور تہمت لگانے والے کی گوا ہی قبول نہیں کی جاتی ہوئی ۔ اور تہم بیار جسم ای اور تا ہوئی کو میں کی جو تا تا ہے۔ اور تہمت لگانے والے کی گوا ہی قبول نہیں کی جو اور تا ہوئی ۔ اور تہم بیر اور تا ہوئی کی گوا ہی قبول نہیں کی جاتے ہوئی ۔ اور تہم بیر کی کی گوا ہی قبول نہیں کی جو اور تا ہوئی ۔ اور تا ہوئی کی دور تا ہوئی کے دور تا ہوئی کی دور تا ہوئی کی دور تا ہوئی کی دور تا ہوئی کو تا ہوئی کی دور ت

ثم الحدُّ: إما قتلَ، وهو زجر لازَجُرَ فوقه؛ وإما قطعٌ، وهو إيلام شديد، وتفويتُ قوة لايتم الاستقلال بالمعيشة دونها طولَ عُمْرِه، ومُثْلَة، وعارٌ، وظاهرٌ أثرُه بمرأى الناس، لا ينقضى، فإن النفس إنما تتأثر من وجهين: النفس الواغلة في البهيمية: يمنعها الإيلامُ، كالبقر والجمل، والتي فيها حُبُّ الجاهِ: يردعها العارُ اللازمُ له، أشدَّ من الإيلام؛ فوجب جمعُ هذين الوجهين في الحدود. ودون ذلك: إيلامٌ بضرب، يُضَمَّ معه مافيه عارٌ، وَظَهَرَ أثَرُه، كالتغريب، وعدم قبول الشهادة، والتبكيت.

ترجمہ: پھرحد(۱) یا توقتل ہے۔اوروہ ایس سرزش ہے جس کے اوپرکوئی سرزش نہیں (اس لئے اس کے ساتھ عار کی بات نہیں ملائی گئی)(۲) اور یا کا ثنا ہے۔اوروہ بخت تکلیف پہنچانا ہے (بیجسمانی ایذاء ہے ) اورزندگی بھرکے لئے ایسی قوت کوضائع کردینا ہے جس کے بغیرامورمعاش بالاستقلال بھیل پذرنہیں ہوتے۔اوروہ شکل بگاڑنا ہے۔اورایساعار ہے جس کا اثر لوگوں کے سامنے ظاہر ہونے والا ہے۔جواثر بھی ختم ہونے والانہیں (بیعار کی بات ہے جوقطع ید کے ساتھ ملائی گئی ہے) ہیں بیشک



نفس دوہی صورتوں میں متاثر ہوتا ہے: (الف) ہیمیت میں دورتک نکل جانے والانفس: اس کو تکلیف وہی روکتی ہے۔ جیسے بیل اوراونٹ (ب) اوروہ نفس جس میں حب جاہ ہے: اس کو وہ عار کی بات جواس کے ساتھ لازم ہو: تکلیف دہی ہے بھی زیادہ باز رکھتی ہے۔ پس حدود میں ان دونوں صورتوں کو جمع کرنا لازم ہے (۳) اُن سے کم تر: مار کے ذریعہ تکلیف پہنچانا ہے۔ اس کے ساتھ وہ چیز ملائی جائے گی جس میں عار ہو، اور جس کا اثر ظاہر ہو۔ جیسے جلاوطن کرنا۔ اور گواہی قبول نہ کرنا۔ اور خوب ڈائٹ بیانا (وَعَلَ یَعِلُ وُعُولًا فی الشیع: کسی چیز میں آگے تک نکل جانا، دورتک چلے جانا، غلوکرنا۔ حدسے بڑھ جانا)

# حدود کی تفکیل کس طرح عمل میں آئی ہے؟

گذشتہ شریعتوں میں تین حدود تھیں قبل میں قصاص، زنامیں رجم، اور چوری میں ہاتھ کا ٹا۔ یہ تین سزائیں آسانی شریعتوں میں بطور توارث چلی آرہی ہیں۔اوران پرتمام انبیاءاورامتین فق ہیں۔اوراس قسم کی بات کوڈاڑھوں سے مضبوط کیڑنا ضروری ہے کسی حال میں بھی اس کو ترکن ہیں کیا جاسکتا۔اس لئے یہی سزائیں ہماری شریعت میں بھی باقی رکھی گئیں۔ البتہ ہماری شریعت نے ان میں تین تصرفات کئے ہیں۔ایک بخت سزاؤں میں تخفیف کی۔دوم: مزید چند جرائم کے لئے بہی سزائیں تجویز کیں۔سوم: ڈاکہ زنی کی سزا سخت کردی۔تفصیل درج ذیل ہے:

يبلاتصرف: ہمارى شريعت نے اولاً مذكوره سزاؤں كے دودر جمقرر كئے:

ایک وہ سزاجو تی کی انتہاء کو پنجی ہوئی ہے یعنی آل اور سنگسار کرنا۔ان سزاؤں کوسکین جرائم کے لئے تجویز کیا۔ دوم : وہ سزاجو کم درجہ کی ہے ،اس کوفر وتر درجہ کے جرائم کے لئے مقرر کیا۔ پھر سخت سزاؤں میں درج ذیل تخفیف کی :

ا — قتل عمر مین عین طور پر قصاص واجب نہیں کیا۔ بلکہ اس میں معافی اور دیت کی گنجائش رکھی ۔ سورۃ البقرۃ آیت ۱۵ میں قصاص کا حکم بیان کرنے کے بعدار شاد پاک ہے: ''لیں جس کواس کے بھائی (مقتول کے وارث) کی طرف ہے کچھ معافی مل جائے: تو معقول طور پرخون بہا کا مطالبہ کرنا ہے۔ اور قاتل کے ذہبے خوبی کے ساتھ خون بہا اس بھائی کے پاس معافی ما ہے۔ بیر (عفوودیت کی گنجائش) تمہارے پروردگار کی جانب سے سزامیں تخفیف اور مہر بانی ہے' ۔ سے اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے یہ بات بیان کی ہے کہ بنی اسرائیل میں قصاص ہی تھا، دیت نہیں تھی ۔ ہماری شریعت میں جو دیت کی گنجائش رکھی گئی ہے، وہ گذشتہ امتول کے اعتبار سے تخفیف ہے ( بخاری صدیث ۱۹۸۸ کتاب النفسیو ) دیت کی گنجائش رکھی گئی ہے، وہ گذشتہ امتول کے اعتبار سے تخفیف ہے ( بخاری صدیث ۱۹۸۸ کتاب النفسیو ) کے رکھی گئی ،

۳ – زنا می سزا کدشتہ امتوں میں سنگساری کی۔ہماری شریعت میں بیسز اصرف شادی شدہ زائی کے لئے رکھی تکی اور غیر شادی شدہ زانی کے لئے سوکوڑے تجویز کئے گئے۔بیاس امت کے لئے تخفیف ہے۔ اس کی تفصیل میہ ہے کہ یہود کی شریعت میں ہرزانی کے لئے رجم کی سزاتھی۔ مگر جب ان کی شوکت ختم ہوئی، اور حکومت کمزور پڑی، اور وہ زانی کوسنگسار کرنے پر قادر ندرہے، تو انھوں نے رجم کی سزاموقوف کر دی۔ اوراس کی جگہزانی زانیہ کا مند کالا کر کے، گدھے پراوندھے منہ بٹھا کربستی میں گھمانے کی سزا تجویز کی۔ اوراس طرح انھوں نے اپنی شریعت میں گذشتہ شریعت کی دونوں سزاؤں: اصلی اور بدگی کو جمع کیا گیا۔ اور شادی شدہ زانی کو مندہ زانی کو زندہ رکھا گیا۔ اوراس کے لئے برسرعام کوڑے مارنے کی سزا تجویز کی اس احت پر اللہ تعالی کی غایت درجہ مہر بانی ہے۔

۳ — اورچوری کی سزامیں پیتصرف کیا کہ سزا کے علاوہ مسروقہ مال کا دوگنا تاوان واجب کیا۔ابوداؤد کی حدیث (نمبر ۱۷۱۰) میں ہے:ومن خوج بشیئ منہ فعلیہ غرامۃ مثلیہ و العقوبة یعنی جو باغ میں لٹکائے ہوئے کچلوں میں ہے کچھ کیکر نکلے تواس پراس کا دوگنا تاوان اور سزاہے۔

دوسراتصرف: ہماری شریعت نے متعدد جرائم کو مذکورہ تین جرائم پرمحمول کیا۔اوران کے لئے بھی وہی سزا ئیں تجویز کیس۔جیسے تہمت لگانے اور شراب پینے کی سزاائتی درّے تجویز کی۔ کیونکہ بیا گناہ بھی خرابی پیدا کرنے میں مذکورہ تین گناہوں کے برابر ہیں۔اس لئے ان کے لئے بھی سزاضروری ہے۔

تیسرا تصرف: ہماری شریعت نے ڈاکہ زنی کی سزاسخت کردی۔ کیونکہ ڈاکہ زنی کا معاملہ آل اور چوری سے علین ہے،اس لئے اس کی سزاسخت ہونی ضروری ہے۔

فائدہ: چوری کی سزامیں جس تصرف کا تذکرہ کیا ہے، اوراس کی دلیل میں جوحدیث پیش کی ہے، اس کی تقریب تام نہیں۔ کیونکہ باغ میں لٹکائے ہوئے بچلوں کو لے جانا چوری نہیں۔ وہ پھل محفوظ مال نہیں ہیں۔ اور حدیث میں المعقوبة مصلق سرزنش مراد ہے، قطع یدمراز نہیں۔

واعلم: أنه كان مِن شريعة مَنْ قَبْلَنَا: القصاصُ في القتل، والرجمُ في الزنا، والقطعُ في السرقة؛ فهذه الشلاتُ كانت متوارثةً في الشرائع السماوية، وأطبق عليها جماهير الأنبياء والأمم، ومِثْلُ هذا يجب أن يؤخذ عليه بالنواجذ، ولا يُتركَ، ولكن الشريعة المصطفوية تصرفت فيها بنحو آخر:

[١] فجعلتُ مَزْجرَةً كلِّ واحد على طبقتين:

إحداهما: الشديدةُ البالغةُ أقصى المبالغ. ومن حقها: أن تُجعل في المعصية الشديدة.

والثانية: دونَها، ومن حقها: أن تُجعل فيما كانت المعصية دونها:

[الف] في القتل: القُورُ والديةُ، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ تَخْفِيْفٌ مِّنْ رَّبُّكُمْ ﴾ قال ابن

عباس رضي الله عنهما: كان فيهم القصاصُ، ولم يكن الدية.

[ب]وفى الزنا: الجَلْد؛ وكان اليهودُ لما ذهبت شوكتُهم، ولم يقدروا على الرجم، ابتدعوا التَّجْبِيَةَ والتَّسْجِيْمَ، فصار ذلك تحريفًا لشريعتهم، فَجُمعتْ لنا بين شرِيْعَتَى مَنْ قبلَنا السماويةِ والابتداعية؛ وذلك غايةُ رحمةِ الله بالنسبة إلينا.

[ج] وفي السرقة: العقوبةُ وغرامةُ مثلَيْه، على ماجاء في الحديث.

[٢] وأن حَمَلَتْ أنواعًا من الظلم عليها، كالقذف والخمر، فجَعَلَتْ لهما حدًّا، فإن هذه أيضًا بمنزلة تلك المعاصى.

[٣] وأن زادتُ في عقوبة قطع الطريق.

ترجمہ: اور جان لیں کہ ہم ہے پہلی شریعتوں میں بقل میں قصاص ، زنامیں رجم ،اور چوری میں ہاتھ کا ثنا تھا۔ پس بیہ تين سزائيس آساني شريعتوں ميں بطور توارث چلي آر جي تھي۔اوران پرتمام انبياءاورامتيں متفق تھيں۔اوراس قتم کي بات: ضروری ہے کہاس کوڈاڑھوں سے پکڑا جائے۔اور نہ چھوڑی جائے۔ گرشریعت مصطفویہ نے ان میں دوسرے انداز سے تصرف کیا: (۱) پس ہرایک کی جھڑ کی کا ذریعہ بعنی سزا دودر جول پر گردانی — ان میں ہےایک: وہ پخت سزا ہے جو بختی گی انتہاء کو پینچی ہوئی ہے۔اوراس کے حق سے ہے یعنی اس کے لئے سزاوار بیہ ہے کہ وہ سخت معصیت میں مقرر کی جائے — اوردوسری: جواس سے کم ترہے۔اوراس کے قت سے ہے کہ وہ ان جرائم میں مقرر کی جائے جو پہلی قشم کے جرائم سے کم درجہ کے ہیں ۔۔۔ (الف) پی قبل میں قصاص اور دیت ہے۔اوراس کی بنیا داللہ تعالیٰ کا بیار شاوہے:'' بیتمہارے پروروگار کی طرف ہے آسانی کرناہے 'ابن عباس نے فرمایا : ' بنی اسرائیل میں قصاص تھا، اور دیت نہیں تھی ' — (ب) اور زنامیں کوڑے مارنا ہے۔اوریہودنے جبان کی شوکت ختم ہوئی ،اوروہ سنگسار کرنے پر قادرنہیں رہے تو اُنھوں نے اوندھے منہ بٹھانا،اورمنہ کالاکرناا بجاد کیا۔پس بہ چیزان کی شریعت میں تحریف ہوگئی۔پس ہمارے لئے جمع کیا گیا ہم سے پیشتر لوگوں کی دونوں شریعتوں: آسانی اورا بیجادی کے درمیان \_اور بیاللہ کی انتہائی رحت ہے ہماری بنسبت — (ج)اور چوری میں سزا،اور چرائی ہوئی چیز کا دوگنا تاوان ہے،جبیبا کہ حدیث میں آیا ہے — (۲)(اورشریعت مصطفویہ نے مذکورہ بالاتین سزاؤں میں تصرف کیا) بایں طور کہ شریعت مصطفویہ نے ظلم ( جرائم ) کی متعددانواع کوان تین سزاؤں پرمحمول کیا۔ جیسے ا تہام اور شراب \_ پس شریعت مصطفویہ نے ان دونوں کے لئے ( بھی ) سزامقرر کی \_ کیونکہ یہ گناہ بھی اُن گناہوں کے بمنزلہ ہیں — (۳)اور بایں طور کہ شریعت مِصطفویہ نے اضافہ کیاڈا کہ زنی کی سزامیں ۔

لغات: سَحَّم الشیئ : کالاکرنا ..... جَبِّی: اوندها کرنا۔ زانی زانیکا منه کالاکر کے گدھے پراس طرح بٹھاتے تھے کہ منہ ایک دوسرے کے خلاف رہیں۔ پھران کورسوا کرنے کے لئے بستی اور بازار میں پھراتے تھے۔ تركيب:أن حملت اورأن زادت كاعطف نحوٍ آخو پرے ـ پس تقدير عبارت يہے:و تـصوفتْ فيها بأن حملت اور بأن زادت.

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

### غلاموں کوحد مارنے کاحق مولیٰ کودینے کی وجہ

غلام باندی کو حد مارنے کا حق صرف حاکم کا ہے یا آقا کو بھی بیوق حاصل ہے؟ اس میں اختلاف ہے: احناف کے نزدیک: بیوق صرف حاکم کا ہے۔ البتہ حاکم کی اجازت سے آقا بھی حد جاری کرسکتا ہے۔ اور ائمہ ثلاثہ کے نزدیک: بیوق آقا کو بھی حاصل ہے۔ گر اس کے لئے چند شرائط ہیں (مغنی ۱۳۷۰) مثلاً: آقا زنا، شراب اور تہمت میں کوڑے مارسکتا ہے۔ اور ارتداد میں قتل اور چوری میں ہاتھ نہیں کا ٹ سکتا۔ ان کے نزدیک بھی بیوق صرف امام کو حاصل ہے۔

احناف کے مسلک پروجہ فرق بیان کرنی ضروری نہیں۔ کیونکہ ان کے نزد یک تمام حدود کا اختیار ۔ خواہ آزادگی ہویا غلام کی ،اورخواہ کوڑوں کی سزاہو، یا قتل وغیرہ کی ۔ حاکم ہی کو ہے۔البتہ ائکہ ثلاثہ کے مسلک پردوفرق بیان کرنے ضروری ہیں ؛ ایک: آزاد کوتو حاکم ہی حد مارسکتا ہے، اور غلام پر آقا بھی حد جاری کرسکتا ہے۔ وجہ فرق کیا ہے؟ دوسرا: آقا صرف کوڑے مارسکتا ہے،قتل اور ہاتھ نہیں کا ٹ سکتا۔ وجہ فرق کیا ہے؟ شاہ صاحب قدس سرۂ بیدونوں فرق بیان کرتے ہیں،اور ساتھ ہی غلاموں کی سزامیں تنصیف کی وجہ بھی بیان کرتے ہیں:

لوگوں کے دوطبقات ہیں۔اور دونوں کی سیاست بعنی اصلاح کاطریقہ مختلف ہے:

پہلاطریقہ: آزادلوگوں کا ہے۔ بیرہ ہو اوگ ہیں جو مستقل بالذات ہیں۔ جن کا معاملہ خودان کے ہاتھ میں ہے۔ان کی اصلاح کا طریقہ بیہ کے لوگوں کی نگا ہوں کے سامنے ان کی داروگیر کی جائے۔ برسرعام ان کو سزادی جائے۔ان پر سخت عار لازم کیا جائے۔اوران کی تحقیر و تذلیل کی جائے۔ ظاہر ہے کہ بیکام حاکم ہی کرسکتا ہے۔ پس وہی ان پر حدود جاری کرنے کا مُجازہے۔

دوسراطبقہ:غلام باندیوں کا ہے۔ بیرہ واوگ ہیں جودوسروں کے ہاتھوں میں قید ہیں۔ان کی اصلاح کا طریقہ بیہ ہے کہ ان کے کہ ان کے آقا کو حکم دیا جائے کہ وہ ان کو برائی ہے محفوظ رکھے۔ کیونکہ آقا ان کو برائی سے روکنے کا بہتر طریقہ جانتا ہے۔ اس لئے ان کوسزاد بینے کا اختیار آقا کو دیا گیا۔اوراس کی دلیل درج ذیل حدیث ہے:

حدیث — رسول الله مِیلانیمَوَیمِیمِیمِیمِیمِیمِیمِی سے کسی کی باندی زنا کرے، اوراس کا زناواضح ہوجائے، تو۔ چاہئے کہ مولی اس کوحد مارے، اوراس کو ملامت نہ کرے یعنی اس پراکتفانہ کرے۔ پھرا گروہ زنا کرے تواس کوحد مارے، اوراس کو ملامت نہ کرے۔ پھرا گرتیسری مرتبہ زنا کرے، اوراس کا زناواضح ہوجائے تواس کو بیچ وے، اگر چہ بالوں کی رشی

كے عوض ہو!" (متفق عليه مشكلوة حديث ٣٥٦٣)

اور فروخت کرنے کا حکم اس لئے دیا ہے کہ بیآ قااس پر کنٹرول نہیں کرسکتا، اور اس کو برائی سے نہیں بچاسکتا۔ دوسرے آقا کے پاس جائے گی تو وہ اس کوسیدھا کردےگا۔ درج ذیل حدیث میں بھی ای مصلحت سے غلام کو بچے دیے کا حکم دیا ہے۔ حدیث سے رسول اللہ سِلانِعَ اَئِیمُ نے فرمایا: ''جبتم میں ہے کسی کا غلام چوری کرے تو اس کو بچے دے، چاہے آ دھے اُوقیہ (۲۰ درہم) کے عوض فروخت ہو!'' (منداحہ ۲۳۷)

اوربعض آقاغلاموں پرظلم کرتے تھے۔اور جب ان کوٹو کا جاتا تھا تو بہانہ بناتے تھے کہ غلام زنایا چوری وغیرہ کا مرتکب ہوا ہے۔اس صورت حال سے نمٹنے کے لئے دوبا تیں ضروری ہوئیں: ایک: غلام کے لئے آزاد سے کم سزار کھی جائے۔ تا کہاں قتم کے ظلم کی جڑ کٹ جائے۔دوسری: آقا کوئل اور قطع پد کا اختیار نہ دیا جائے۔اس سے کم سزایعنی کوڑے مارنے ہی کا ان کوافتیار دیا جائے۔

و اعلم: أن الناس على طبقتين، ولسياسة كلِّ طبقة وجهٌ خاص:

[١] طبقة: هم مستقلون: أمرُهم بأيديهم؛ وسياسةُ هؤلاء: أن يُؤاخذوا على أعين الناس، ويُوْجَعوا، ويُلْزَمَ عليهم عارٌ شديد، ويُهَانوا، ويحقَّروا.

[7] وطبقة: هم بأيدى ناس آخرين، أسراء عندهم؛ وسياسة هؤلاء: أن يُؤمر سادتُهم: أن يَحفظوهم عن الشر، فإنه يَظهر لهم وجه، فيه حبسُهم عن فعلهم ذلك، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم: "إذا زنتُ أمة أحدكم فليضربها" الحديث، وقولُه عليه السلام: "إذا سرق عبدُ أحدِكم فبيعوه، ولو بنَشّ!"

فَضُبِطَتِ الطبقتان بوصفٍ ظاهر، فالأولى: الأحرار، والثانية: الأرقَّاء.

ثم كان من السَّادة: من يتعدى على عبيده، ويحتجُّ بأنه زنى أو سرق ونحو ذلك، فكان الواجب فى مشله: أن يُشرع على الأرقاءِ دونَ ماعلى الأحرار، لِيُقطع هذا النوعُ؛ وأن لا يُخَيَّرُوا في القتل والقطع، وأن يُخَيَّرُوا فيما دون ذلك.

ترجمہ: اور جان لیں کہ لوگوں کے دو طبقے ہیں۔ اور ہر طبقہ کی اصلاح کا الگ طریقہ ہے: (۱) ایک طبقہ: وہ مستقل لوگ ہیں۔ ان کامعاملہ ان کے ہاتھ میں ہے۔ اور ان لوگوں کا انتظام: یہ ہے کہ لوگوں کی نگاہوں کے سامنے ان کی داروگیر کی جائے۔ اور وہ ذلیل کئے جائیں۔ اور ان کی تحقیر کی جائے۔ اور وہ ذلیل کئے جائیں۔ اور ان کی تحقیر کی جائے۔ اور دوہ ذلیل کئے جائیں۔ اور ان کی تحقیر کی جائے (۲) اور دوسرا طبقہ: وہ لوگ ہیں جو دوسرے لوگوں کے ہاتھوں میں ہیں۔ قیدی (غلام) ہیں ان کے پاس۔ اور ان

لوگوں کا انتظام بیہ ہے کہ ان کے آقاحکم دیئے جائیں کہ وہ ان کو برائی ہے محفوظ رکھیں یعنی ان کی اصلاح کا ذمہ دارآ قاؤں کو بنایا جائے۔ پس بیٹک شان بیہ ہے کہ آقاؤل کے لئے ایک ایسی صورت ظاہر ہوتی ہے جس میں ان کوان کے اس فعل سے روکنا ہے یعنی آقاان کی اصلاح کا بہتر طریقہ جانتا ہے (اس کے بعد دوحدیثیں ہیں) پس دونوں طبقے ایک واضح وصف کے ذریعہ متعین کئے گئے۔ پس پہلا طبقہ: آزادلوگوں کا ہے۔اور دوسرا: غلاموں کا۔

پھر بعض آقااپنے غلاموں پرظلم کیا کرتے تھے۔اور بیر ججت پیش کیا کرتے تھے کہ غلام زنایا چوری یااس کے مانند کا مرتکب ہوا ہے۔ پس اس جیسی صورت میں ضروری تھا کہ(۱) غلاموں پرمشروع کی جائے اس سے کم سزا جوآزادوں کے لئے ہے، تاکہاں قتم کےظلم کی جڑکٹ جائے(۲)اور بیکہ آقااختیار نہ دیئے جائیں قبل کرنے اور ہاتھ کا لمنے کے۔اور بیہ کہ آقااختیار دیئے جائیں ان سزاؤں کے جوان سے کم ہیں۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

### حدکے کفارہ ہونے کی وجہ

حدیث — رسول الله صِلاَیْمَایِیَمُ نے فرمایا: '' جس نے کوئی گناہ کیا، پس اس پراس گناہ کی حدجاری کی گئی، تووہ حد اس گناہ کا کفارہ ہے:من أصاب ذنبا، أقيم عليه حدُّ ذلك الذنب، فهو كفارته (مشكوة حدیث ۳۲۸ اباب مالا يُدعى على المحدود)

تشریخ: حدود: دوصورتوں میں ہے کسی ایک صورت میں کفارہ بنتی ہیں:

پہلی صورت: حدجاری ہونے سے پہلے یا بعد میں گذگار نے تیجی کی تو بہر لی ہو، تو بہتو بہتی اس کے گناہ کا کفارہ ہے۔
حضرت ماعز رضی اللہ عنہ کے بارے میں ارشاد نبوی ہے: ''اس نے الی تو بہ کی ہے کہ آگر وہ ایک گروہ پر بانٹ دی جائے تو وہ
سب کے لئے کافی ہوجائے!' کے قد تعابَ تبو بہ لہ لو قُسْمَتْ بین اُمدِ لَوَسِعَتٰہم! (مشکوۃ حدیث ۳۵ ۱۲) اور ایک دوسری
روایت میں: ایک دوسر مے شخص کے بارے میں ارشاد نبوی ہے: ''اس نے الی تو بہ کی ہے کہ آگر ایک شہر کے لوگ الی تو بہ
کری توسب کی طرف سے قبول کر لی جائے!' کھد تاب تو بہ قہ لو تَابَها اُھلُ المدینةِ لَقُبل منھم (مشکوۃ حدیث ۳۵ ۲۳)
دوسری صورت: حد محض سزاہو، اس کو تکلیف پہنچانا، اور اس کو زبر دئی گناہ سے باز رکھنا ہویعنی محض زجر وتو نیخ ہو، گناہ گا
نے گناہ سے تو بہنہ کی ہو، تو اس صورت میں حد: کفارہ اس طرح بنتی ہے کہ گناہ حکمتِ خداوندی میں سز اکو چاہتا ہے۔خواہ سزا

جانی ہو،جسمانی ہو، یامالی ہو۔ پس حاکم وفت جوسزا دیتا ہے: وہ سزا دینے میں اللہ کا نائب ہے۔اس کا سزا دینا اللہ ہی کا سزا دینا ہے۔ پس اگراس کوآخرت میں بھی اس گناہ کی سزا ملے تو گو یا اللہ تعالیٰ نے ایک گناہ کی سزا دومرتبہ دی! یہ بات اللہ تعالیٰ کے عدل وانصاف ہے بعید ہے!اس وجہ میں غور کرلیں۔اس میں کوئی اشکال تونہیں؟!

والحدُّ يكون كفارةً لأحد وجهين: لأن العاصِي:

[١] إما أن يكون منقادًا لأمر الله وحكمِه، مُسْلِمًا وجهَه لله؛ فالكفارة في حقه: توبةٌ عظيمةٌ، وهو حديث: " لقد تاب توبةٌ لو قُسِّمَتْ على أمةٍ محمدٍ لَوَسِعَتْهم،"

[٢] وإما أن يكون إيلامًا له وقسرًا عليه؛ وسر ذلك: أن العمل يقتضي في حكمة الله: أن يجازي في نفسه أو ماله، فصار مقيمُ الحد خليفةَ الله في المجازاة؛ فتدبر.

ترجمہ: اورحد کفارہ ہوتی ہے دووجہوں میں سے کسی ایک وجہ سے: اس لئے کد گذگار: (۱) یا تو یہ کہ وہ تا بعدار ہوگا اللہ کے امر کا، اوراس کے علم کا، پر دکرنے والا ہوگا پنی ذات اللہ کو، پس کفارہ اس کے حق میں: بڑی تو بہ ہے یعنی اس کا اپنی عملی زندگی کوسنوار لینا ہی بڑی تو بہ ہے، وہی گناہ کا کفارہ ہے۔ اوروہ حدیث ہے: '' البتہ واقعہ بہ ہے کہ اس (ماعز ؓ) نے ایسی تو بہ کی ہوجائے'' (اس حدیث میں اسم شریف محمد یا دہیں پڑتا۔ حدیث کے جے لفظ وہ ہیں جواو پر شرح میں لکھے گئے ہیں۔ اور لفظ اُمہ تغوی معنی میں ہے۔ یعنی شریف محمد یا دہیں پڑتا۔ حدیث کے جے لفظ وہ ہیں جواو پر شرح میں لکھے گئے ہیں۔ اور لفظ اُمہ تغوی معنی میں ہے۔ یعنی گروہ، جماعت ) — (۲) اور یا یہ کہ ہودہ سرااس کے لئے تکلیف پہنچانا، اور اس پر زبرد تی کرنا۔ یعنی حدے ساتھ تو بہ مقترین نہ ہو۔ اور اس کا راز یہ ہے یعنی اس صورت میں بھی گناہ معاف ہوجانے کی وجہ بہ ہے کھل یعنی گناہ اللہ کی حکمت مقترین نہ ہو۔ اور اس کا راز یہ ہے یعنی اس صورت میں بھی گناہ معاف ہوجانے کی وجہ بہ ہے کھل یعنی گناہ اللہ کی عمل علی جہا ہے کہ گئے گار سزادیا جائے اس کی جان یا اس کے مال میں۔ پس ہوگیا حدقائم کرنے والا (حاکم ) سزاد سے میں اللہ کا نائب۔ پس سوچ لے!

公





#### حدّ زنا كابيان

# محصن کے لئے رجم اور غیرمحصن کے لئے دُرّوں کی سزاکی وجہ

سورة النورآیت امیں ارشاد پاک ہے: '' زنا کرنے والی عورت اور زنا کرنے والا مرد :تم ان میں سے ہرایک کوسوڈرے مارو۔اورتم کوان دونوں پراللہ کے معاملہ میں ذرار حم نہ آنا چاہئے ،اگرتم اللہ تعالیٰ پراور قیامت کے دن پرایمان رکھتے ہو۔اور دونوں کی اللہ کے معاملہ میں ذرار حم نہ آنا چاہئے '' تا کہ سزا کی تشہیر ہو،اورلوگوں کو عبرت ہو۔ دونوں کی سزا کے وقت مسلمانوں کی ایک جماعت کو حاضر رہنا چاہئے'' تا کہ سزا کی تشہیر ہو،اورلوگوں کو عبرت ہو۔

تفسیر: بیسزااس زانی اورزانیه کی ہے جوآ زاد، عاقل، بالغ ہوں۔اور نکاح کئے ہوئے نہ ہوں۔ یا نکاح تو ہو گیا ہو گر ہمبستری نہ ہوئی ہو۔اور جوآ زاد نہ ہواس کی سزا بچاس وُرّے ہے۔اور جوعاقل یا بالغ نہ ہووہ مکلّف نہیں۔اور جومسلمان آ زاد، عاقل، بالغ ہو،اوروہ سلمان،آ زاد، عاقلہ، بالغة عورت سے نکاح صحیح کر کے ہم بستری کر چکا ہو،وہ محصن ہے،اس کی سزار جم ہے۔اور جو بیاری کی وجہ سے کوڑوں کا متحمل نہ ہواس کی صحت کا انتظار کیا جائے گا۔

حدیث — حضرت عمر رضی الله عند نے فرمایا: "الله تعالی نے حضرت محد عِلَاثْنَاکَیْم کودین حق کے ساتھ مبعوث فرمایا ۔ اور آپ پراپنی کتاب نازل فرمائی ۔ پس الله تعالی نے جوآیات اُتاریں ان میں آیت رجم بھی تھی ۔ اور خودرسول الله عِلَاثِنَاکِیَا ﷺ نے رجم کیا۔ اور آپ کے بعد ہم نے بھی رجم کیا۔ اور رجم الله کی شریعت میں برحق ہے۔ اس پر جس نے زنا کیا: جبکہ وہ شادی شدہ ہو،خواہ مرد ہویا عورت: جب گواہ قائم ہوجا کیں، یا حمل ہو، یا اقرار' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۵۵۷)

آیت رجم: جس کی تلاوت منسوخ ہوگئ ہے،اور حکم باقی ہے: بیہ ہے:الشیخ والشیخة إذا زَنیا فار جِمُوهما الْبَتَّةَ، نیکالاً من الله، والله عزیز حکیم جھن مرداور محصن عورت: جب دونوں زنا کریں تو دونوں کو قطعی طور پرسنگار کردو،الله کی طرف سے عبرتناک سزا کے طور پر،اورالله تعالی زبردست، حکمت والے ہیں۔ بیآیت سورۃ الاحزاب میں محمی (فتح الباری۱۳۳:۱۲)

تشریح بھن کے لئے رجم اور غیر محصن کے لئے کوڑوں کی سزاتین وجوہ ہے ہے:

پہلی وجہ: بچپن اور بلوغ کے احکام مختلف ہیں: بلوغ سے پہلے عقل ناتمام اورجسم ناتواں ہوتا ہے۔ اور انسان بچشار کیا جاتا ہے، مرذبیں ہوتا، اس لئے وہ احکام شرعیہ کا مکلف نہیں۔ اور بلوغ کے بعد عقل تام اورجسم طاقتور ہوجا تا ہے۔ اور انسان مرد کہلانے لگتا ہے، اس لئے اس پر احکام شرعیہ لازم ہوتے ہیں۔ اسی طرح شادی سے پہلے اور شادی کے بعد کے احوال مختلف ہیں۔ شادی سے پہلے اگر چہ آدمی: عاقل بالغ اور مرد ہوتا ہے، مگر ناتج بہ کار اور دوسرے کے ماتحت ہوتا ہے۔ اور شادی کے بعد کی میں اضافہ ہوتا ہے۔ آدمی تج بہ کار اور (کامل) مرد ہوجا تا ہے، اور اپنے معاملات میں تنقل اور خود مختار ہوجا تا ہے۔ اس لئے دونوں کے احکام متفاوت ہیں۔غیرشادی شدہ کا زنا بھی اگر چہ جرم ہے مگر ہلکا۔اس لئے اس کے لئے کوڑوں کی سزا تجویز کی گئی۔اور شادی شدہ کا زناعگین جرم ہے،اس لئے اس کی سزاسنگ ارمقرر کی گئی۔

دوسری وجہ: آزادشادی شدہ: کامل انسان ہے۔اور آزاد غیر شادی شدہ ناقص،اور غلام انقص۔پس آزاد غیر شادی شدہ درمیانی حالت کا ہوا۔اس لئے اس کی سزابھی درمیانی ہے۔آزاد متزوج سے ہلکی ،اور غلام سے بھاری۔

وضاحت: غلام کا انقص ہونا تو ہدیہی ہے۔ اللہ تعالی نے انسانوں کوآزاد پیدا کیا ہے۔ اورغلام وصف حریت کے فقدان کی وجہ سے مملوک ہوا ہے۔ اورآزاد غیر متزوج ناقص اس لئے ہے کہ اللہ تعالی نے ہر چیز کو''زوج'' پیدا کیا ہے (ہسس آیت اسلاد دیات آیت ۴) اورزوج کے معنی ہیں: جوڑا۔ فردگی ضدیعنی ہم جنس دو چیزیں۔ اورایی ہی دو چیزیں زوجین کہلاتی ہیں۔ کیونکہ جرایک دوسرے کو جوڑا بناتی ہے۔ پس انسان کا مجر دہونا ناقص حالت ہے۔ کیونکہ وہ خلاف فطرت ہے۔ سوال: اس کامل و ناقص حالت کا لحاظ قصاص اور چوری وغیرہ کی سزاؤں میں کیوں نہیں کیا گیا؟ ان میں سزائیں وونوں کے لئے کیساں کیوں ہیں؟

جواب: اس تفاوت کا لحاظ صرف رجم میں کیا گیا ہے۔ کیونکہ رجم سخت ترین سزا ہے، اور حق اللہ کے طور پرمشروع ہوئی ہے۔ اور جند سے تاج ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ غنی (بے ہوئی ہے۔ اور بند سے تاج ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ غنی (بے نیاز) ہیں۔ پس اگر قتل عدمیں غیر متزوج کی سزا کم کردی جائے گی تو بندہ کاحق ضائع ہوگا۔ اور بندے کی حق تلفی اس کی احتیاج کی وجہ سے مناسب نہیں۔ اور رجم اللہ کاحق ہے۔ اس میں تخفیف میں کچھ حرج نہیں۔ اور چوری، شراب نوشی اور تہمت کی سزائیں رجم کے بمنزلہ نہیں۔ اس لئے ان میں غیر متزوج کے لئے تخفیف نہیں کی گئی۔

تیسری وجہ: آزادشادی شدہ کازنا کرنا جس پراللہ تعالی نے انعامات کے ہیں، اوراس کواپی گلوق میں بہت سول پر فوقیت دی ہے: نہایت فینے اور گھنا وُنافعل ہے۔ اور شدید ترین کفران نعمت ہے۔ اس کا تقاضایہ ہے کہ اس کی سزامیں اضافہ کیا جائے۔ وضاحت: انسان کے لئے انسانیت ہی سب سے بڑا شرف ہے۔ پھر آزاد متزوج کواللہ تعالی نے پانچ مزید خوبیوں سے مالا مال فرمایا ہے۔ اس کو آزادی ، عقل، بلوغ اور دولت اسلام سے سرفراز فرمایا، اورالی ہی بیوی بھی عنایت فرمائی جس کی صحبت سے سیری ہوجاتی ہے۔ پھر بھی اس کا حرمت خداوندی کی پردہ دری کرنا کتنا بڑا کفران نعمت ہے؟! پس ایسے شخص کو صفحہ سے سیری ہوجاتی ہے۔ پھر بھی اس کا حرمت خداوندی کی پردہ دری کرنا کتنا بڑا کفران نعمت ہے؟! پس ایسے شخص کو صفحہ سے مٹادیناہی مناسب ہے۔

### كنوارے كى سزاميں سو كےعدد كى حكمت

اور کنوارے کی سز اسوکوڑے اس لئے مقرر کی گئی ہے کہ بیہ بہت اور متعین عدد ہے۔ اس کے ذریعیہ زجروا یلام کا مقصد حاصل ہوجا تا ہے ، اور متعین ہونے کی وجہ ہے اس پڑمل کرنا بھی آسان ہے۔ وضاحت: عربوں کے یہاں چارہی اعداد مستعمل تھے: اکائی (ایک تانو) دہائی (وس تانوے) سیکڑہ (ایک سوتانوسو)
اور ہزار۔ اس سے اوپران کے یہاں کوئی عدر نہیں تھا۔ اور کنوارے کی سزامیں اکائی متعین کرنا تولا حاصل تھا۔ البتہ باتی تین
عدد لئے جاسکتے ہیں، کیونکہ وہ سب' کثیر'' ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ نے ان میں سے درمیانی عدد تجویز فر مایا اس لئے کہ درمیانی
چیز بہتر ہوتی ہے۔ اور سیکڑہ میں ہے بھی پہلا سیکڑہ لیا۔ کیونکہ اس سے زجروتو نیخ خوب ہوجاتی ہے، اور نیخ کئی نہیں ہوتی۔

#### کنوارے کوجلا وطن کرنے کی حکمت

اوراحناف کے نزدیک: جلاوطنی حدمیں شامل نہیں۔ کنوارے کی پوری سزاسوکوڑے ہیں۔اورجلاوطنی کی مصلحت کی بناپر تعزیہے، جومعاف بھی کی جاسکتی ہے۔اور مصلحت یہ ہے کہ اسلامی معاشرہ میں، جہاں حدود نافذہوں۔ نُجیث نفس کی بناپر زنا کا صدور نادر ہے۔ بیچرکت معاشقہ کے نتیجہ میں وجود میں آسکتی ہے۔ پس اگر حد جاری کرنے کے بعد دونوں ایک جگہ رہنے دیا جائے گا تو گناہ کا امکان باتی رہے گا۔اس لئے زانی کوسال بھر کے لئے جلاوطن کردیا جائے تا کہ رشتہ کیا ہوئے سے نوٹ جائے سے مسلمانوں کی ایک جماعت کوحاضر رہنے کا جو تھم دیا گیا ہے اس کا ایک مقصد یہ بھی ہے کہ مجرم کی رسوائی ہو۔

[١] قال الله تعالى: ﴿ أَلزَّ انِيَةُ وَ الزَّانِي فَاجْلِدُوْ اكُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَّةَ جَلْدَةٍ ﴾ الآية.

وقال عمر رضى الله عنه: إن الله بعث محمدًا صلى الله عليه وسلم بالحق، وأنزل عليه الكتاب، فكان مما أنزل الله آية الرجم: رَجَمَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، ورَجَمْنا بعده؛ والرجمُ في كتاب الله حقٌ على من زنى: إذا أخصَنَ من الرجال والنساء. أقول: إنما جُعل حدُّ المحصن الرجمَ، وحدُّ غير المحصن الجَلْدَ: [۱] لأنه كما يَتِمُّ التكليفُ ببلوغ خمس عشرة سنةً، أو نحوه؛ ولا يتم دون ذلك لعدم تمام العقل، وتسمام البعثة، وكونِه من الرجال، فكذلك ينبغي أن تتفاوتَ العقوبةُ المترتبةُ على التكليف: بأتمية العقل، وصيرورتِه رجلاً كاملاً، مستقلا بأمره، مستبدًّا برأيه.

[7] والأن المحصن كامل، وغير المحصن ناقص، فصار واسطةً بين الأحرار الكاملين
 وبين العبيد.

ولم يُعتبر ذلك إلا في الرجم خاصةً: لأنه أشدُّ عقوبةً، شُرعت في حق الله؛ وأما القصاص: فحقُّ الناس، وهم محتاجون، فلا يُضَيَّعُ حقوقهم؛ وأما حدُّ السرِقة وغيرِها: فليس بمنزلة الرجم.
[٣] ولأن المعصية ممن أنعم الله عليه، وفضَّله على كثير من خلقه: أقبحُ وأشنعُ، لأنها أشدُّ الكفران، فكان من حقها: أن يُزاد في العقوبة.

وإنما جُعل حدُّ البكر مائة جَلدة: لأنه عدد كثيرٌ مضبوطٌ، يحصل به الزجرُ والإيلامُ. وإنما عوقب بالتغريب: لأن العقوبة المؤثرة تكون على وجهين: إيلامٍ في البدن، وإلحاقِ حياءٍ وحجالةٍ وعارٍ، وفقدِ مألوفٍ في النفس؛ والأول: عقوبةٌ جسمانية، والثانية: عقوبة نفسانية، ولاتتم العقوبةُ إلا بأن تَجمع الوجهين.

ترجمہ: میں کہنا ہوں: شادی شدہ کی حدسنگار کرنا، اور غیر شادی شدہ کی حدور ہے مارنا: اس جہ ہے مقرر کی گئی ہے کہ(۱) جس طرح مکلف ہونا تحیل پذیر ہوتا ہے بندرہ سال عمر ہوجانے ہے، اوراس کے ماند (بلوغ کی دوسری علامتوں) ہے، اوراس ہے کہ میں تکلیف تا مہبیں ہوتی بقتل پوری نہونے کی وجہ ہے، اوراس کے مردوں میں سے نہ ہونے کی وجہ ہے، اوراس کے مردوں میں سے نہ ہونے کی وجہ ہونے ہوئی ہونے ہوئی ہونے ہوئی ہونے ہوئی اللہ ہونے کی وجہ ہونے کی وجہ ہے، اورا ہونے کی وجہ ہونے نے کی وجہ ہونے کی ہونے کی وجہ ہونے کی ہ

نوٹ:قولہ: لعدم تمام العقل مخطوطہ کراچی میں:لمعنی تمام العقل ہے۔ گرجوم طبوعہ میں ہےوہ واضح ہے۔ اس لئے اس کو باقی رکھا گیا ہے۔ ۸

7

### زنامیں غلاموں کے لئے آ دھی سزا ہونے کی وجہ

سورۃ النساء آیت ۲۵ میں ارشاد پاک ہے:'' پھر جب وہ باندیاں منکوحہ بنائی جائیں: پھراگروہ بڑی بے حیائی کا کام (زنا) کریں توان پراس سزا کا نصف ہے جوآ زادعور توں پر ہے''

تشریخ: زنامیں غلام باندیوں کی سزادووجہ ہے آ دھی رکھی گئی ہے: ٠

پہلی وجہ: باب کے شروع میں عمومی باتوں کے شمن میں سے بات آپھی ہے کہ غلام باندیوں کی سزادہی کا معاملہ ان کے آقا وں کے حوالے کیا گیا ہے۔ پس اگران کے حق میں انتہائی درجہ کی سزامشروع کی جائے گی توظلم وعدوان کا دروازہ کھل جائے گا۔ مولی اپنے غلام کوئل کرے گا، اور جب اس کو پکڑا جائے گا تو ججت پیش کرے گا کہ وہ زنا کارتھا۔ اور اس کی دارو گیرمکن نہ ہوگی۔ اس لئے قبل کرنے اور ہاتھ کا شنے کا اختیار تو ان کودیا ہی نہیں گیا، کوڑوں کی سزامیں بھی کمی گئی، اور اتنی مقدار تجویز کی گئی جو ہلا کت تک مفضی نہ ہو۔

دوسری وجہ: ابھی اوپر بیہ بات بیان کی گئی ہے کہ آزاد شادی شدہ کامل، غیر شادی شدہ ناقص، اور غلام انقص ہے۔ چنانچہ ناقص کی سزا کا نصف انقص کے لئے تجویز کیا گیا۔

فائدہ: حَصُن (ک) حَصَانَةً کے اصل معنی ہیں: مضبوط و محفوظ ہونا۔ اور حَصُنَتِ المرأةُ اور أَحْصَنَتِ المرأة کے تین معنی ہیں: (۱) شادی شدہ ہونا۔ جیسے ﴿وَالْـمُحْصَنَتُ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ اوروہ عورتیں جوشو ہروالی ہیں (النساء آیت ۲۲)(۲)

پاک دامن ہونا۔ جیسے ﴿إِنَّ اللَّذِیْنَ یَرْمُوْنَ الْمُحْصَنَاتِ ﴾ الآیة: بیشک جولوگ تہمت لگاتے ہیں ان عورتوں کو جو پاک دامن ہیں (سورة النور آیت ۲۳)(۳) آزاد ہونا، جیسے ﴿مَاعَلَى الْمُحْصَنَاتِ ﴾ میں آزاد عورتیں مراد ہیں۔ بیتیوں صورتیں مضبوط و محفوظ ہونے کی ہیں۔

[٢] قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَاعَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ﴾ أقول: السرفى تنصيف العقوبة على الأرقاء: أنهم يُفَوَّض أمرُهم إلى مواليهم، فلو شُرع فيهم مزجرة بالغة أقصى المبالغ، لفتح ذلك بابَ العدوانِ، بأن يقتل المولى عبدَه، ويحتجُ بأنه زان، ولا يكون سبيل المواحدة عليه، فَنُقِص من حدهم، وجُعل ما لا يُفضى إلى الهلاك؛ والذى ذكرناه في الفرق بين المحصن وغيره يتأتى هنا.

تر جمہ: واضح ہے۔اُنہہ ییفوّض جبھی تسخوں میں ضمیر جمع کے ساتھ ہے۔اور ضمیر اُد قداء کی طرف عائد ہے۔اور اظہر اُنھنمیرشان کے ساتھ ہے۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

### رجم کے ساتھ دُرّے مارنے کی ،اور دُرّوں کے ساتھ جلاوطن کرنے کی روایت

حدیث — حضرت عبادة بن الصامت رضی الله عندے مروی ہے کہ نبی صلاتی کے فرمایا: ''مجھ ہے لوا مجھ ہے لوا بعجھ ہے لوا بعنی سے کم خداوندی جان لوگہ الله تعالیٰ نے ان عورتوں کے لئے (جن کوسورۃ النساء آیت ۱۵ میں گھروں میں مقیدر کھنے کا حکم دیا ہے تا آئکہ الله تعالیٰ ان کے لئے کوئی اور راہ تجویز فرمائیں) راہ تجویز کردی: کنوارا کنواری زنا کریں تو سوکوڑے اور ایک سال جلاوطنی ہے۔ اور محصن محصنہ زنا کریں تو سوکوڑے اور سنگ اری ہے' (رواہ مسلم مشکوۃ حدیث ۲۵۵۸)

اور حضرت علی رضی الله عند نے شراحہ نامی عورت کو پہلے کوڑے مارے ، پھراس کوسنگسار کیا۔اورفر مایا: جلد تُھا بکتاب الله ، ورجہ متُھا بسنة رسول الله صلى الله عليه و سلم : میں نے اس کو کتاب الله (سورة النورآیت) کی وجہ ہے کوڑے مارے۔اوررسول الله صلافی کی سنت کے مطابق رجم کیا (مغنی ابن قدامہ ۱۲۶۱)

تشری خضرت امام احمد رحمہ اللہ کی ایک روایت بیہ ہے کہ مصن محصنہ کو پہلے دُرّے مارے جا کیں ، پھران کورجم کیا ا جائے۔ باقی ائمہ کے نزدیک: صرف رجم کیا جائے گا۔ دُرّے نہیں مارے جا کیں گے۔ کیونکہ نبی مِطالِقَ اَیَّا اُنے اور اکثر خلفائے راشدین نے صرف رجم کیا ہے ، کوڑے نہیں مارے۔ اور کنوارے کنواری کو دُرّے مارنے کے ساتھ جلاوطن کرنے میں بھی اختلاف ہے۔ جبیبا کہ پہلے بیان کیا گیا۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں:

یدروایت مجہ تدین کے لئے باعث البخص ہوگئ ہے۔ان کے خیال میں یدروایت فعل نبوی ہے متعارض ہے۔اس لئے انھوں نے اس لئے انھوں نے اس کے خیال میں کوئی تخالف نہیں۔اورسورۃ النورکی آیت انھوں نے اس کوئی تخالف نہیں۔اورسورۃ النورکی آیت آ ہرزانی زانیہ کے لئے عام ہے۔لیکن طریقہ بیدرائج کیا گیا کہ جب دونوں سزائیں واجب ہوں تو صرف رجم کیا جائے۔
ڈروں سے درگذر کیا جائے۔ جیسے ائمہ ثلاثہ کے نزویک سفر میں اتمام جائز ہے۔ مگر قصر مسنون ہے۔

اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ رجم بڑی سزاہے،اور دُرّے مارنا چھوٹی۔اور بیہ چھوٹی سزابڑی سزاکے ممن میں پائی جاتی ہے۔ پس بڑی سزاجاری کرنا کافی ہے۔اور بیقول نبوی (حضرت عبادة کی مذکورہ روایت)اور فعل علی کے درمیان،اور فعل نبوی اور فعل اور فعل ایک ہوگی ہے۔ اور بیقول نبوی (حضرت میلانیکی کی اور خلفاء بڑی سزابراکتفا کیا کرتے تھے، اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے چھوٹی سزابھی جاری کی۔

اوررجم کے ساتھوڈڑے مارنے کا جواز ایک اورروایت ہے بھی مفہوم ہوتا ہے۔وہ روایت پیہے:

حدیث — حضرت جابرض الله عند بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے ایک عورت کے ساتھ زنا کیا۔ نبی مِنالْاَقِیَا کِیْمُ الله عند بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے ایک عورت کے ساتھ زنا کیا۔ نبی مِنالْاَقِیَا کِیْمُ الله عند کے آئے اس کے آدمی کوکوڑے مارنے گئے ۔ پھر آپ کو ہتلایا گیا کہ وہ محصن ہے۔ تو آپ نے اس کوسنگسار کرنے کا حکم دیا۔ اور وہ سنگسار کیا گیا (مشکلوۃ حدیث ۳۵۷۳)

بیصدیث اس پر دلالت کرتی ہے کہ ہرزانی کو دُرّے مارنا جائز ہے۔ورندآپ مِیلائیوَائیم ٹفتیش کر کے دُرّے مارنے کا حکم دیتے۔ای طرح میرے نز دیک جلاوطن کرنا بھی معافی کااحتمال رکھتاہے۔اس سے آثار کااختلاف بھی دور ہوجائے گا۔

[٣] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "خذواعنى! خذوا عنى! قد جعل الله لهن سبيلاً: البكر بالبكر: جَلْدُ مائةٍ، وتغريبُ عام، والثيب بالثيب: جلد مائة والرجم" وعمل به على رضى الله عنه أقول: اشتبه هذا على الناس، وظنوه مناقضًا مع رجمه الثيب وعدم جَلْدِه. وعندى: أنه ليس مناقضًا له، وأن الآية عامة، لكن يُسَنُّ للإمام الاقتصارُ على الرجم عند وجوبهما؛ وإنما مَثَلُه مثل القصر في السفر، فإنه لو أتمَّ جاز، لكن يُسَنُّ له القصر.

وإنما شُرع ذلك: لأن الرجم عقوبة عظيمة، فتضمَّنَتُ ما دويَها؛ وبهذا يُجمع بين قوله صلى الله عليه وسلم هذا، وعملِ على رضى الله عنه، وبين عمله صلى الله عليه وسلم، وأكثرِ الخلفاء في الاقتصار على الرجم.

وحمديثُ جمابر:" أمر بالجَلْدِ، ثم أُخبر أنه محصِنٌ، فأمر به فرجم": يدل عليه، فإنه ما أقدم على الجَلْد إلا لجواز مثله مع كل زان.

وعندى: أن التغريب يحتمل العفو، وبه يُجمع بين الآثار.

ترجمہ: (۳) میں کہتا ہوں: بیروایت لوگوں (مجہدین) پر مشتبہ ہوگئ ہے۔ اور انھوں نے اس روایت کو نخالف خیال کیا: نبی مُٹالِنْتَاوَیْم کُٹُ شادی شدہ کورجم کرنے اور اس کو دُرّے نہ مارنے کے ساتھ۔ اور میرے نزد یک: بیہ بات ہے کہ بیہ حدیث مخالف نہیں آپ کے اس عمل سے، اور بیکہ آیت عام ہے۔ لیکن حاکم کے لئے مسنون کیا گیا ہے رجم پر اکتفا کرنا، دونوں سزاؤں کے وجوب کے وقت۔ اور اس کا حال سفر میں قصر کے حال جیسا ہے۔ پس میشک مسافر اگر نماز پوری پڑھے تو جائز ہے۔ گراس کے لئے قصر مسنون کیا گیا ہے۔ اور اس اور بیہ بات (رجم پر اکتفا کرنا) اس لئے مشروع کی گئی ہے کہ رجم جائز ہے۔ گراس کے لئے قصر مسنون کیا گیا ہے ۔ اور اس (توجیہ) کے ذریعہ جمع کیا جائے گا آنخضرت میں ایک نیک اس ارشاد اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مل کے درمیان ، اور آنخضرت میں ایک نیک خلفائے راشدین کے رجم پر اکتفا کرنے کے مل کے درمیان ، اور آنخضرت میں ایک کردمیان کرتی ہے۔ پس میشک رجم پر اکتفا کرنے کے مل کے درمیان ، اور آنخضرت میں پر دلالت کرتی ہے۔ پس میشک

نبی ﷺ نے وُڑے مارنے پرافدام نہیں کیا، مگراس کے جواز کی وجہ سے ہرزانی کے ساتھ (اس میں لفظ مشل زائد ہے) ——— اور میرے نزدیک: بیہ ہے کہ جلاوطن کرنامعافی کا اختال رکھتا ہے۔اوراس (توجیہ) کے ذریعہ جمع کیا جائے گا روایاتِ (مختلفہ) کے درمیان۔

قَا كَده: فإنه ما أقدم إلخ يُرمخطوط كرا يَي مِن بيعاشيه ب:أى ما أقدمَ على الجَلْد قبلَ تفتيش حاله، إلا لجواز فعله مع كل زانٍ لعموم الحكم في آية: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ ﴾ أي بِكرًا كان أو ثيبًا.

#### اقرار کی صورت میں حدجاری کرنے میں احتیاط

حدیث -- جب حضرت ماعز بن مالک رضی اللّه عند نے کہا: میں نے زنا کیا ہے، مجھے پاک کرد بجے ! آپ نے فرمایا: ''شاید تونے چوما ہوگا؟ یا تونے چوما ہوگا؟ ''افھوں نے کہا: نہیں، یارسول اللّه! آپ نے بوچھا: ''کیا تونے اس کو چودا ہے؟ '' کنامینہیں کیا۔انھوں نے کہا: ہاں! تب آپ نے ان کورجم کرنے کا تھم دیا (رواہ البخاری، مشکلوۃ حدیث ۳۵ ہا)

تشری بہاں بیخلجان ہوسکتا ہے کہ حضرت ماعز رضی اللہ عنہ نے زنا کا اقر ارکیا ہے۔ اور زنا واضح لفظ ہے۔ پھر نبی میلان تیکھائے کے اس کی کھال کیوں نکالی؟ شاہ صاحب رحمہ اللہ اس کی وجہ بیان کرتے ہیں کہ حد جاری کرنے میں احتیاط ضروری ہے۔ اور زنا خاص لفظ نہیں ہے۔ اس کا اطلاق بھی شرمگاہ کے علاوہ سے فائدہ اٹھانے پر بھی ہوتا ہے۔ حدیث میں ہے: زنا العین النظر، و زنا اللسان النّطق: آئکھ کا زناد کھنا، اور زبان کا زنابات چیت کرنا ہے (مشکوۃ حدیث ۸۸باب الایمان بالقدر) پس زناجیسے معاملہ میں ضروری ہے کہ احتیاط ہے کام لیاجائے۔ اور جب بات یقینی ہوجائے بھی حدجاری کی جائے۔

[1] لما قال ما عِزُبنُ مالكِ: زنيتُ فَطَهِّرُنى، قال له صلى الله عليه وسلم: "لعلَّك قَبَّلْتَ، أو غَمَرُتَ، أو نظرتَ؟ قال: لا، يارسول الله! قال: "أَنِكْتَهَا؟" قال: نعم، فعند ذلك أمر برجمه. أقول: الحد موضِعُ الاحتياط، وقد يُطلَق الزنا على مادون الفرج، كقوله صلى الله عليه وسلم: "فزنا اللسان كذا، وزنا الرِّجُل كذا" فوجب التثبُّتُ والتَّحَقُّقُ في مثل ذلك.

لغات: نَاكَ يَنِيْكَ نَيْكًا: جامعها، وهو أصرح من الجماع (تانَ العروس)....غَمَزَه بالعين: آنكه مارنا ـ الغَمْز: اشارهَ چِثم وابرو..... تَثَبَّت في الأمر: احتياط م كام لينا .... تَحَقَّق الأمر: يقيني موجانا، پايَ شُوت كو پُنج جانا ـ المحدد المحدد الله من المحدد المحدد

# جب اقر ارزنا توبہ ہے پھر حد کیوں معاف نہیں ہوتی ؟

سوال: اپنی ذات پرزنا کا اقرار کرنا، اورخود کو حد جاری کرنے کے لئے پیش کردینا: توبہ ہے۔ اور حدیث میں ہے: "توبہ کرنے والا ایسا ہے جیسے گناہ کیا بی نہیں! ' (مشکوۃ حدیث ۲۳ ۲۳ کتاب الدعوات، باب الاستغفار) پس ایسا شخص اس امر کا مستحق ہے کہ اس پر حد جاری نہ کی جائے اس کو معاف کردیا جائے۔ حالا نکہ اس پر بھی حد جاری کی جاتی ہے۔ وجہ کیا ہے؟ جواب: توبہ کرنے والے پر بھی بچند وجوہ حد جاری کرنی ضروری ہے:

پہلی وجہ:اگراظہارِتو بداوراقرارِزناکی وجہ سے حدا ٹھادی جائے گی تو ہرخص آسانی سے اعتراف زناکو حیلہ بنالےگا۔ جب بدکار کواحساس ہوگا کہ اس کے جرم کا پیتہ چل گیا ہے۔اور پولس ہاتھ ڈالنے والی ہے،تو وہ حاکم کے پاس حاضر ہوکر جرم کا اعتراف کر لےگا۔اور سزاسے نج جائے گا۔ ظاہر ہے کہ یہ بات مصلحت ِ اقامت حدود کے خلاف ہے۔اس لئے تو بہ کرنے والے پربھی حدجاری کرنی ضروری ہے۔

دوسری وجہ: تمامیت توبہ کے لئے ضروری ہے کہ کسی شاق عمل سے اس کی تائید ہو۔ ورنہ زبانی جمع خرج کر لینا تو بہت آسان ہے۔ مثلاً: تو ہہ کے ساتھ کفارہ اداکر ہے، کوئی بڑا صدقہ کرے، اپنی زندگی کی ڈگر بدل دے، یا جرم کی سزا پائے۔ ادر بیکام وہی کرتا ہے جو تو ہمیں مخلص ہوتا ہے۔ چنا نچہ جب حضرت ماعز رضی اللہ عنہ نے خودگوسنگساری کے لئے پیش کیا تو آپ نے فرمایا: ''اس نے ایسی تو ہہ کی ہے کہ اگر وہ ایک گروہ کے درمیان بانٹ دی جائے تو سب کے لئے کافی ہوجائے!'' (مشکلو قصد یہ ایس نے ایسی تو ہہ کی ہے کہ اگر وہ ایک گروہ کے درمیان بانٹ دی جائے ''اس نے ایسی تو ہہ کی ہوجائے!'' (مشکلو قصد یہ ایسی تو ہو کہ کہ گری ہو تھی ہوتا ہے ۔ کہ اگر وہ کے بارے میں فرمایا: ''اس نے ایسی تو ہہ کی ہوجائے گری ہو جائے '' (حوالہ بالا) ان دونوں کی تو ہو سے مقام اس کے نفیس ہوا کہ نہایت شاق عمل سے اس کو تقویت حاصل ہوئی تھی۔ یعنی ان پر حد جاری کی گئی تھی۔ غرض تو ہہ کے بعد اجرائے حد: تو ہہ کے منافی نہیں، بلکہ مقومی ہے۔

مگربای همه: تین با تین مستحب بین:

ا - جو شخص زانی کے جرم سے واقف ہو: اس کے لئے مستحب بیہ ہے کہ پردہ پوٹی کرے۔حضرت ماعز رضی اللہ عنہ نے حضرتِ برّ النَّ کی باندی سے زنا کیا تھا۔اور ہزال ؓ نے ماعز کوا قرار زنا پر آمادہ کیا تھا۔ چنانچہ وہ رجم کئے گئے۔ بعد میں جب بی سِلاَتُوَاِیِّ کے علم میں بیہ بات آئی تو آپ نے ہزال ؓ سے فرمایا:''اگر تو اس کواپنے کپڑے میں ڈھا تک لیتا تو تیرے لئے بہتر ہوتا!''(مشکوٰۃ حدیث ۲۵۲۷)

۲۔ زانی اگر کسی ہے مشورہ کریے تواس کو بیمشورہ دیا جائے کہ وہ اپنے طور پرتو بہ کرے، قاضی کے سامنے نہ جائے۔ حضرت ابو بکر وعمر رضی اللّہ عنہمانے ایک شخص کو یہی مشورہ دیا تھا (تر ندی ۱۷۳۱) "— حاكم كے لئے مستحب بيہ ہے كہ حد ہٹانے كے لئے حيلہ كرے كيس ميں كوئى بھى كمزورى پيدا ہوجائے تو حد جارى نہ كرے ۔ حديث ميں ہے: إِذْرَءُ وْا المحدودَ عن المسلمين ما استطعتُم: جہاں تكم كمكن ہومسلمانوں سے حدودكو ہٹاؤ! (مشكوة حديث ٢٥٠٠)

[ه] واعلم: أن المُقِرَّ على نفسه بالزنا، المُسْلِمُ نفسَه لإقامة الحد؛ تائب، والتائبُ كمن لاذنب له، فمن حقه: أن لايُحَدَّ! لكن هنا وجوة مقتضية لإقامة الحد عليه:

منها: أنه لوكان أظهارُ التوبة والإقرارُ دَرْءاً للحد، لم يَعْجِزْ كُلُّ زانِ أن يحتال، إذا استشعر بمؤاخذة الإمام: بأن يعترف، فيندرئ عنه الحدُّ،وذلك مناقضة للمصلَّحة.

ومنها: أن التوبة لاتتم إلا أن يعتضد بفعل شاق عظيم، لا يتأتى إلا من مخلص، ولذلك قال النبى صلى الله عليه وسلم في ماعز، لَمَّا أسلَمَ نفسَه للرجم: "لقد تاب توبةً لو قُسمَتُ بين أمةِ محمد لَوَسِعَتْهم!" وقال عليه السلام في الغامدية: "لقد تابت توبةً لوتابها صاحبُ مكس لَغُفر له" ومع ذلك: فيستحب الستر عليه، وهو قوله صلى الله عليه وسلم لِهَزَّالِ: "لو سترتَه بثوبك لكان خيرًا لك" وأن يؤمرهو أن يتوب فيما بينه وبين الله، وأن يحتالَ في درء الحد.

ترجمہ: اور جان لیں کہاپی ذات پر زنا کا اقر ارکرنے والا ، اپنی جان کو حدقائم کرنے کے لئے سپر دکرنے والا : تو بہ

کرنے والا ہے۔اور تو بہ کرنے والا اس مخص جیسا ہے جس نے گناہ کیا ہی نہیں۔ پس اس کے حق سے یہ بات ہے کہ وہ حد
نہ مارا جائے ۔لیکن یہاں چند (اور) وجو ہات ہیں جو اس پر حد جاری کرنے کو چاہنے والی ہیں: — از انجملہ : یہ ہے کہ تو بہ
تام نہیں ہوتی گر بایں طور کہ قوی ہو وہ کسی بڑے دشوار عمل سے ، جو نہ پایا جاسکتا ہوگر تو بہ میں مخلص سے .....اور بایں ہمہ:
پس مستحب ہے اس پر پر دہ ڈالنا .....اور یہ کہ خود زانی کو تھم دیا جائے کہ وہ اپنے اور اللہ کے درمیان میں تو بہ کرے۔اور یہ
کہ جاکم حدد فع کرنے کا حیلہ کرے =

 $\Rightarrow$ 

### باندی کوسزادینے کا اختیار:مولی کودینے کی وجہ

حدیث — رسول الله مِتَلِاللَّهُ مِتَلِیْ مِنْ اللهُ مِتَلِیْ مِنْ مِنْ اللهُ مِتَلِیْ مِنْ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ مُنْ اللهُ مُنْ الل

کی رشی کے عوض فروخت ہو''(مشکوۃ حدیث۳۵۶۳) بیحدیث باب کے شروع میں بھی گذر چکی ہے۔

تشری باندی کوزنا کی سزادینے کا اختیار مولی کودینے کی وجہ بیہے کہ انسان شرعاً ما مورہے کہ اپنے گھر والوں کو گناہ سے محفوظ رکھے۔ بیانسان کے خمیر میں گوندھی ہوئی بات ہے۔ اور باندی بھی گھر کا فردہے۔ بیس اگر باندی کوسزا دینے کا اختیار جا کم ہی کوہوگا، اور مولی کوکوئی اختیار نہیں ہوگا، تو بہت می صور تول میں آقا اپنی باندی پر حدقائم نہیں کروا سکے گا۔ وہ بدنا می کے خوف سے معاملہ دبائے رہے گا۔ حاکم تک نہیں لے جائے گا۔ اور فساد بڑھتا رہے گا۔ اور وہ اپنی قابلِ حفاظت چیز ہے دفاع نہیں کریائے گا۔

رہا یہ اندیشہ کہ مولی غصہ میں مار مارکر ہاندی کا بھرکس نکال دے گا: درست نہیں۔ کیونکہ آقاجتنی جا ہے سز انہیں دے سکتا۔شریعت نے ہاندی کی سز امتعین کر دی ہے۔اتنے ہی دُرّ ہے مارسکتا ہے۔ حد کی بیعیین اسی حکمت سے ہے کہ تجاوز کرنے والا حدسے آگے نہ بڑھے،اور ہلاکت تک یا حدسے زاکدایذاد ہی تک نہ پہنچ جائے۔اسی لئے رسول اللہ مِطَالِنَهُمَا اِللّٰہِ نے فرمایا:''اس کو بگاڑ نہ دے' بیعنی تباہ نہ کر دے۔

فا کدہ: تشویب کے دومعنی ہیں: (۱) ملامت کرنا۔ اس صورت میں حدیث کے دومطلب بیان کئے گئے ہیں۔ ایک: یہ کہ ملامت پراکتفانہ کرے، بلکہ حد جاری کرے۔ دوم: بیہ کہ حد جاری کرنے پراکتفا کرے۔ اس کے بعد کوستانہ رہے کہ اس سے باندی ڈھیٹ ہوجائے گی (۲) بگاڑ دینا اور بر باد کرنا: الإفساد و التحلیط (لسان العرب) شاہ صاحب قدس سرہ نے یہی معنی کئے ہیں۔ مگر عام طور پر پہلے معنی کئے جاتے ہیں۔

[٦] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا زنتُ أمةُ أحدِكم، فَتَبَيَّن زناها، فَلْيُجُلِدُها الحدَّ، ولا يُثَرِّبُ"

أقول: السرفي ذلك: أن الإنسان مأمور شرعًا أن يَذُبَّ عن حريمه المعاصى، ومجبولٌ على ذلك خلقة، ولو لم يُشرع الحدُّ إلا عند الإمام: لَمَا استطاعَ السيدُ إقامتَه في كثير من الصور، ولم يتحقق الذب عن الذمار؛ ولو لم يُحَدَّ مقدارٌ معين للحد: لتجاوزُ المتجاوزُ إلى حد الإهلاك، أو الإيلام الزائد على الحد، فلذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا يُثَرِّبُ"

ترجمہ: میں کہتا ہوں: رازاس میں یعنی باندی کی سزا گااختیار مولی کودینے میں: یہ ہے کہ انسان شرعاً مامور ہے کہ ا اپنے حرم (بیوی) سے گنا ہوں کو دفع کر ہے۔اور وہ اس پر فطری طور پر پیدا کیا ہوا ہے۔اورا گرحد مشروع نہیں کی جائے گ مگرامام کے پاس، تو یقیناً آقا بہت سی صورتوں میں حدکو قائم کرنے کی طاقت نہیں رکھے گا۔اور قابل حفاظت چیز (بیوی باندی) ہے دفع کرنا محقق نہیں ہوگا۔اورا گرنہ تعین کی جاتی حدکے لئے کوئی معین مقدار: تو یقیناً تجاوز کرنے والا: تجاوز

#### کرتاہلاک کرنے کی حدتک، یا حدہے زائد ایذاء دہی تک ہیں اسی وجہ ہے نبی میلانٹیو آئیلی نے فرمایا: 'نہلاک نہ کرے'' کہ

### حدود کےعلاوہ سزاؤں میں آبرودار کے ساتھ رعایت کی وجہ

حدیث — رسول الله مِیالیِّمَایِیم نے فرمایا: ''حدود کےعلاوہ باحثیت لوگوں کی لغزشیں معاف کرؤ' (مشکوۃ حدیث ۳۵۶۹) تشریح :عزت ووجاہت دینی بھی ہوتی ہےاور دنیوی بھی :

دینی وجاہت:اگرکسی شخص کے بارے میں معلوم ہو کہ وہ دیندار ہے۔اگراس سے خلاف عادت کوئی لغزش صادر ہوجائے ،اوروہ اس پریشیمان ہو،تواس سے درگذر کرنا جاہئے ،کوئی سزانہیں دینی جائے۔

د نیوی و جاہت: بہادر، نتظم اور شان و مرتبہ والے لوگوں سے لغزش سرز دہو، تو اس سے بھی درگذر کرنا چاہئے۔ کیونکہ السے لوگوں کو اگر ہر چھوٹے بڑے گناہ پر سزادی جائے گی، تو باہمی بغض وعداوت، حاکم کی مخالفت اور بغاوت کا دروازہ کھل جائے گا۔ کیونکہ بہت سے نفوس ایسی بات برداشت نہیں کرتے ۔ رہی حدود تو وہ بہر حال نافذکی جائیں گی۔ ان کورائگاں کرنا مناسب نہیں۔ البتۃ اگر کوئی سبب شرعی پایا جائے جس سے کیس کمز ور ہو جائے تو حدم ترتفع ہو جائے گی۔ اور حدود دائگاں کرنا مناسب اس لئے ہے کہ بیہ بامیصلحت حدود کے خلاف ہے۔ اور اس سے حدود کا فائدہ ختم ہو جاتا ہے۔

[٧] قال صلى الله عليه وسلم: "أقيلوا ذوى الهيئات عثراتِهم، إلا الحدود"
 أقول: المراد بذوى الهيئات: أهلُ المروءات:

[الف] إما أن يُعلم من رجل صلاحٌ في الدين، وكانت العثرةُ أمرًا فَرَطَ منه على جِلاف عادته، ثم ندم، فمثلُ هذا ينبغي أن يُتجاوز عنه.

[ب] أو يكونوا أهلَ نجدة وسياسة و تُكبِّرٍ في الناس، فلو أقيمت العقوبة عليهم في كل ذنب، قليلٍ أو كثيرٍ، لكان في ذلك فتحُ بابِ التشاحنِ واختلافٍ على الإمام وبغي عليه، فإن النفوس كثيرًا مَّا لاتحتمل ذلك.

وأما الحدود: فلا ينبغي أن تهمل، إلا إذا وُجد لها سببٌ شرعى تندرئ به، ولو أهملتُ لتناقضت المصلحة، وبطلت فائدةُ الحدود.

ترجمه (2) ذوی الهیئات سے مرادار باب مرقت ہیں (مرقت بھل منسائی) — (الف)یا تو بید کہ کی شخص کے متعلق بیمعلوم ہو کہ وہ دیندار ہے۔اور لغزش ایک ایسی بات ہو جواس سے خلاف عادت سرز دہوگئی ہو۔اوروہ پشیمان ہوا ہو۔ پس ﴿ نَصَارَهُ مِنْ اَلِمُ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اِللَّهِ اللّٰهِ اِللَّهِ اللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اللّٰهِ اِللّٰهِ اللّٰهِ اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّ اس طرح کی بات: مناسب میہ کہ اس سے درگذر کیا جائے — (ب) یاار باب مرقت بہادر (فوجی) منتظم (سیاسی) اور شان ومرتبہ والے لوگ ہوں۔ پس اگران کو ہر گناہ کی سزادی جائے گی ،خواہ چھوٹا ہو یا بڑا، تو اس سے باہمی بغض وعداوت، اورامام سے اختلاف، اوراس سے سرکشی کا دروازہ کھلے گا۔ کیونکہ بار ہا نفوس اس چیز کو برداشت نہیں کر سکتے۔ اور رہی حدود: پس مناسب نہیں کہ وہ دائگاں کی جائیں۔ مگر جب پائی جائے ان کے لئے کوئی ایسی شرعی وجہ جس کی بنا پر حدود مندفع ہوجاتی ہیں۔ اورا گرحدود دائگاں کی جائیں گی تو وہ مصلحت کے خلاف ہوگا، اور حدود کا فائدہ باطل ہوجائے گا۔

لغات: اَفَالَ الله عَثْرَته: الله کاکسی کی لغزش فلطی کومعاف کرنا .....العثوات: اگرعام ہے تواستناء متصل ہے۔ اور اگر معمولی غلطیاں مراد ہیں تواستناء منقطع ہے ۔ حدیث ضعیف ہے۔ مگر متعدد طرق سے مروی ہے۔ اور مخطوط کراچی کے حاشیہ میں معلوم نہیں کس نے لکھا ہے: ھذا حدیث ضعیف جدًا، یُسقط من الکتاب.

 $\triangle$   $\triangle$ 

# جو شخص حد کا تحل نه کرسکے، اس پر حد جاری کرنے کی صورت

حدیث — حضرت سعد بن عبادة رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ ایک بیار نیم انسان نبی مِطَالْاَیَوَیَا ﷺ کی خدمت میں لایا گیا، جوفلبلہ کی ایک باندی سے زنا کرتا ہوا پایا گیا تھا۔ آپ نے حکم دیا:''تم اس کے لئے تھجور کا ایک بڑا خوشہ لو، جس میں سوچھوٹی شاخیں ہوں، پس اس سے ایک مرتبہ مارو' (مشکوۃ حدیث ۳۵۷)

تشری بیخی مدقائم کرنی ضروری ہے۔ اگراس کو صد کا تخل نہ کرسکتا ہو: اس پر بھی حدقائم کرنی ضروری ہے۔ اگراس کو صد م مستنی کیا جائے گا تو یہ بات حدود کی اہمیت کے خلاف ہوگی۔ اوروہ احکام جن کواللہ تعالیٰ نے طبعی امور کی طرح لازم کیا ہے: ان کے لائق یہ بات ہے کہ ان کومؤثر بالخاصیت بنایا جائے ، اور ان پڑھی ضرور ممل کیا جائے ۔ یعنی حدود قائم کرنا فطری امور کی طرح لازم ہے، پس کسی بھی صورت سے حدقائم کی جائے۔ اور یہ خیال کہ ایسا حیلہ کر کے حدقائم کرنے میں کیا فائدہ ؟ تواس کے دوجواب ہیں:

پہلا جواب: حدقائم کرنا بہرحال مفید ہے۔خواہ حیلہ ہی کیوں نہ کیا گیا ہو۔ کیونکہ حدا پی خاصیت سے اثر انداز ہوتی ہے۔ (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۲۱:۳)

دوسراجواب: مذکورہ طریقہ پرحدجاری کرنے ہے بھی مجرم کو کچھ تکلیف ضرور پہنچ گی۔اور قاعدہ ہے: مالا یُدد ك كلّه لا يُتوك كلّه لا يُتوك كلّه بي جتنى بات آسان ہے اس كور كرنے كي ضرورت نہيں۔

فاکدہ:اگر بیاری وغیرہ کی وجہ سے مجرم کمزور ہو،اوراندیشہ ہوکہ صد جاری کرنے سے ہلاک ہوجائے گا،اورامید ہوکہ وہ آئندہ تندرست ہوجائے گا تو اس کی حدموَ خرکی جائے۔حدیث میں ہے کہ نبی صلاح آئے ایک باندی کوکوڑے مارنے

- ﴿ لُوَ لُوْ لِيَالِيْدُوْ ﴾

کا حضرت علی رضی اللہ عنہ کو تھم دیا۔ حضرت علیؓ نے دیکھا کہ اس کوابھی ولادت ہوئی ہے۔ آپؓ نے اس حال میں حد جاری نہ کی ،اورواپس آکر صورت حال عرض کی ،تو نبی صَلائقاً کَیاﷺ نے ان کے ممل کی تحسین فر مائی (مشکوۃ حدیث ۳۵۶۳)

اغلام کا حکم: اغلام کے حکم میں اختلاف ہے: امام مالک، امام شافعی اور صاحبین کے نزدیک وہ زنا ہے۔ مگراس کولاز ما سنگسار کیا جائے گا۔ کوڑوں پراکتفانہیں کیا جائے گا۔ اور امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک: وہ بخت قابل تعزیر جرم ہے۔ پس دونوں گوتل کیا جائے گا۔ جیسا کہ حدیث میں ہے: ''جس کوئم قوم لوط والا کام کرتے دیکھو، تو کرنے والے کواور جس کے ساتھ کیا گیا: دونوں کوئل کرؤ' (مشکلوۃ حدیث 20)

[٨] قال صلى الله عليه وسلم في مُخْدَجٍ يَزنى: "خذوا له عِثْكَالاً، فيه مائة شِمْراخٍ، فاضربوه به ضربة" اعلم: أن من لا يستطيع أن يقام عليه الحدودُ، لضعفٍ في جبلته: فإن تُرك سُدى كان مناقضًا لتأكّد الحدود، فإنما اللائق بالشرائع اللازمة التي جعلها الله تعالى بمنزلة الأمور الجبلية: أن يُجعل كالمؤثر بالخاصية، ويُعَضَّ عليها بالنواجذ. وأيضًا: فإن فيه بعض الألم، والميسورُ لاضرورة في تركه.

[٩] واختُلف في حد اللواطة: فيقيل: هي من الزنا، وقيل: يقتل، لحديث: " من وجدتموه يعمل عملَ قوم لوط: فاقتلوا الفاعل والمفعول به"

تر جمہ: (۸) جان لیں کہ جون طافت نہیں رکھتا کہ اس پر حدود قائم کی جائیں۔ اس کی پیدائش میں کمزوری کی وجہ سے: تواگروہ بہل چھوڑ دیا جائے گا تو وہ بات حدود کی اہمیت کے خلاف ہوگی۔ پس ان احکام کے لائق جن کواللہ تعالیٰ نے طبعی امور کے بمنز لہ لازم کیا ہے: (۱) بہی بات ہے کہ اس حکم کو خاصیت کے ذریعہ اثر انداز ہونے والی چیز کی طرح گردا نا جائے ، اور ان کو ڈاڑھول سے مضبوط بکڑا جائے (۲) اور نیز: پس اس میں کچھ تکلیف ہے۔ اور جو آسان بات ہے اس کو ترک کرنے کی ضرورت نہیں (باقی ترجمہ واضح ہے)



#### حدقذف كابيان

سورۃ النورآ یات ہمو۵ میں ارشاد پاک ہے:'' اور جولوگ پا کدامن عورتوں پرتہمت لگاتے ہیں، پھر چارگواہ پیش نہ کریں،تو ان کواشی کوڑے مارو،اوران کی کوئی گواہی بھی قبول نہ کرو۔اوریہی لوگ فاسق ہیں۔مگر جولوگ اس کے بعد تو بہ کرلیں،اورا پنی حالت سنوارلیں،تو اللہ تعالی بخشنے والے مہر بانی فر مانے والے ہیں''



اس آیت کے ذیل میں شاہ صاحب قدس سرۂ نے سات باتیں بیان کی ہیں: ۱ سے مردوں پرتہمت لگانے کا بھی وہی حکم ہے، جوعورتوں پرتہمت لگانے کا ہے۔ احصانِ قذف کیا ہے؟ اور محصن کون ہے؟ سے شہوت زنا کے لئے جارگواہ کیوں ضروری ہیں؟ سم الکے سوال کا جواب ۵ سے حدقذف استی کوڑے ہونے کی وجہ ۲ سے محدود فی القذف کے مردودالشہادة ہونے کی وجہ ۷ سے توبہ کے بعد محدود فی القذف کی شہادت کا حکم

# مردول پرتہمت لگانے کا بھی وہی حکم ہے، جوعورتوں پرتہمت لگانے کا ہے

آیت کریمه میں خاص شان زول کی بناپر یعنی حضرت عائشہ صدیقه رضی الله عنها کے واقعہ کی بناپر تہمت زنا اورائس کی سزا کا ذکراس طرح کیا گیا ہے کہ تہمت لگانے والے مرد ہوں ،اورجس پر تہمت لگائی گئی ہے وہ پاک دامن عورت ہو، مگر تھم سزا کا ذکراس طرح کی بناپر عام ہے۔عورت :عورت پر یا مرد پر ،اس طرح مرد : مرد پر یاعورت پر زنا کی تہمت لگائے ، پھر شرعی شوت (چارگواہ) نہ پیش کر سکے تواس پر حدفذ ف جاری ہوگی ۔ اور تھم کا بیعوم اجماع امت سے ثابت ہے ، جوقطعی دلیل ہے ۔ اور اجماع کا متند : ایک دوسرے معاملہ میں خلفائے راشدین کا ممل ہے ۔ سورۃ النساء آیت ۲۵ میں ارشاد پاک ہے : ﴿ فَا إِذَا أُخْصِ سَنَّ فِإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَاعَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ﴾ اس آیت میں باندیوں کے لئے حدزنا میں تنصیف کا جو تھم ہے ، وہ غلاموں کو بھی عام ہے ۔ چنانچے خلفائے راشدین غلاموں کو بھی پچاس کوڑے مارتے سے ۔ اس طرح حدقذ ف کی آیت بھی مردوں کو شامل ہے ۔

# احصانِ قذف كياه؟

احصان کی دوشمیں ہیں: احصانِ رجم اور احصانِ قذف۔احصان رجم کا تذکرہ پہلے آ چکاہے کہ مرداور عورت: دونوں عاقل، بالغ ، آزاداور مسلمان ہوں ،اور زکاح سیجے کر کے ہم بستر ہو چکے ہوں ، تو وہ محصن اور محصنہ ہیں۔اور زنامیں ان کی سزا رجم ہے۔اور احصانِ قذف بیہ ہے کہ جس پر زناکا الزام لگایا گیاہے وہ عاقل ، بالغ ، آزاد ، مسلمان اور عفیف (پاک دامن) ہویعنی پہلے بھی اس پر زناکا ثبوت نہ ہوا ہو۔اییا مرداور ایسی عورت باب قذف میں محصن اور محصنہ ہیں۔ایسے لوگوں کے ہوت میں اگر کوئی زناکی بات کرے تو شرعی ثبوت پیش کرے ، ورنہ حدقذف کگے گی۔اور اگر کوئی شخص پاگل ، بیچ ، غلام ، غیر سلم یا غیر عفیف پر تہمت لگائے تو حدقذف جاری نہ ہوگی۔

### ثبوت زنا کے لئے جارگواہ کیوں ضروری ہیں؟

زنااورتہت ِزناکے ڈانڈے ملے ہوئے ہیں۔زنابھی کبیرہ گناہ ہے۔اس کومٹانا،اس پرحد جاری کرنا،اوراس کی وجہ

سے دارو گیر کرنا ضروری ہے۔ای طرح زنا کی تہمت لگانا بھی کبیرہ گناہ ہے۔اس سے مقذ وف کی سخت بدنا می ہوتی ہے، پس اس پر بھی دارو گیرضروری ہے۔

اورزنا کی تہمت اورزنا کی گواہی کی سرحدیں بھی ملی ہوئی ہیں۔اگر تہمت لگانے والے کی گرفت کی جائے ، تا کہاس پر حد جاری کی جائے ، تا کہاس پر حد جاری کی جائے گا۔اورا گرکوئی حد جاری کی جائے گا۔اورا گرکوئی ناکی گواہی و صدفتذ ف سے نیچ جائے گا۔اورا گرکوئی زناکی گواہی و سے تومشہود علیہ ہیے کہہ کراپنی مدافعت کرے گا کہ:'' یہ تہمت لگار ہاہے ،اس کو حدفتذ ف ماری جائے'' یوں وہ حدزنا سے نیچ جائے گا۔

پس جب حکام کے نزدیک بید دونوں ہاتیں منشابہ ہیں، تو ضروری ہے کہ کی'' واضح بات' کے ذریعہ دونوں میں امتیاز کیا جائے۔ اور وہ مخبرین کی کثرت ہے۔ جب کسی بات کی خبر دینے والے زیادہ ہوتے ہیں تو گواہی اور سچائی کا گمان قو کی ہوتا ہے، اور تبہت کا گمان ضعف ہوتا ہے۔ یعنی جب بہت سے لوگ زنا کی خبر دیں گے تو ظن غالب بی قائم ہوگا کہ بیلوگ گواہ ہیں، تبہت لگانے والے میں دو ہوگا کہ بیلوگ گواہ ہیں، تبہت لگانے والے میں دو ہوگا کہ بیلوگ گواہ ہیں، تبہت لگانے والے میں این بین بین بین جبوٹے نہیں ہیں۔ کیونکہ تبہت لگانے والے میں دو باتیں پائی جاتی ہیں: دین کی کمزوری، اور مقذوف سے دشنی۔ یعنی دیندار آدمی انتہام تر اشی نہیں کرتا۔ بیر کست بددین لوگ کرتے ہیں۔ اور وہ بھی اس وقت کرتے ہیں جب ان کے دل میں مقذوف سے کینہ ہو۔ اور ان دونوں باتوں کا مسلمانوں کی جماعت میں جمع ہوناعقل سے بعید ہے۔ پس چار شخصوں کی گواہی میں تبہت کا احتمال باتی نہیں رہتا، گواہی کا پہلومتعین ہوجا تا ہے۔

#### ایک سوال کا جواب

سوال: ثبوتِ زناکے لئے دوگواہوں کی عدالت پر کیوں اکتفانہیں کیا گیا؟ نصابِ شہادت کو دُونا کرنے کی کیا وجہ ہے؟ جواب: گواہوں کی عدالت تو سبھی معاملات میں ضروری ہے۔اس کے ذریعہ زنا اور تہمت زنا میں امتیاز نہیں ہوسکتا۔ اشتباہ دورکرنے کے لئے کوئی اورام مِ ظاہر ضروری ہے۔اوروہ مُخبرین کی کثرت ہے۔اس لئے نصاب شہادت دونا کیا گیا ہے۔

#### دوسر ہے سوال کا جواب

سوال:جب ثبوت زنا کے لئے چار کی گواہی شرط ہوگی ،تو مجرموں کو کھلی چھوٹ مل جائے گی۔وہ زنا کریں گے۔اور اس کا ثبوت دشوار ہوگا۔ کیونکہ چار عینی مشاہد ملنا سخت دشوار ہے۔اور اس کے بغیر زبان کھولنے پر حد قذف لگے گی ،تؤ مجروں کے مزے آئیں گے!

جواب: یہ خیال میچے نہیں۔ کیونکہ زنا کی حد شرعی جاری کرنے کے لئے تو بیشک چار گواہ ضروری ہیں۔ مگر غیرمحرم ■ ایکٹر کیکٹیسٹر کے سے سے ایکٹر کیکٹر کیکٹیسٹر کے سے تو بیشک چار گواہ کر کیکٹیسٹر کی سے ایکٹر کیکٹیسٹر کی سے مردوزن کو یکجا قابل اعتراض حالت میں دیکھنے کی ،یا ہے حیائی کی باتیں کرنے کی گواہی دینے میں جار کی گواہی شرطنہیں۔ اورا پسے تمام امور جوزنا کے مقد مات ہیں: وہ بھی قابل سزاگناہ ہیں۔قاضی اپنی صوابدید سے ان کی بھی سزادے گا۔ پس ایسی صورت میں لفظ زنا سے شہادت نہ دے، بلکہ ناجائز تعلقات اور بے حجابانہ میل جول کی گواہی دے، تا کہ قاضی ان کا علاج کرے۔اس صورت میں گواہوں پر حدقذ ف نہیں لگے گی (یہ سوال وجواب شارح نے بڑھایا ہے)

#### حدقذ ف التي كوڙے ہونے كى وجه

تہمت زنا سے فاحشہ کی تشہیر ہوتی ہے (سورۃ النور آیت ۱۹) اور زناخود فاحشہ ہے (بنی اسرائیل آیت ۳۲) کیل دونوں کا درجہ مساوی نہیں ،اس لئے مناسب بیہ ہے کہ حدقذ ف: حدزنا سے کم ہو۔اور کمی پانچواں حصہ (۲۰ کوڑے) اس لئے کی گئی کہ یہی سب سے چھوٹا حصہ ہے جو آسانی سے نکالا جاسکتا ہے۔

### محدود فی القذف کے مردودالشہا دہ ہونے کی وجہ

حدقذف کا تکملہ رد شہادت کو بنایا گیا ہے۔ اوراس کی وجہ یہ ہے کہ تکایف دینے گی دوصورتیں ہیں: جسمانی اورنفسانی۔
کوڑے جسمانی سزاہیں۔اورگواہی قبول نہ کرنانفسانی۔اورشریعت نے تمام حدود میں دونوں قتم کی سزاؤں کو جمع کیا ہے:
(الف) حدزنا کے ساتھ جلاوطنی کو ملایا ہے۔ کیونکہ اسلامی معاشرہ میں جہاں حدودنا فند ہوں۔اوراولیاء میں غیرت باقی ہو: زنا جیسا گناہ معاشقہ کے نتیجہ ہی میں سرز دہوسکتا ہے۔اس لئے مناسب سمجھا گیا کہ مردکوسال بھر کے لئے وطن سے دورکردیا جائے، تاکہ رشتہ ٹوٹ جائے ،اورآئندہ یہ گناہ صادر نہ ہو۔

(ب)اورحد قذف کے ساتھ روتشہادت کوجمع کیا گیاہے۔ کیونکہ تہمت لگانا بھی خبر دینا ہے،اورگوا ہی بھی خبر دینا ہے۔ پس قاذف کوایسے عار کے ذریعہ سزادی گئی جو گناہ (تہمت لگانے) کی جنس سے ہے۔ سوال: فاسق کی گوا ہی بھی تو قبول نہیں کی جاتی ، پھر قاذف کی کیاخصوصیت رہی؟

جواب: قاذف کی گواہی قبول نہ کرنااس کے گناہ کی سزا کے طور پر ہے۔ یہی اس کی خصوصیت ہے۔ اور دوسرے گناہ گاروں کی گواہی قبول نہ کرنا وصف عدالت نہ ہونے اور پہندیدہ گواہ نہ ہونے کی بنا پر ہے۔ عدالت کی شرط سورة الطلاق آیت ۲ میں ہے: ﴿وَأَشْهِدُوْ الْمَوْنَ عَدْلٍ مِّنْ کُمْ ﴾ اورا پنوں میں سے دومعتر شخصوں کو گواہ کرلو۔ اور سورة المائدہ آیت ۲۰۱ میں ہے: ﴿ وَشْهِدُوْ الْمَوْنَ عَدْلٍ مِّنْ کُمْ مِیں سے ایسے دوشخص جود بندار ہوں۔ اور پہندیدہ گواہ ہونے کا تذکرہ سورة البقرة آیت ۲۸۲ میں ہے: ﴿ وَمُنْ تَوْضُونَ مِنَ الشَّهَدَاءِ ﴾ ایسے گواہوں میں سے جن کوتم پہند کرتے ہو۔ سورة البقرة آیت ۲۸۲ میں ہے: ﴿ وَمُنْ تَوْضُونَ مَنَ الشَّهَدَاءِ ﴾ ایسے گواہوں میں سے جن کوتم پہند کرتے ہو۔ (خ) اور شراب کی سزا کے ساتھ ڈانٹ ڈیٹ کو ملایا گیا ہے۔ جیسا کہ آگے روایت میں آرہا ہے۔

# توبہ کے بعد محدود فی القذف کی شہادت کا حکم

محدود فی القذف اگرگناہ سے توبہ کرلے، اور مقذوف سے معافی حاصل کر کے توبہ کی تخییل کرلے، تواب اس کی گواہی قبول کی جائے گی یانہیں؟ اس میں اختلاف ہے: امام اعظم کے نزدیک: اب بھی اس کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی۔ کیونکہ وہ اُبُسدًا مردودالشہادۃ ہے۔ اور امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک قبول کی جائے گی۔ کیونکہ جب توبہ سے اس کا فسق ختم ہوگیا، تو ضروری ہے کہ اس کا اثر اور اس کی سزا بھی ختم ہوجائے باور اختلاف اس وجہ سے ہوا ہے کہ استثناء ﴿إلا اللّٰذِیْنَ ﴾ سابقہ دونوں جملوں کی طرف راجع ہے۔ اور جملوں کی طرف راجع ہے۔ اور امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک دونوں جملوں کی طرف راجع ہے۔ اور امام ابو صنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک ، چونکہ واؤسے عطف کیا گیا ہے، اس لئے صرف جملہ اخیرہ کی طرف راجع ہے۔

[ • 1] قال الله تعالى: ﴿وَالَّـذِيْنَ يَـرْمُوْنَ الْمُحْصَنَاتِ، ثُمَّ لَمْ يَأْتُوْا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ، فَاجْلِدُوْهُمْ ثَمَانِيْنَ جَلْدَةً، وَلاَ تَقْبَلُوْا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا، وَأُولِئِكَ هُمُ الْفَاسِقُوْنَ إِلَّا الّذِيْنَ تَابُوْا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوْا، فَإِنَّ بَلْهُ غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ﴾ وفي حكم المحصنات المحصنون بالإجماع؛ والمحصن: حر، مكلف، مسلِم، عفيفٌ عن وَطْءٍ يُحَدُّ به.

واعلم: أن ههنا وجهين متعارضين: وذلك: أن الزنا معصية كبيرة، يجب إخمالُها، وإقامة الحدعليها، والمحدعليها، والمحدعليها، والمحدعليها، والمحدعليها، والمواخذة بها. وكذلك القذف معصية كبيرة، وفيه إلحاق عارٍ عظيمٍ، يجب إقامة الحدعليها.

ويشتبهُ القذف: بالشهادة على الزنا:

[الف] فلو أخذنا القاذف لنقيم عليه الحدَّ، يقول: أنا شاهد على الزنا؛ وفيه: بطلانُ لحد القذف. [ب] والذي هو شاهدٌ على الزنا: يَذُبُّه عن نفسه المشهودُ عليه: بأنه قاذف يستحق الحدَّ.

فلما تعارض الحدَّان في هذه الجملة عند سياسة الأمة: وجب أن يفرَّق بينهما بأمر ظاهرٍ، وذلك: كشرة المخبرين: فإنهم إذا كثروا قوى ظن الشهادة والصدق، وضَعُفَ ظن القذف؛ فإن القذف؛ فإن القذف يستدعى جمع صفتين: ضعفٍ في الدين، وغِلِّ بالنسبة إلى المقذوف، ويبعُد أن يجتمعا في جماعة من المسلمين.

وإنما لم يكتفِ بعدالة الشاهدين: لأن العدالة مأخوذة في جميع الحِقوق، فلا يظهر للتعارض أثر.

وضبطتِ الكثرةُ بضِعف نصاب الشهادة.

وإنما جُعل حد القذف ثمانين: لأنه ينبغي أن يكون أقلَّ من الزنا، فإن إشاعةَ فاحشةٍ ليست بمنزلة فعلِها، وضُبِطَ النقصانُ بمقدار ظاهر، وهو عشرون، فإنه خُمس المائة.

وإنما جُعل من تمام حدَّه عدمُ قبولِ الشهادة؛ لِمَا ذكرنا: أن الإيلامَ قسمان: جسماني، ونفساني، وقد اعتبر الشرعُ جمعَهما في جميع الحدود، لكن:

[الف] جُمِعَ مع حد الزنا التغريب: لأن الزنا عند سياسةِ وُلاةِ الأمور وغيرة الأولياء لايُتصور إلا بعدَ مخالطةٍ، ومما زجةٍ، وطول صحبةٍ، وائتلافٍ، فجزاؤه المناسبُ له: أن يُجُلي عن محل الفتنة.

[ب] وجُمع مع حد القذف عدمُ قبول الشهادة: لأنه إخبارٌ، والشهادةُ إخبارٌ، فجورَى بعار من جنس المعصية، فإن عدم قبول الشهادة من القاذِف عقوبةٌ، وعدمُ قبولها من سائر العصاة لفوات العدالة والرضا.

[ج] وجُمع في حد الخمر التبكيت.

واختلفوا في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِيْنَ ﴾ هل الاستثناء راجع إلى عدم قبول الشهادة أم لا؟ والطاهر مما مَهَّذْنا: أن الفسق لما انتهى وجب أن ينتهِى أثرُه وعقوبتُه؛ وقد اعتبره الخلفاءُ لحد الزنا في تنصيف العقوبة على الأرقاء.

ترجمہ:(۱)اور پارساعورتوں کے تھم میں پارسامرد (بھی) ہیں بداجہاع امت (اس کی دلیل بالکل آخر میں ہے)(۲)
اور محصن: آزاد، مکلف (عاقل بالغ) مسلمان، الی وطی ہے پاک آدمی ہے، جس کی وجہہے حدماری جاتی ہے ۔ (۳)اور
جان لیس کہ یہاں (حدقد ف میں ) دو متخالف جہتیں ہیں ۔ لینی دوالہ کی بناپردارو گیر کر ناضروری ہے۔ اوراس کی
تفصیل: یہ ہے کہ زنا کہیرہ گناہ ہے، اس کو گم کرنا، اوراس پر حدقائم کرنا، اوراس کی بناپردارو گیر کرناضروری ہے۔ اوراس کی طرح
تہمت لگانا کہیرہ گناہ ہے۔ اوراس میں بڑاعار لاحق کرنا ہے۔ اوراس معصیت پردارو گیر کرناضروری ہے۔ اوران کی جہت
تہمت لگانا: زنا کی گواہی کے ساتھ مشتبہ ہے: (الف) پس اگر تہمت لگانے والے کو پکڑیں، تا کہ اس پر حدقائم کریں تو وہ کہتا ہے:
د'میں زنا کا گواہ ہوں' اوراس میں حدقد ف کا بطلان ہے یعنی ہے کہہ کروہ حدقد ف ہے ہی تجائے گا(ب) اورو شخص ہوزنا کا
گواہ ہے، اس کو مشہود علیہا پنی ذات ہے ہٹائے گا، بایں طور کہوہ تہمت لگانے والا ہے، سزا کا مستحق ہے (بیدو مخالف جہتیں
میں) پس جب دونوں حدیں یعنی حدقد ف اور حدزنا اس معاملہ میں امت کے ظم وانتظام کے وقت متعارض ہو میں تو
ہیں) پس جب دونوں کے درمیان تفریق کی جائے، کی واضح بات کے ذریعہ اور وہ وہ تا ہے، اور تہمت کا گمان کمزور پڑتا
ہے۔ پس بیشک جب خبرد ہے والے زیادہ ہوتے ہیں تو گواہی اور سے ان کا گمان قوی ہوتا ہے، اور تہمت کا گمان کمزور پڑتا
ہے۔ کونکہ تہمت لگانا دوصفتوں کے اکٹھا ہونے کو چاہتا ہے: دین میں کمزور کی، اوراس شخص کی بنسبت کینہ جس پر تہمت

لگائی گئی ہے۔اوربعیدہے کہ بیدونوں باتیں اکٹھا ہوں مسلمانوں کی جماعت میں —— (سوال کا جواب)اور شاہدین کی عدالت پراس وجہ ہے اکتفانہیں کیا گیا کہ عدالت (تو) سبھی حقوق میں لی ہوئی ہے یعنی ضروری ہے۔ پس تعارض کا کوئی اثر ظاہر نہیں ہوگا یعنی زنامیں بھی دوعا دل گواہ کافی ہوں گے تو تہمت زنااور شہادت زنامیں تعارض کا پچھا ثر ظاہر نہ ہوگا ۔ اور کثرت کا انضباط: نصاب شہادت کے دُونے ہے کیا گیاہے ۔ (۵)اور تہمت لگانے کی سز ااسٹی کوڑے اس وجہ ہے مقرر کی گئی کہ مناسب بات رہے کہ وہ سزاز ناکی سزاہے کم ہو۔ کیونکہ فاحشہ کی تشہیر: فاحشہ کے ارتکاب کے بمنز لینہیں۔اور کمی کا انضباط ایک واضح مقدار کے ذریعہ کیا گیا۔اوروہ ہیں ہیں۔پس وہ سوکا یا نچواں ہے — (۱)اور قذف کی حد کی تمامیت ہے: گواہی کا قبول نہ کرنا تجویز کیا گیا۔اس بات کی وجہ ہے جوہم نے ذکر کی کہ تکلیف پہنچانے کی دوصورتیں ہیں: جسمانی اور نفسانی۔اورشریعت نے تمام ہی حدود میں دونوں کو جمع کرنے کا اہتمام کیا ہے۔لیکن: (الف) حدز نا کے ساتھ جلاوطنی جمع کی گئی ہے۔اس کئے کہزنا: معاملات کے ذمہ داروں کے انتظام اور اولیاء کی غیرت کے وقت: متصور نہیں مگرمیل جول ، کھل مل، درازی رفاقت وموافقت کے بعد۔ پس اس کے لئے مناسب سزایہ ہے کہ وہ ( زانی ) فتنہ کی جگہ ہے دور کر دیا جائے ( یعنی زانیہ کوجلاوطن نہیں کیا جائے گا۔ یہی امام مالک رحمہ اللہ کا مسلک ہے ) — (ب)اور حدقذ ف کے ساتھ جمع کیا گیا گواہی قبول نہ کرنے کو۔ کیونکہ تہمت لگا ناخبر دینا ہے،اور گواہی ( بھی )خبر دینا ہے،اس لئے وہ ایسے عار کے ساتھ سزادیا گیا جو گناہ کی جنس ہے ہے ۔ (سوال کا جواب) پس قاذف کی گواہی قبول نہ کرناایک سزا ہے۔اور دوسر ہے گنہ گاروں کی گواہی قبول نہ کرنا:عدالت اور پسندیدہ نہ ہونے کی وجہ ہے ہے ۔۔ (ج)اور شراب کی سزامیں ڈانٹ ڈیٹ کوملایا گیا ۔۔ (ے)اور مجتهدين في اختلاف كيا إلله كارشاد ﴿إِلَّا الَّهِ إِنَّهُ اللَّهِ عَلَى كما سَتْنَاء كوابى قبول ندكر في كاطرف ( بهي ) لوشخ والا ہے یانہیں؟ اور ہم نے جو ہاتیں بیان کی ہیں ان سے ظاہر یہ ہے کہ جب فسق ختم ہوگیا، تو ضروری ہے کہ اس کا اثر اوراس کی سزابھی ختم ہوجائے ۔۔۔ اور شخفیق اعتبار کیا ہے اس کا یعنی مرد کوعورت پر قیاس کیا ہے خلفائے راشدین نے زنا کی سزاکے وقت: غلامول برسزا کوآ دھا کرنے میں (اس کاتعلق سب سے پہلی بات ہے )

 $\triangle$ 

# چوری کی سزا کابیان

# چوری کی حقیقت کیا ہے؟ اور کتنی چوری پرسز ادی جائے گی؟

سورۃ المائدہ آیت ۳۸ میں ارشاد پاک ہے: '' چوری کرنے والا مرداور چوری کرنے والی عورت: دونوں کے ہاتھ کاٹ ڈالو، بیان کی بدکرداری کابدلہ ہے،اللہ کی طرف سے عبرتنا ک سزاہے۔اوراللہ تعالیٰ غالب، حکمت والے ہیں'' تفسیر: قرآن کریم دین وشریعت کی اصل واساس ہے، مگراس میں عام طور پراصول مذکور ہیں۔ اور بعض باتیں وضاحت طلب بھی ہیں۔ جیسے قرآن کریم میں' دیت' کا ذکر ہے، مگرقرآن میں اس کی تفصیل نہیں اور رسول اللہ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللهُ ال

چوری کی سزالفظ سارتی بول کربیان کی گئی ہے۔ اور جب اسم مشتق پر کوئی تھم مرتب کیا جاتا ہے تو وصف عنوانی تھم کی علت ہوتا ہے۔ پس حد سرقہ کی علت وصف سرقہ ہے۔ مگراس وصف کی جامع مانع تعریف ہم کو معلوم نہیں کہ چوری کیا چیز ہے؟ کیونکہ دوسر ہے کا مال لیننے کی گئی صور تیں ہیں۔ اور ان کے لئے عربی میں الگ الگ الفاظ ہیں۔ مثلاً: سرقہ (چوری) قطع طریق (ڈاکہ زنی) اختطاف (جمپیٹا مارنا) خیانت (بددیانتی) التقاط (پڑی ہوئی چیز اٹھالینا) غصب (زبروسی لے لئے) قلت مبالات اور قلت ورع (لا پروائی اور بے احتیاطی) ہے سب صور تیں ملتی جلتی ہیں۔ پس ضروری ہے کہ نبی شائلی تی ہوئی چیز وں سے ممتاز ہوجائے۔ نبی شائلی تی گئی تا کہ وہ دوسری چیز وں سے ممتاز ہوجائے۔ اور اسمالی خالوہ دیگر الفاظ کی ذاتیات میں غور کیا جائے ، جواضی میں پائی جاتی ہیں، اور جن کے ذریعہ مرقہ اور غیر سرقہ میں امتیاز ہوتا ہے۔ پھر سرقہ کی ذاتیات میں غور کیا جائے ، سرقہ میں افرائی جن کے داریعہ میں اختیار کی جن کو اہل عرف افظ سرقہ سے تھے ہیں۔ پھر سرقہ کو چند معلوم امور کے ذریعہ منفیط کیا جائے ، تا کہ وہ دوسری چیز وں سے جمعے ہیں۔ پھر سرقہ کو چند معلوم امور کے ذریعہ منفیط کیا جائے ، تا کہ وہ دوسری چیز وں سے جن کو اہل عرف لفظ سرقہ سے جمعے ہیں۔ پھر سرقہ کو چند معلوم امور کے ذریعہ منفیط کیا جائے ، تا کہ وہ دوسری چیز وں سے جن کو اہل عرف لفظ سرقہ سے تا کہ وہ دوسری چیز وں سے جن کو اہل عرف لفظ سرقہ سے تا کہ وہ دوسری چیز وں سے جن کو اہل عرف لفظ سرقہ سے جسے جسے جس سے جسے جسے جسے جان کو اپنی جانے ، تا کہ وہ دوسری چیز وں سے جن کو اہل عرف کی فیل کی خور کو جند معلوم امور کے ذریعہ منفیط کیا جائے ، تا کہ وہ دوسری چیز وں سے جن کو اہل عرف کی فیل کی منفیط کیا جائے ، تا کہ وہ دوسری چیز وں سے جسے کہ کی کو اہل عرف کی کے دوسری چیز وں سے جسے کہ کی خور کی کی کو دوسری کی کو دوسری چیز وں سے جسے کہ کی کی کو دوسری چیز وں سے دوسری چیز وں سے دوسری کی کی کی کو دوسری کی کو دوسری کر کو دوسری کی کی کو دوسری کی کی کو دوسری کی کو دوسری کو دوسری کی کو دوسری کے دوسری کی کو دوسری کی کو دوسری کی کو دوسری کی کو دوسری کیا کے دوسری کی کو د

ا۔ قطع طریق (راہ زنی) نَہُب (لوٹ) اور جرابہ (لڑائی) ایسے الفاظ ہیں جن سے پیتہ چلتا ہے کہ ظالموں کے پاس مظلوموں کی بہ نسبت طاقت زیادہ ہے۔ اور وہ کارروائی کے لئے ایسی جگہ اور ایسا وقت منتخب کرتے ہیں جس میں مظلوموں کو جماعت میں میں کی طرف سے مددنہ پہنچ سکے۔اس طرح وہ بے بس لوگوں کولوٹ لیتے ہیں۔

۲ — اختلاس (ربودگی) بیہ ہے کہ مالک کی آنکھوں میں دھول جھونک کر،لوگوں کے دیکھتے سنتے مال اڑالیا جائے۔ ۳ — خیانت:خبردیتی ہے کہ پہلے مالک اورخائن میں تجارت وغیرہ میں ساجھار ہا ہوگا، یا دونوں میں بے تکلفی ہوگی، یا مالک نے خائن کو چیز میں تصرف کی اجازت دی ہوگی، یا یونہی اس کے پاس حفاظت کے لئے چھوڑ دی ہوگی، جس میں اس نے خیانت کی،اوروہ اس چیز ہے مگر گیا۔

۳ — التقاط (زمین سے اٹھانا) آگا ہی دیتا ہے کہ کوئی چیز غیر محفوظ جگہ سے لی گئی ہے۔ جیسے گری پڑی چیز اٹھالی۔ ۵ — غصب: سے مظلوم کی بہ نسبت ظالم کاغالب ہونا سمجھا جاتا ہے۔ غاصب لڑتا بھڑتااور بھاگنہیں جاتا، بلکہ جھگڑا

- ﴿ أَرْسُونَ لِبَالْشِينَ ۗ ﴾-

متاز ہوجائے۔پیں:

کرکے ہٹا مارتا ہے۔اور خیال کرتا ہے کہ معاملہ دکام تک نہیں پہنچےگا،اوران کوحقیقت ِحال کا پہنچہیں چلےگا۔ ۲ — قلت ِمبالات (لا پروائی)اور قلت ِورع (بےاحتیاطی) کااطلاق معمولی چیزوں پر ہوتا ہے۔ جیسے دوسرے کا یانی اور سوختہ لےلیا۔ جنہیں لوگ خرچ کیا کرتے ہیں۔اور جن کے ذریعہ باہمی تعاون کی عادت ہے۔الیی معمولی چیز مسی نے بےاعتنائی اور بےاحتیاطی سےاٹھالی ہوتو وہ سرقہ نہیں۔

پس چونکد دوسرے کا مال لینے کی بہت می صور تیں ہیں،اس لئے نبی علاقت اور ندکورہ مشتبہ چیز وں سے احتراز بھی ہوجائے۔

ومنی پہلوؤں سے منفیط کیا ہے، تا کہ چوری کی حقیقت واضح ہوجائے،اور ندکورہ مشتبہ چیز وں سے احتراز بھی ہوجائے۔

حدیث — (۱)رسول اللہ علاقت تین فر مایا:''پورکا ہاتھ ندکا ٹاجائے گرچوتھا کی دینار میں، یااس سے زیادہ میں' اور

مردی ہے کہ استے مال میں ہاتھ کا ٹاجائے جو ڈھال کی قیمت کو پہنچ جائے۔اور روایات میں آیا ہے کہ آپ نے ڈھال

چرانے میں ہاتھ کا ٹاجس کی قیمت تین درہم تھی۔اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے بارہ درہم مساوی ایک وینار کے

ہوتا ہے) چرانے میں ہاتھ کا ٹاجس کی قیمت تین درہم تھی، بارہ درہم کے چینج سے یعنی بارہ درہم مساوی ایک وینار کے

حساب سے (بیسب روایات مشکل قاباب قطع السرق میں ہیں۔البتہ آخری روایت موطامیں ہے۔جامع الاصول ۱۳۳۳)

حساب سے (بیسب روایات مشکل قاباب قطع السرق میں ہیں۔البتہ آخری روایت موطامیں ہے۔جامع الاصول ۱۳۳۰)

منظبی تھے۔ پھر آپ کے بعد اندازے بدل گئے۔اور قیمت کیعین نہ ہونے کی وجہ فرھال بھی معیار نہ رہی ۔اس لئے

منظبی تھے۔ پھر آپ کے بعد اندازے بدل گئے۔اور قیمت کیعین نہ ہونے کی وجہ ڈھال بھی معیار نہ رہی۔اس لئے

مرف تجویز کیا۔اور امام مالک رحمہ اللہ نے تین درہم کی روایات میں اختلاف ہوا۔امام شافعی رحمہ اللہ نے چوتھائی دینار نصاب مرفح تردی کیا۔اور امام احدر حمہ اللہ کے زودی کی ایت دونوں میں سے ادنی کو بہتھ جائے تو ہاتھ کا ٹاجائے گا۔ یہی رائے حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کے زودی کی مالیت دونوں میں سے ادنی کو بہتھ جائے تو ہاتھ کا ٹاجائے گا۔ یہی رائے حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کے زودی کی رائے ہے۔

فا نكرة: اورامام ابوصنيف رحمه الله كنزديك: نصاب سرقه: ايك دينارياد س درجم بين -اس سے كم ماليت ميں ہاتھ نہيں كا ناجائے گا۔ اوران كى دليل بيہ كدر هال كى قيمت كا اندازه كرنے ميں صحابہ ميں اختلاف ہوا ہے: چوتھائى، تہائى، آ دھا اور پوراد يناراندازه كيا گيا ہے، اور قولى روايت ہے كدرس درجم سے كم ميں ہاتھ نہ كا ناجائے (بيسب روايات صحاح كى بين اور جامع الاصول ٣١٣٥ ١٣٠١ ميں مذكور بين) بيروايات گواعلى درجہ كى نہيں، مگر معاملہ حدود كا ہے، جس ميں احتياط ضرورى ہے ۔ حديث ميں ہے: "الدرء واللہ المحدود كا عن المسلمين ما استطعت ، فإن كان له مَخْرَجٌ فَخَلُو السبيلة، فإن الإمام أن يُحطِئ في العقو حيرٌ من أن يُحطِئ في العقوبة : جہال تك مكن ہوسلمانوں سے حدود كو ہٹاؤ، يس اگر مجرم كے لئے كوئى : بچنے كى راہ ہوتواس كوچھوڑ دو كيونكہ عاكم معاف كرنے ميں غلطى كرے يہ بہتر ہے اس سے كہوہ مزاد سے ميں غلطى كرے (مثلا ق حديث من اس لئے احناف نے دس درہم نصاب تجويز كيا ہے (فائدہ تمام ہوا)

نفتر کے ذریعے نصاب سرقہ کی تعیین کی وجہ: اور نبی مطالعہ کے کے اجتاب (اشیاء) کے ذریعے نصاب سرقہ اس لئے متعین کیا کہ معمولی چیز اور قیمتی چیز میں تفریق ہوجائے۔ اس لئے کہ اجتاب (اشیاء) کے ذریعے اندازہ مقرر کرنے میں دخواری ہے۔ اجتاب کے نرخ مختلف شہروں میں مختلف ہوتے ہیں۔ اور نفاست اور نکما ہونے میں بھی اختلاف ہوتا ہے۔ ایک چیز ایک قوم کے نزد یک یا ایک علاقہ میں معمولی اور مباح ہوتی ہے، وہی چیز دوسروں کے نزد یک یا دوسرے علاقہ میں بیارا مال ہوتی ہے۔ اس لئے نفتر ہی کے ذریعے اندازہ مقرر کرنا ضروری ہے۔ اور ایک رائے (امام احمد رحمہ اللہ کی) یہ ہے کہ نفتر اور جنس ( ڈھال ) دونوں کا لحاظ کیا جائے۔ اور دوسری وجہ نفتر سے تعیین نصاب کی میہ ہے کہ ہر جنس کے ذریعہ اندازہ مقرر نہیں کیا جاسکتا۔ مثلاً: سوختہ ( جلانے کی کٹری ) چرانے میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا، چاہے اس کی مالیت دس درہم سے زیادہ ہو۔ حالانکہ لوگوں کے نزدیک اس کی اہمیت ہے۔ لوگ اس کو گھر میں بھر کرر کھتے ہیں۔ پس کس جنس کو معیار بنایا جائے؟ اس کی عشور کری ہے۔

حدیث — (۲)رسول الله صِلاَئِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَلِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَ

صدیث — (۳)رسول الله میلانیمائیمائیم سے باغ میں سو کھنے کے لئے لئکائے ہوئے بھلوں کے بارے میں دریافت کیا گیا۔آپ نے فرمایا:''جو پھل میں سے پچھ چرائے ان کے کھلیان میں آجانے کے بعد، پس وہ ڈھال کی قیمت کے بقدر ہو، تواس میں ہاتھ کا ٹاجائے گا'' (مشکوۃ حدیث۳۵۹)

تشری ان روایات میں نبی میلانی کی است سمجھائی ہے کہ چوری کا تحقق اس وقت ہوتا ہے جب کوئی چیز محفوظ علامے سے لیے جائے۔ اس موت ہوتا ہے جب کوئی چیز محفوظ علامے کے اس مورت میں ہاتھ کا ٹا جائے گا۔ اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ غیر محفوظ مال لینا سرقہ نبیس ، بلکہ التقاط (پڑی چیز اٹھالینا) ہے۔ پس اس سے احتر از ضروری ہے یعنی منفی پہلو سے سرقہ وہ ہے جوالتقاط نہ ہو۔

حدیث — (۴)رسول الله مِیلالیَّهِ اَیِیمُ نے فرمایا: '' خیانت کرنے والے، مال لوٹے والے، اور جھپقا مار کر لینے والے کا ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا'' (مشکوۃ حدیث ۳۵۹۷)

تشری : اس حدیث میں انتہاب واختلاس کی نفی کے ذریعہ نبی میٹالیٹی آئیا نے یہ بات سمجھائی ہے کہ چوری جب ہے کہ خفیفہ طور پر مال لیا جائے ، ورنہ لوٹنا اور جھپٹا مارنا ہے۔ اور خیانت کی نفی کے ذریعہ یہ بات سمجھائی ہے کہ اگر پہلے ہے چرائے ہوئے مال میں شرکت ہو، اور حق ٹابت ہو، تو وہ چوری نہیں۔ بلکہ خیانت یا اپناحق وصول کرنا ہے، پس اس میں ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا۔



روایت: ایک این اغلام کیکر حضرت عمر رضی الله عند کے پاس آیا۔ اور کہنے لگا: اس کا ہاتھ کا مئے ، اِس نے میری بیوی کا آئینہ چرایا ہے؟ حضرت عمر نے فر مایا: لاقسط علیہ، وھو خادم کم، اُحدُ متاعکم: اس کا ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا۔وہ تمہارا خادم ہے۔ اس نے تمہارا سامان لیا ہے (مشکوۃ حدیث ۳۱۰۸)

تشری جونکہ عرف میں غلام کو گھر میں آنے کی اجازت ہوتی ہے،اس لئے گھر میں ہے اس کا کوئی چیز لینا محفوظ جگہ سے لینانہیں، پس اس میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔اس طرح میاں بیوی ایک دوسرے کی چیز چرا ئیں تو بھی ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔اس طرح میاں بیوی ایک دوسرے کی چیز چرا ئیں تو بھی ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ایک دوسرے کی چیز وں میں بے تکلفی ہونے کی وجہ ہے۔

فائدہ: خلاصۂ کلام: یہ ہے کہ عرف میں جس کو چوری کہا جاتا ہے: وہ ایک عام اور وسیع مفہوم ہے۔اس کی تمام صورتوں میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ بلکہ حد شرعی صرف اس صورت میں نافذ کی جائے گی: جب سرقہ کی حقیقت پائی جائے،اوراس کی شرائط تحقق ہوں۔اوروہ یہ ہیں:

ا۔ مال مسروقہ کسی فردیا جماعت کی ذاتی ملکیت ہو، چرانے والے کی نداس میں ملکیت ہو، نہ ملکیت کا شبہہ

۲ – مال محفوظ ہو۔مقفل ہو، یاایس جگہ ہو جہاں آنے کی اجازت ہونہ لینے گی۔

٣- باجازت لے۔اگراجازت کاشبہ بھی پیدا ہوجائے گاتو حدجاری نہ ہوگی۔

۴- چیکے سے لے۔علانیہ لیناسرقہ نہیں ،غصب ہے۔

۵ - قیمتی چیز لے۔شرعاً یا عرفاً جو چیزیں معمولی مجھی جاتی ہیں ،ان کالیناسرقہ نہیں۔

٢ - بقدرنصاب چرائے۔اس سے كم ميں ہاتھ نہيں كا ثاجائے گا۔

فائدہ: جن صورتوں میں چوری کی حد جاری نہیں ہوتی: اس کا بیہ مطلب نہیں کہ مجرم کوچھٹی مل گئی۔ بلکہ حاکم اپنی صوابدید کے مطابق اس کوتعزیری سزادے گا۔اور نہاس کا بیہ مطلب ہے کہ وہ چیز اس کے لئے جائز وحلال ہوگئی۔کسی کا کوئی بھی مال بے اجازت لینا حرام ہے۔

[11] قال الله تعالى: ﴿السَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوْا آيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا، نَكَالًا مِّنَ الله، وَاللّهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ﴾

واعلم: أن النبى صلى الله عليه وسلم بُعَث مُبَيِّنًا لِمَا أُنزل إليه، وهو قوله تعالى: ﴿لِتُبَيِّنَ لِللهُ النبي صلى الله عليه وسلم بُعَث مُبَيِّنًا لِمَا أُنزل إليه، وهو قوله تعالى: ﴿لِتُبَيِّنَ لِللهُ اللهِ وَمِنه اللهُ الغير أقسامًا: منه السرقة، ومنه قطع الطريق، ومنه الاختلاس، ومنه المخيانة، ومنه الالتقاط، ومنه الغصب، ومنه مايقال له: قلة المبالاة والورع، فوجب أن يُبَيِّنَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم حقيقة السرقة، متميزة عن هذه الأمور.

وطريقُ التميُّز: أن يُنظر إلى ذاتياتِ هذه الأسامى، التى لاتوجد فى السرِقة، ويقع بها التفارق فى عرف الناس؛ ثم تُضبط السرقة بأمور مضبوطة معلومة، يحصل بها التمييز منها، والاحتراز عنها.

فقطعُ الطريق، والنهبُ، والحِرَابة: أسماءٌ تنبئُ عن اعتماد القوة بالنسبة إلى المظلومين، واختيار مكانٍ أو زمانٍ لايلحق فيه الغوثُ من جماعة المسلمين.

و الاختلاس: ينبئ عن اختطافٍ على أعين الناس، وفي مرأى منهم ومسمَعٍ.

والخيانة: تنبئ عن تقدُّم شركةٍ، أو مباسطةٍ وإذن بالتصرف فيه، ونحو ذلك.

والالتقاط: ينبئ عن وجدان شيئ في غير حِرْز.

والغصب: ينبئ عن غلبة بالنسبة إلى المظلوم، لا معتمِدًا على الحرب والهرب، ولكن على الجدل، وظنّ أن لايُرفع قضيتُه إلى الولاة، ولاينكشف عليهم جليةُ الحال.

وقلة المبالاة والورع: يقال في الشيئ التافة، الذي جرى العرف ببذ له، والمواساة به بين الناس. كالماء والحطب.

فضبط النبيُّ صلى الله عليه وسلم الاحترازَ عن ذاتياتِ هذه الأسامي:

[الف] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لاتقطع يدُ السارق إلا في رُبع دينار" ورُوى القطعُ فيما بُلغ ثمنَ المِجَنِّ؛ ورُوى أنه قطع في مِجَنَّ ثمنُه ثلاثةُ دراهم؛ وقطع عثمان رضى الله عنه في أُتُرُجَّةٍ ثمنها ثلاثةُ دراهم، من صرف اثنى عشر درهما.

والحاصل: أن هذه التقديراتِ الشلاث كانت منطبقة على شيئ واحد في زمانه صلى الله عليه وسلم، ثم اختلفت بعدَه، ولم يصلُح المِجَنُّ للاعتبار، لعدم انضباطه، فاختلف المسلمون في الحديثين الآخرين: فقيل: ربع دينار، وقيل: ثلاثة دراهم، وقيل: بلوعُ المالِ إلى أحدِ القدرين، وهو الأظهر عندى.

وهذا شرعه النبي صلى الله عليه وسلم فرقًا بين التافه وغيره، لأنه لا يصلُح للتقدير جنس دون جنس، لاختلاف الأسعار في البُلدان، واختلافِ الأجناس نفاسةً وخَسَاسةً، بحسب اختلاف البلاد، فمباحُ قومٍ وتافِهُهم مالٌ عزيز عند آخرين، فوجب أن يُعتبر التقدير في الثمن، وقيل: يُعتبر فيهما؛ وأن الحطب وإن كان قيمتُه عشرة دراهم لا يُقطع فيه.

[ب] وقال صلى الله عليه وسلم: " لاقَطْعَ في ثمر معلَّق، ولا في حريسة الجبل، فإذا آواه

الـمُـراح والـجَرِيْنُ، فالقطع فيما بلغ ثمنَ المِجَنِّ " وسئل عن الثمر المعلَّق، فقال عليه السلام: "من سرق منه شيئًا بعدَ أن يُؤْوِيَهُ الجرين، فبلغ ثمن المِجَنِّ فعليه القطع"

أقول: أفهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم أن الحِرْزَ شرطُ القطع؛ وسببُ ذلك: أن غير المحرز يقال فيه الالتقاط، فيجب الاحتراز عنه.

[ج] قال صلى الله عليه وسلم: "ليس على خائن، ولا منتهب، ولا مختلس: قطع" أقول: أفهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم أنه لابد في السرقة من أخذ المال مختفيا، وإلا كان نهبة، أو خطفة، وأن لايتقدمها شركة، ولزومُ حق، وإلا كان خيانةً، أو استيفاءً لحقه. وفي الآثار: في العبد يَسْرِقُ مالَ سيده: إنما هو مَالُكَ: بعضُه في بعض.

ترجمہ:اس عبارت کا شروع کا حصہ بشم اول ،مبحث ۲ باب ۱۳ ارحمۃ اللہ (۲۲۹-۲۷۹) میں گذر چکا ہے۔ وہاں ترجمہ ہے۔ ضرورت ہوتو وہاں دیکھ لیاجائے ، باقی عبارت کا ترجمہ رہے۔

پس نبی علاق النا کے جات کا مول کی ذاتیات سے احر از کو منفیط کیا: (اف) اور ماحصل: یہ ہے کہ یہ تینوں انداز سے ایک چیز پر خطبی تھے نبی سلاق کے خال نہ ایک چیز پر خطبی تھے نبی سلاق کے خال نہ ایک چیز پر خطبی تھے۔ اور ڈھال کیا خال نہ رہی، اس کی قیمت کی تعیین نہ ہونے کی وجہ ہے۔ پس مسلمانوں نے باقی دوحد یثوں میں اختلاف کیا: پس کہا گیا: چوتھائی دیار، اور کہا گیا: تین درہم، اور کہا گیا: بال مسروقہ کا دواندازوں میں سے ایک کو پنجنا۔ اور وہ میر سے زد یک زیادہ ظاہر دیار، اور کہا گیا: تین درہم، اور کہا گیا: بال مسروقہ کا دواندازوں میں سے ایک کو پنجنا۔ اور وہ میر سے زد یک زیادہ ظاہر سے اور اس کو نہوں علاوہ کے درمیان تفریق کی علاوہ کے درمیان تفریق کرنے کے لئے۔ اور اس کے کا قتد ریکی صلاحیت نہیں رکھتی ایک جنس نہ کہ دوسری جنس ہی ہوں میں زخوں کے اختلاف کی وجہ سے۔ اور اجناس کے اختلاف کی وجہ سے۔ اور اجناس کے کہ معمولی چیز اور اس کے کہ معمولی چیز اور ان کی وجہ سے۔ اور اجناس کی معمولی چیز : پیارا مال ہے دوسروں کے زخت کی سے ختلاف کے اعتبار سے۔ پس ایک قوم کی ممباح چیز اور ان کی معمولی چیز : پیارا مال ہے دوسروں کے زو کہ ان کی کھڑی اگر چواس کی قیمت دیں درہم ہو، اس میں ہاتھ نہیں کا نا کہ جوری جانے گا سے دوسروں کے زو کہ اس کے کہ جاتھ کا نے کے لئے حفاظت شرط ہے۔ اور اس کی حجہ میں کا نا کہ چوری جانے گا سے دوسروں کے زائوال ہے اس کی تعید کے خاصل کی تحفیظ کو رہے ہے کہ خیر کیا ہوگا ہا اور تیہ بات سمجھائی کہ مقدم نہ ہوشر کت اور تی کی خیار کو کہ اور تیہ بات سمجھائی کہ مقدم نہ ہوشر کت اور تن کا دوس کی نا ہوگا ہا اور تیا ہا تھی این العطب کا عطف لانا ہوگا۔ اور سے بات سمجھائی کہ مقدم نہ ہوشر کت اور تی کا ناور کیا ہوگا۔ اور سے بات سمجھائی کہ مقدم نہ ہوشر کت اور تو کا کا مل چرا تا ہے: وہ تیرامال ہے: بعض وربعض کر ترکیب: ان العطب کا عطف لانا کہ لا یصلے میں جو اپنے آ قاکا مال چرا تا ہے: وہ تیرامال ہے: بعض وربعض کر ترکیب ان العطب کا عطف لانا کہ لا یصلے میں ان العمل کیا تھوں کی ان العمل کیا تھوں کیا کہ میں انہ کر تا ہے: اور اس کا عطف لانا کہ لا یصلے میں اندیب کا تصویل کرنا ہوگا۔ اور یہ بات سمجھائی کہ مقدم نہ ہوشرک کے انہ کیا کہ تو کہ کو تو تی ان کا میں کو تو کیا کہ کو تو کیا کو کو کو کو کو کو کرنے کیا کہ کو کر کیا گور کیا کو کرنے کی کرنا کو کرنے کی کو کرنے کی ک







## ہاتھ کا شنے کے بعد زخم داغنے کی وجہ

حدیث — چورکا ہاتھ کا شنے کے بارے میں نبی صَلالنّیوَ کیا ہے مروی ہے کہ:''اس کا ہاتھ کا ٹو ، پھراس کو داغ دو'' (مشکوۃ حدیث ۳۶۰۳)

تشری : ہاتھ کاٹے کے بعدا گرزخم کو داغانہیں جائے گا تو اندیشہ ہے کہ زخم سرایت کرے اور آ دمی ہلاک ہوجائے۔ جبکہ ہلاک کر نامقصود نہیں۔ اور زخم کو داغناعدم سرایت کا سب ہے۔ پس بیسب اختیار کیا جائے گا (بلکہ اب تو اس سے بہتر طریقے وجود میں آگئے ہیں۔ وہ اختیار کئے جائیں۔خون کا دوران روک کر، جگہ اُن کرکے ہاتھ کا ٹا جائے۔ پھرعلاح کر کے اچھا ہونے کے بعدرخصت کیا جائے )

## کٹے ہوئے ہاتھ کا ہار پہنانے کی وجہ

حدیث — نی صِلانْفَالِیَمْ کے پاس ایک چورلایا گیا۔ پس اس کا ہاتھ کا ٹا گیا۔ پھر نبی صِلانْفَالِیَمْ نے حکم دیا کہ وہ ہاتھ اس کی گردن میں لٹکا یا جائے (مشکوة حدیث ۳۱۰۵)

تشری نیمل دومقاصدہے کیا گیا ہے: ایک: اس کے ممل کی تشہیر کرنے کے لئے ، تا کہ لوگ جان لیس کہ وہ چور ہے۔ دوم :ظلماً ہاتھ کا شنے اور سزا کے طور پر ہاتھ کا شنے کے درمیان امتیاز کرنے کے لئے ( مگریہ حد کا جزنہیں۔ تعزیر ہے اور قاضی کی صوابدید پر موقوف ہے )

## نصاب سے کم چوری میں دُونا تاوان واجب ہونے کی وجہ

حدیث — ابوداؤو (حدیث ۳۳۹) کے حوالے سے پہلے پیصدیث آپ کی ہے کہ رسول اللہ میلانی آئے گئے ہے باغ میں افکائے ہوئے بچلوں کے بارے میں دریافت کیا گیا۔ آپ نے فرمایا: ''جوحاجت مندا پنے منہ سے کھائے ،اور پلنے میں نہ لے جائے اس پر کوئی سزانہیں۔اور جواس میں سے پچھ کیکر باغ سے نکلے تو اس پر اس کا دُونا تا وان اور سزا ہے۔اور جو کھلیان میں پہنچ جانے کے بعد پھل میں سے پچھ پُڑائے ، پس وہ ڈھال کی قیمت کے بقد رہوتو اس کا ہاتھ کا ٹاجائے گا'' کھلیان میں پہنچ جانے کے بعد پھل میں سے پچھ پُڑائے ، پس وہ ڈھال کی قیمت کے بقد رہوتو اس کا ہاتھ کا ٹاجائے گا'' تشریخ : دونا تا وان واجب کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ چور کو مالی اور بدنی سزا دیکر چوری سے روکنا ضروری ہے۔ کیونکہ کبھی مالی سزا: بدنی سزا سے زیادہ کا ارگر ہوتی ہے۔اور بھی معاملہ برعکس ہوتا ہے۔ پس دونوں سزاؤں کو جمع کیا گیا۔ کیونکہ اگر چوری کے بقدر تا وان واجب کرتے تو وہ کوئی سزانہ ہوتی۔ اتنا ضان تو بہر حال واجب ہے۔ اس لئے ایک گونہ اور برحال واجب ہے۔اس لئے ایک گونہ اور برحال ، تا کہ وہ مالی سزا ہو،اوراس کو چوریاں کرنے سے روکے۔

فا کدہ: اس حدیث میں عقوبت سے ہاتھ کا ثنا مراد نہیں ہے۔ بلکہ دوگنا تاوان ہی عقوبت ہے، اور عطف تفسیری



#### ہے۔ کیونکہ باغ سے پُرانامال مِحفوظ پُرانانہیں ہے۔

#### چوری کا اقر ارکرنے والے کورجوع کی تلقین کرنے کی وجہ

حدیث — رسول الله مِلِلِنَّهِ اَیْ ایک چورلایا گیا۔ جس نے اپن طور پر چوری کا قرار کیا۔ اوراس کے پاس چوری کا سامان نہیں پایا گیا۔ آپ نے فرمایا: ''میرا خیال ہیہ کہ کوتے نے چوری نہیں گی!''اس نے کہا: کیوں نہیں۔ آپ نے بیہ بات دوباریا تین باردُ وہرائی۔ اس نے ہر بارا قرار کیا۔ پس آپ نے تھم دیا، اوراس کا ہاتھ کا ٹا گیا۔ پھراس کوآپ کے پاس لایا گیا۔ آپ نے فرمایا: ''اللہ سے بخشش طلب کرتا ہوں۔ لایا گیا۔ آپ نے تین بارفرمایا: ''اللہ سے بخشش طلب کراورتو بہ کرتا ہوں۔ آپ نے تین بارفرمایا: ''اللہ اس کی تو بہ قبول فرما!''(رواہ ابوداؤدوانسائی، جامع الاصول عدیث ۱۸۷۹)

تشری جو مجرم نادم ہوکر جرم کا اعتراف کرے وہ اس بات کا مستحق ہے کہ اس کی حدکو دفع کرنے کے لئے حیلہ کیا جائے۔ کیونکہ ندامت اور تو بہ سے اس کا گناہ معاف ہو گیا ہے، جیسا کہ باب کے شروع میں گذرااور رجوع کی تلقین بھی ایک حیلہ ہے۔ جسے آپ نے اختیار فرمایا۔

[١٢] وقال صلى الله عليه وسلم في سارق: "اقطعوه، ثم احسِمُوه"

أقول: إنما أمر بالحَسْمِ لئلا يَسْرِي فَيَهْلِكَ، فإن الحَسْمَ سببُ عدم السراية.

[١٣] وأمر عليه السلام باليد، فَعُلَّقَتْ في عنق السارق.

أقول: إنما فعل هذا للتشهير، وليعلم الناس أنه سارقٌ، وفرقًا بين ما تُقطع اليدُ ظلما، وبين ما تُقطع حدًّا.

[16] وقال صلى الله عليه وسلم في سرقة مادون النصاب: "عليه العقوبة وغرامة مثلّيه" أقول: إنما أمر بغرامة المثلين: لأنه لابد له من رَدْعٍ، وعقوبة مالية وبدنية، فإن الإنسان ربما يرتدع بالمال أكثر من ألم الجسد، وربما يكون الأمر بالعكس، فجمع بين ذلك؛ ثم غرامة مثله يُجعل كأن لم يكن سرق، وليس فيه عقوبة، ولذلك زيدت غرامة أخرى، لتكون مناقضة لقصده في السرقة.

[٥٠] وأتى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم بِلِصٌ، قد اعترف اعترافًا، ولم يوجد معه متاع، فقال: "ما إِحَالُكَ سَرَقْتَ!" قال: بلى! فأعاد عليه مرتين أو ثلاثاً، فأمر به فقطع، وجيئ به، فقال: استَغْفِرَ الله وتُبُ إليه!" ثقال: أستغفر الله! وأتوب إليه! قال: "اللهم تب عليه!" ثلاثا.

أقول: السبب في ذلك: أن العاصي المعترف بذنبه، النادم عليه، يستحق أن يحتال في درء الحد عنه، وقد ذكرنا. ترجمہ:(۱۲) داغنے کا حکم اس لئے دیا تا کہ زخم سرایت نہ کرے، پس وہ ہلاک ہوجائے۔ پس بیشک داغنا سرایت نہ کرنے کا سبب ہے ۔۔۔ (۱۳) یک لئے تشہیر کی غرض سے کیا ہے، اور اتا کہ لوگ جان لیس کہ وہ چور ہے (عطف تغییری ہے) اور انتیاز کرنے کے لئے کیا ہے: اس ہاتھ کے درمیان جو ظلماً کا ٹاجا تا ہے، اور اس ہاتھ کے درمیان جو سزا کے طور پر کا ٹا جا تا ہے ، اور اس ہاتھ کے درمیان جو سزا کے طور پر کا ٹا جا تا ہے ۔۔۔ اور ان کا ورنے تا وان کا حکم اس لئے دیا کہ ضروری ہے چور کو بازر کھنا، اور مالی اور بدنی سزادینا۔ پس انسان کہ حکمی مال کے ذریعہ رکتا ہے: جسم کی تکلیف سے زیادہ۔ اور بھی معاملہ برعکس ہوتا ہے۔ پس دونوں کے درمیان جمع کیا گیا۔ پھر چوری کا ایک مانند تا وان تو گویا اس نے چرایا ہی نہیں۔ اور اس میں پچھ سز انہیں۔ اور اس میں سبب یہ ہے کہ وہ گئا دیا دو ایک تا کہ وہ تا وان تو ٹرنے والا یعنی روکنے والا ہو، اس کے چوری کے ارادہ کو ۔۔۔ (۱۵) اس میں سبب یہ ہے کہ وہ گار جوا ہے گناہ کا اقرار کرنے والا ہو، اس پر نادم ہو، وہ اس بات کا مستحق ہے کہ اس کی حدکود فع کرنے کا حیامہ کیا جائے۔ اور ہم یہ بات ذکر کر چکے ہیں۔۔

3

B

\$

## راه زنی کی سزا کابیان

سورۃ المائدۃ آیت ٣٣ میں ارشاد پاک ہے:''جولوگ اللہ ہے اوراس کے رسول سے لڑتے ہیں، اور ملک میں فساد (بدامنی) بھیلاتے ہیں: ان کی سزایہی ہے کہ وہ قتل کئے جائیں، یا سولی دیئے جائیں، یا ان کے ہاتھ اوران کے پیر مخالف جانب سے کاٹ دیئے جائیں، یاوہ زمین سے دورکر دیئے جائیں یعنی قید کر دیئے جائیں۔ بیسزاان کے لئے دنیا میں شخت رسوائی ہے۔ اوران کے لئے آخرت میں بڑا عذاب ہے''

اس آیت کے تحت شاہ صاحب قدس سرۂ نے تین باتیں بیان کی ہیں:ا — جر ابد کے معنی ،اورمحار بہاور مقاتلہ میں فرق ۲ – راہ زن کی سزا:چور کی سزا سے سخت ہونے کی وجہ سے سزاؤں میں تقسیم ہے یاتخییر ؟

#### جرابه کے معنی ،اورمحاربہ ومقاتلہ میں فرق

حرابہ: ان لوگوں کی بہنبت جن پرظلم وعدوان واقع ہوا ہے: قبال ہی پراعتماد کرنے والا ہے۔
وضاحت: حرابہ باب مفاعلہ کا مصدر ہے۔ اور کرنب سے ماخو ذہے۔ جس کے اصلی معنی: سلب کرنے اور چھین لینے
کے ہیں۔ کہاجا تا ہے: حَرِیْتُ ہ مالَہ : میں نے اس کا مال چھین لیا۔ اور کہاجا تا ہے: حُوبِ مالَه : اس کا مال لوٹ لیا گیا۔
کرنب سُلُم کی ضد ہے۔ جس کے معنی ہیں: امن وسلامتی ۔ پس محاربہ کے معنی ہیں: لوٹ کھسوٹ کرنا، اور بدامنی پھیلانا ہے۔
اور مقاتلہ قبل سے ہے، جس کے معنی ہیں: مارڈ النا ۔ مگر محاربہ میں قبل کا مفہوم اور مقاتلہ میں مال لینے کا مفہوم بھی شامل

ہے۔محاربہ میں بھی ان لوگوں کوٹل کرنے کی نوبت آتی ہے جن کوراہ زن لوٹے ہیں۔اور مقاتلہ خون ریزی کے لئے ہوتا ہے، گوکوئی لل نہ ہو،اوراس میں ضمناً مال غنیمت بھی لوٹا جاتا ہے۔ پس آیت کریمہ میں جنگ جوئی کابیان نہیں، بلکہ راہ زنی کابیان ہے۔

## راہ زن کی سزا: چور کی سزاسے سخت ہونے کی وجہ

راہ زن کی سزا: چور کی سزا سے سخت اس لئے تجویز کی گئی ہے کہ راہ زن اگادگا نہیں ہوتے۔ان کا بڑا اجتماع ہوتا ہے۔
اور جہاں فسادیوں کا بھاری اجتماع ہو، پچھلوگ درندہ تُوضر ورہوتے ہیں۔ان میں دلیری و بے باکی ، مارکاٹ کا جذبہ اور سنگھٹن ہوتا ہے۔
ہے۔اس لئے وہ بے پرواہ ہو کرفتل وقتال اورلوٹ کھسوٹ کرتے ہیں۔اوراس میں دوطرح سے چوری سے بڑی خرابی ہے۔
اول: مالدار: چور چکارسے تو اپنے اموال کی حفاظت کر سکتے ہیں ،مگر راہ رَو: ڈاکوؤں سے اپنا بچاؤنہیں کر سکتے ، نہ اس جگہ اوراس وقت میں پولس اور مسلمان مدوکو پہنے کتے ہیں۔

دوم: چورگی بہنست ڈاکومیں لوٹ کھسوٹ کا جذبہ سخت اور بھاری ہوتا ہے۔ کیونکہ ڈاکوجری اور قوی ہوتے ہیں۔ اور ان کا بختھا اور اتحاد وا تفاق ہوتا ہے۔ اور چوری کرنے والوں میں بیہ بات نہیں ہوتی ۔ پس ضروری ہے کہ ڈاکوؤں کی سزا: چوروں کی سزا سے بھاری ہو۔

## ڈاکووک کی سزاؤں میں تقسیم ہے یاتخبیر ؟

آیت کریمہ میں راہ زنوں کی چار سزائیں مذکور ہیں: ان کوتل کیا جائے۔سولی دی جائے۔خالف جانب سے ہاتھ پیر کاٹے جائیں۔اور زمین سے دور کردیئے جائیں: امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نز دیک: قید کردیئے جائیں، تا آنکہ تو بہ کریں،اورامام شافعی رحمہ اللہ کے نز دیک: جلاوطن کئے جائیں۔

ان چاروں سزاؤں کے درمیان حرف اُو لایا گیاہے، جوتقسیم کارکے لئے بھی استعال کیاجا تا ہے، اور چند چیزوں میں اختیار میں اختیار دینے کے لئے بھی۔امام مالک رحمہ اللہ کے نزویک اُو: تسخیس کے لئے ہے۔ان کے نزویک:امام کواختیار ہے: ڈاکوؤں کی قوت وشوکت اور جرم کی شدت وخفت پر نظر کر کے جومناسب سمجھے سزادے۔اوران کی دلیل میہ ہے کہ اُو کے بہی معنی مراد ہیں (نورالانوارص ۱۲۵) پس راہ زنوں کی سزاؤں میں بھی بہی معنی لئے جائیں گے۔

اور باقی ائمہ کے نزدیک: أو تقسیم کار کے لئے ہے۔ پس اگرراہ زنوں نے صرف قبل کیا ہے، مال نہیں لوٹا تو ان کوٹل کیا جائے۔ اور اگر مال بھی لوٹا ہے تو ان کوسولی دی جائے۔ اور اگر صرف مال لوٹا ہے تو مخالف جانب سے ہاتھ پیر کا ٹے جائیں۔اورصرف ڈرایا دھمکایا ہے تو قید کیا جائے۔یا ملک بدر کیا جائے۔ان حضرات کی دلیل شانِ نزول کی روایت ہے جوابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے (معارف القرآن ۱۲۱:۳)

اب حضرت شاه صاحب قدس سرهٔ کی بات ملاحظ فرمائیں:

اکثر مجتهدین کےنزدیک بیسزائیں بالترتیب ہیں۔اوراس کی تائیداس روایت ہے ہوتی ہے جس میں فرمایا گیا ہے کہ صرف تین ہی وجوہ سے کسی مسلمان کافل جائز ہے۔ پس جن راہ زنوں نے قبل کیا ہے یامال بھی لوٹا ہے:ان کوتو قبل کیا جاسکتا ہے۔ مگر باقی دوقسموں کوتل کرنے کا کوئی جوازنہیں۔

اورامام ما لک رحماللہ کی رائے تخیر کی ہے۔ اور بیرائے لفظ أو کے حقیقی معنی کے موافق ہے۔ اور جمہور کے استدلال کا جواب بیہ ہے کہ مذکورہ حدیث کا آخری جملہ: الممارِق لدینه، المفارِق للجماعة میں قبل کی دوعلتوں کو جمع کیا گیا ہے۔ اور الن میں سے ہرایک مفید تکم ہے یعنی اس کی وجہ نے آل کیا جا الممارِق لدینه سے ارتداد، اور الممفار ق للجماعة سے محاربہ مراد ہے۔ اور دونوں میں سے جو بھی علت پائی جائے قبل کرنا جائز ہوگا۔ اور اس کی نظیر بیحد یث ہے: الاسخور جالہ جلان یضو بان الغائط، کا شفی ن عن عور تھما، یتحدثان، فإن الله یمقت ذلك (مشکوة حدیث ۲۵ آداب المحلاء) یعنی ستر کھولنا بھی اللہ کی سخت ناراضگی کا سبب ہے، اور اس حالت میں باتیں کرنا بھی۔ دونوں میں سے ایک بھی بات پائی جائے تو اس پر مقت مرتب ہوگا۔ اس طرح مذکورہ حدیث میں بھی ارتداداور محاربہ: دونوں علتوں کو جمع کیا گیا ہے۔ پس امام مالک رحماللہ کی رائے اس حدیث سے رہیں ہوتی۔

[١٦] قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِيْنَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ الآية.

أقول: الحرابةُ لاتكون إلا معتمِدَةً على القتال بالنسبة إلى الجماعة التي وقع العدوانُ عليها.

والسببُ في مشروعيةِ هذا الحدِّ أشدَّ من حدُ السرقة : أن الاجتماع الكثير من بني آدم لا يخلو من أنفس تغلب عليهم الخصلة السبعية، لهم جرأة شديدة، وقتال، واجتماع، فلا يبالون بالقتل والنهب، وفي ذلك مفسدةٌ أعظمُ من السرقة:

[الف] لأنه يتمكن أهل الأموال من حفظ أموالهم من السُّرَّاقِ، ولايتمكن أهل الطريق من التمنُّع من قطاع الطريق، ولايتيسر لِوُلاةِ الأمور وجماعة المسلمين نصرتُهم في ذلك المكان والزمان.

[ب] ولأن داعية الفعل من قطاع الطريق أشدُّ وأغلظ، فإن القاطع لايكون إلا جرىءَ القلب قوى الجُثمان، ويكون فيما هنالك اجتماعٌ واتفاق، بخلاف السراق: فوجب أن تكون عقوبتُه أغلظَ من عقوبته.



والأكثرون على أن الجزاء على الترتيب، وهو الموافقُ لقوله صلى الله عليه وسلم: " لا يُقتل المؤمنُ إلا لإحدى ثلاث" الحديث. وقيل: على التخيير، وهو الموافقُ لكلمة: " أو".

وعندى: أن قوله صلى الله عليه وسلم: "المفارقُ للجماعة" يحتمل أن يكون قد جمع العلتين، والمرادُ: أن كلَّ علة تفيد الحكم، كما جمع النبيُّ صلى الله عليه وسلم بين العلتين، فقال: "لايخرج الرجلان، يضربان الغائط، كاشفين عن عورتهما، يتحدثان" فكشفُ العورةِ سببُ اللعن، والتحديثُ في مثل تلك الحالة أيضًا سبب اللعن.

ترجمہ:(۱) حِسر ابعة (لڑائی) نہیں ہوتا مگراعتاد کرنے والا قال پر:اس جماعت کے تعلق ہے جس پرعدوان (ظلم) واقع ہواہے یعنی جن کولوٹا گیاہے یعنی ڈا کو ہاتھ میں ریوالور لے کرلو شتے ہیں۔اورضرورت پڑنے پرتوفقل بھی کر دیتے ہیں — (۲)اور حدسرقہ سے سخت: اس حد کی مشروعیت کی وجہ بیہ ہے کہ انسانوں ( فسادیوں ) کا بھاری اجتماع خالی نہیں ہوتا ایسے لوگوں سے جن پر درندگی کی نُو غالب ہو۔ جن میں سخت بے با کی اور پریاراوراتحاد ہو۔ پس وہ قتل اور لوٹ کی پرواہ نہیں كرتے۔اوراس ميں چوري سے برخی خرابی ہے:۔ (الف)اس لئے كه شان بيہے كه مال والے چوروں سے اپنے مالوں کی حفاظت کرنے پر قادر ہیں۔اور راستہ چلنے والے ڈاکوؤں سے بچاؤ کرنے پر قادر نہیں۔اور معاملات کے ذمہ داروں کے لئے یعنی پولس کے لئے اور مسلمانوں کی جماعت کے لئے آسان نہیں ان کی مدد کرنااس جگہ اور اس وقت میں ۔ (ب) اوراس کئے کہ ڈاکوک میں عمل کا داعیہ زیادہ سخت اور زیادہ گاڑھا ہوتا ہے۔ پس بیشک ڈاکونہیں ہوتا مگر دل کا بہادراورجسم کا طاقتور۔اوراس چیز میں جو وہاں ہوتا ہے یعنی ڈا کہ زنی میں اجتماع اورا تفاق ہوتا ہے، برخلاف چوروں کے یعنی ان میں پیہ سب با تین نہیں ہوتیں \_پس ضروری ہے کہ ڈاکو کی سزا چور کی سزا سے زیادہ بھاری ہو — (۳)اورا کثر حضرات اس پر ہیں کہ سزا بالتر تیب ہے۔اور بیرائے نبی مِٹالانْقَائِیم کے اس ارشاد کے موافق ہے ( روایت بالمعنی لکھی ہے ) اور کہا گیا جخیر ہ۔اوروہ لفظ أو كے موافق ہے —اور مير يزويك: بيہ كه آپ كاارشاد:المفارق للجماعة: احتمال ركھتا ہے كه اس نے دوعلتوں کو جمع کیا ہو۔اور مرادیہ ہو کہ ہرعلت مفید حکم ہے۔جیسا کہ نبی مِلاَیْفَائِیَامِ نے دوعلتوں کے درمیان جمع کیاہے،اورفر مایاہے کہ'' نہ کلیں دو مخص، درانحالیکہ دونوں قضائے حاجت کے لئے جارہے ہوں، دونوں اپنے ستر کھولے ہوئے ہوں، دونوں باتیں کررہے ہوں پس بیشک اللہ تعالیٰ اس کو سخت ناپسند کرتے ہیں' پس ستر کا کھولنا لعنت کا سبب ہ،اوراس جیسی حالت میں باتیں کرنا بھی لعنت کا سبب ہے (بدایک دوسری روایت کی طرف ذہن چلا گیا ہے یعنی اتفوا الملاعن الثلاثة إلى كلرف، جومشكوة مين اس روايت ساوير بى آئى بكيونكه اس حديث مين صرف مقت كاذكر ہے،لعنت کاذ کرنہیں)

## شراب نوشی کا بیان

#### شراب کےمفاسد: دینی اور دنیوی

سورۃ المائدہ آیات ۹۰ و ۹۱ میں ارشادیاگ ہے: ''اے ایمان والو! خمراور میسو (جُوا) اور غیراللہ کے لئے قربانی کے تھان اور فال کے تیر: گندی چیزیں، شیطانی کام ہیں، پس تم ان سے بچو، تا کہتم کامیاب ہو و۔ شیطان یہی چاہتا ہے کہ خمر اور میسر کے ذریعہ تم میں عداوت اور شدید بغض پیدا کرے، اور تم کواللہ کی یاد سے اور نماز سے روک دے، تو کیا تم باز آگئے!) آؤگے؟!''(اے پروردگار! ہم ان سب چیزوں سے باز آگئے!)

تفسير: دوسري آيت ميں الله تعالى فے شراب كى دوخرابياں بيان فرمائى ہيں: ديني اور د نيوى:

یر روسری بیت یں امدیوں سے جراب و دو را بیان برای کی دو برای بیان برای کی درای ہوں ۔ دنیوی خرابی بشراب میں بیہ ہے کہ شرابی لوگوں ہے جھگڑتا ،اوران پرزیادتی کرتا ہے یعنی جب اس کی عقل ماری جاتی ہے و وہ گالی گلوچ کرتا ہے۔اور دنگا فساد مجیاتا ہے۔ دوسروں کا مال ضائع کرتا ہے ،اور بھی نوبت قبل تک پہنچ جاتی ہے۔ اور دینی خرابی : شراب میں بیہ ہے کہ شرابی نفس کے تقاضوں میں گھستا چلا جاتا ہے۔اس کونمازیا درہتی ہے نہ وہ اللہ کو کرتا ہے۔ کیونکہ شراب سے وہ عقل ہی نا کارہ ہو جاتی ہے جونیکیوں کی بنیا دے۔

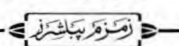
#### ہرنشہ ورچیزحرام ہے

نشیلی چیزوں میں بیخاصیت ہے کہ ان کاتھوڑا زیادہ کی وعوت دیتا ہے۔ جب اس کا چہ کا پڑجا تا ہے تو آ دمی تھوڑ ہے پر نہیں رُکتا۔ اس لئے سیاست ملیہ (مذہبی راہ نمائی) میں ضروری ہے کہ حرمت کا مدار'' نشہ آ در' ہونے پر رکھا جائے۔ اور جو بھی چیز نشہ آ ور ہواس کو حرام قرار دیا جائے۔ اور قلیل وکثیر: ہر مقدار کو نا جائز کھہرایا جائے۔ حرمت کا مدار'' نشہ ہوئے'' پر نہ رکھا جائے یعنی نشہ آ ورچیز کی اتنی مقدار کھا نا پینا جس سے نشہ ہوجائے: اس کو حرام نہ کیا جائے۔ یہ بات ملت کے مفاد میں نہیں ہے۔ چنانچے درج ذیل احادیث میں شراب کو مطلقاً حرام قرار دیا گیا ہے:

صدیث — رسول الله عِلَالْمَعَ اللهُ عَلَالِمَعَ اللهُ عَلَالِمَعَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل تحورُی مقدار بھی حرام ہے (مشکوۃ حدیث ۳۱۴۵)

حدیث — رسول الله مِیالِیْوَایِیم نے فرمایا: ما أَسْكَرَ الفَرْقُ منه فَمِلْءُ الكفِّ منه حرام: جس كاایک فَر ق( تقریباً دس لیٹر) نشه کرےاس کاچپو بھر بھی حرام ہے (مشکوۃ حدیث ۳۶۴۲)

حدیث \_ رسول الله مطالعته الله علی مرنشه آوراور بدن ست کرنے والی چیز ہے منع فرمایا (مشکوة حدیث ۳۶۵ بید



حدیث ضعیف ہے)

#### خرکیاچزے؟

حدیث — رسول الله میلانیوییم نے فرمایا: 'نهرنشد آور چیز :خمر ہے،اور ہرنشد آور چیز حرام ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۹۴۸) حدیث — رسول الله میلانیویکیم نے فرمایا: 'خمر:ان دودرختوں سے ہے یعنی تھجور کا درخت اورانگور کا درخت' (مشکوۃ حدیث ۳۹۳۳) بیان میں ان دو کی تخصیص اس وجہ سے کی ہے کہ عرب میں یہی دوشر ابیں رائج تھیں۔

حدیث — رسول الله صِلاَیْقَالِیَمُ اِسْتُ مِنْ الله صِلاَیْقَالِیَمُ اِسْتُ کُنْ الله الله مِنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مِن الله مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ الله مِنْ اللهِ مُنْ الله مِنْ الل

صدیث — ایک شخص یمن سے آیا،اوراس نے مکئی کی شراب کے بارے میں دریافت کیا۔ آپ نے پوچھا:''کیادہ نشه آور ہے؟''اس نے کہا: ہاں! آپ نے فرمایا:''ہرنشہ آور چیز حرام ہے''(مقلوۃ حدیث ۳۲۳۹)

تشری نیروایا میتفیض (مشہور) ہیں۔جو ہرنشہ آور چیز کوترام قرار دے رہی ہیں۔اورروایات مشہورہ سے کتاب اللہ پراضافہ جائز ہے (نورالانوارص ۱۷۷۴) اقسام السنة ) لیں حنفیہ جوانگوری شراب اور دوسری شرابوں میں فرق کرتے ہیں: میں اس کی وجہ نہیں سمجھ سکا! جب خمر کی تحریم ان وووجوہ سے نازل ہوئی ہے جوقر آن کریم میں ندکور ہیں: تو بیفرق بے معنی ہے۔وہ مفاسدانگوری اور غیرانگوری شرابوں میں یکسال طور پر پائے جاتے ہیں۔

فا کدہ: احناف نے نجاست، سز ااور کفر کے معاملات میں انگوری اور غیرانگوری شرابوں میں تین وجہ سے فرق کیا ہے:
اول: قرآن کریم نے لفظ خمر استعمال کیا ہے۔ اور خمر: لغت میں انگوری شراب ہی کو کہتے ہیں۔ اور احادیث نے دوسری شرابوں کوخمر کے ساتھ لاحق کیا ہے۔ پس ملحق اور کمحق بہ میں فرق ملحوظ رکھنا ضروری ہے۔ دوم: دیگر شرابوں کی حرمت کی روایات: مشہور نہیں ہیں، بلکہ اخبار آحاد ہیں۔ پس ان سے کتاب اللہ پرزیادتی ان کے مرتبہ ہی میں درست ہے، قرآن کے مرتبہ میں درست ہے، قرآن کے مرتبہ میں درست نہیں۔ چنانچہ پینے کے معاملہ میں احناف نے کچھ فرق نہیں کیا۔ فتوی مطلقاً شراب کی حرمت پر ہے، خواہ کسی چیز کی ہو، فرق صرف ان امور میں کیا ہے جن میں احتیاط مطلوب ہے۔ سوم: ندکورہ روایات میں خمر کی حقیقت کا بیان ہے یا وہ الحاق کے لئے ہیں؟ احناف کے نزدیک: وہ سب روایات بیانِ الحاق کے لئے ہیں۔ خمر کی حقیقت رہا ہیت ) کے بیان کے لئے ہیں؟ احناف کے نزد یک: وہ سب روایات بیانِ الحاق کے لئے ہیں۔ خمر کی حقیقت (ماہیت) کے بیان کے لئے ہیں ہیں۔ ان مینوں باتوں کی تفصیل درج ذیل ہے:

— خمركياچيز ٢٠٠٠ خمركامعنى بين: انگورى شراب السان العرب بين ٢٠٠٠ الىخى مُون ما أَسْكَرَ من عصير العنب : انگوركاؤه شيره جس مين نشه پيدا هو گيا موخمر ٢٠٠٠ اورا ما ملخت ابوحنيفه دينورى نے جب كها كه خمر : غلول كى بھى هوتى ٢٠٠٠ اورا ما ملحت ابوحنيفه دينورى نے جب كها كه خمر : غلول كى بھى هوتى ٢٠٠٠ اورا ما ملك منه ، لأن حقيقة المحمر إنما هى العنب ، دون سائر ٢٠٠٠ اورن سائر

الأشباء (اسان) ابن سيرہ نے کہا: ميرے خيال ميں بيا بوحنيف دينورى كا تسائے ہے۔ اس لئے كہ تمرے حقيقى معنی انگورى شراب ہى كے ہيں۔ دوسرى چيزوں كی شراب ہی ہیں۔ اور سورۃ بوسف آیت ٣٦ ميں ہے: ﴿قَالَ أَحَدُهُمَا: إِنِّى أَدْ اَنِى شراب ہى كے ہيں۔ دوسرى چيزوں كی شراب ميں خواب ميں خودكود کھتا ہوں كه انگور نچوڑر ہا ہوں۔ اس آیت ميں انگور پر خمر کا اطلاق كيا گيا ہے، كيونك وہ آئندہ خمر بننے والے ہيں۔ اور بلاقرين خمرے انگورائی وقت سمجھا جاسكتا ہے، جب لفظ خمرائگورى شراب كے لئے خاص ہو۔ اور لسان العرب ميں بيواقع بھی فدگور ہے كہ ايك يمنی انگور لئے جارہا تھا كى نے اس سے بوچھا: سراب كے لئے خاص ہو۔ اور لسان العرب ميں بيواقع بھی فدگور ہے كہ ايك يمنی انگور لئے جارہا تھا كى نے اس سے بوچھا: کيا لے جارہا ہے؟ اس نے جواب دیا: خمر ایعنی انگور۔ اور عربی میں دوسری شرابوں کے لئے دوسرے الفاظ ہیں۔ مثلاً: سكر : کھور كی شراب ، بیٹے : شہد كی شراب ۔ موزد : مکئی كی شراب ، اسی طرح اور چيزوں كی شرابوں کے لئے بھی نام ہیں۔ سکرات خمری مصداق ہوتے تو ان روایات كی پچھ ضرورت نتھی ۔ قر آن کے خاطب خالص عرب تھے۔ اور وہ اپنی صب مسلم ات خمری مصداق ہوتے تو ان روایات كی پچھ ضرورت نتھی ۔ قر آن کے خاطب خالص عرب تھے۔ اور وہ اپنی دلیل سب مسلم ات خردی طرح واقف تھے۔ پس مختلف صحابہ کا مختلف شرابوں کے بارے میں تھم دریافت کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ خمر کے حقیقی مصداق نہیں ہیں۔

احدیث شہور: وہ حدیث ہے جود ورصحابہ میں تو خبر واحد ہو، مگر زمانۂ تابعین میں اوراس کے بعداس کے روایت کرنے والے اتنے ہوجا کیں کہ ان کے جھوٹ پراتفاق کرنے کا اختمال ندر ہے۔ اس کے بعد کی شہرت کا اعتبار نہیں۔ کیونکہ زمانۂ مابعد میں تو بیشتر اخبار آ حاد مشہور ہوگئ تھیں ، کوئی روایت خبر واحد باقی نہیں رہی تھی (نورالانوارص ۱۷۱) اب آپ دیگر شرابوں کی حرمت کی روایات کا جائزہ لیس ، صرف ایک روایت متفق علیہ ہے۔ باقی روایا میسلم شریف یادیگر کتابوں کی بیں۔ پس بیروایات اخبار آ حاد ہی ہیں۔ درجہ شہرت گؤئیں پہنچیں۔

السر اورد گرشرابوں کی حرمت کی روایات بیانِ الحاق کے لئے ہیں: اُس کا قرینہ اُن روایات ہی ہیں ہے۔ مثلاً:

السے حضرت عبداللہ بن عُمر ورضی اللہ عنہما ہے مروی ہے: نہی النبی صلی اللہ علیہ و سلم عن المحَمْو، و المیسِو، والمحُوْبَة، و العُبَیْوَاء، و قال: کل مسکو حوام: نبی سِلاَئَوَائِیْمُ نے خمر کی ،میسر کی ،سارتگی وغیرہ آلات غنا کی ،اور کمگی کی شراب کی ممانعت فرمائی ۔اورفرمایا: ''ہرنشہ آور چیز حرام ہے'' (مشکوۃ ۲۱۵۳) خمر کے تذکرہ کے بعد کمگی کی شراب کا تذکرہ اس بات کی دلیل ہے کہ لفظ خمراس کوشامل نہیں۔

کی دلیل ہے کہ لفظ خمراس کوشامل نہیں۔

۳- بیصدیث ابھی گذری ہے کہ'' خمر:ان دودرختوں یعنی تھجوراورانگورہ ہے''اس حدیث کامقصد بھی تھجور کی شراب کوانگور کی شراب کوانگور کی شراب کے ساتھ ملانا ہے۔احوالی دیار کی بناپران دو چیزوں کی تخصیص نہیں کی۔ کیونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنی تقریر میں بیانج چیزوں کی شراب کارواج تھا:انگور، تھجور، اپنی تقریر میں بیانج چیزوں کی شراب کارواج تھا:انگور، تھجور، گیہوں، بھو اور شہد کی شرابیں رائج تھیں ( لیعنی حرمت کا بیان اگر چہ خاص لفظ سے ہے، مگر تھم عام ہے۔اوران بیانج کی بھی

تخصیص نہیں:) المحمو ما حامو العقل: ہروہ شراب جوعقل کو چھپائے خمر کے تکم میں ہے (مشکوۃ حدیث ۳۱۳۵)

قاعدہ بے کہ اقوی چیز کے لئے تو صراحت کی ضرورت نہیں ہوتی۔ اہل اسان دلالۃ النص ہے خود ہی سجھ لیتے ہیں۔ جیسے قاعدہ بیہ کہ اقوی چیز کے لئے تو صراحت کی ضرورت نہیں ہوتی۔ اہل اسان دلالۃ النص ہے خود ہی سجھ لیتے ہیں۔ جیسے ماں باپ کوافت کہنے کی ممانعت کی گئی ، تو حرمت شتم وضرب کے لئے سی صراحت کی ضرورت نہیں۔ یا جیسے اسی آیت میں انصاب کو نجس قرار دیا ، تو اصنام کی حرمت کی صراحت ضروری نہیں ، یا جیسے احصار (بیاری وغیرہ مانع پیش آنے کی صورت) میں احرام کھولنے کی اجازت دی ، تو حضر ( دشمن کے روکنے کی صورت ) میں صراحت کی ضرورت نہیں۔ نبی سِلانیۃ اِنتِیْم کا مُل میں احرام کھولنے کی اجازت دی ، تو حضر ( دشمن کے روکنے کی صورت ) میں صراحت کی ضرورت نہیں۔ نبی سِلانیۃ اِنتِیْم کا مُل میں احرام کھولنے کی اجازت دی ، تو حضر ( دشمن کے روکنے کی صورت ) میں صراحت کی ضرورت نہیں۔ نبی سِلانیۃ اِنتِیْم کا مُل

البتة اضعف کو حکم میں شامل کرنے کے لئے صراحت ضروری ہے۔ جیسے زنا کی حرمت میں دوائی زنا کو شامل کرنے کے لئے صراحت ضروری ہے ، اس طرح دیگر شرابوں کو، جو خمر سے اضعف ہیں ، خمر کے حکم میں شامل کرنے کے لئے صراحت ضروری ہے۔

خلاصہ کلام: احتاف نے ندکورہ وجوہ علائہ کی وجہ سے انگوری اور غیر انگوری شرابوں کے احکام میں فرق کیا ہے: انگوری شراب کو نجاست غلیظ قر اردیا ہے۔ کیونکہ قر آن کریم نے اس کو رجس (گندگی) قر اردیا ہے۔ اوراس کے حلال مانے والے کو کافر قر اردیا ہے، کیونکہ اس کی حرمت نص قطعی سے ثابت ہے۔ اوراس کا ایک قطرہ پینے پر بھی حدواجب ہوگی، جب ان کافر قر اردیا ہے، کیونکہ اس کی حرمت کا انکار کرنے والے کو گمراہ کہا ہے، اوران میں حداس وقت واجب ہوگی، جب ان سے نشر آ جائے۔ کیونکہ ان کی حرمت اخبار آ حاد سے ثابت ہے۔ جو مفید طن ہیں، یقین کا فائدہ نہیں دیتیں۔ اس لئے ان کا منگر سے اور جس علت کی بنا پر ان کو خمر کے ساتھ لاحق کیا گیا ہے: جب اس کا تحقق ہو: اس وقت حد جاری کی جائے گی۔ گراہ ہے۔ اور جس علت کی بنا پر ان کو خمر کے ساتھ لاحق کیا گیا ہے: حدو غیرہ میں احتیاط کی بات میہ کہ قر آن کریم میں جس لفظ پینا حرام ہے۔ احتاف نے پینے فرق بر بنا کے احتیاط کیا ہے: حدو غیرہ میں احتیاط کی بات میہ کہ قر آن کریم میں جس لفظ ہے۔ اور اس کے ساتھ ملحق چیز وں میں علت کا لحاظ کیا جائے۔ اور اس کے ساتھ ملحق چیز وں میں علت کا لحاظ کیا جائے۔ اور اس کے ساتھ ملحق چیز وں میں علت کا لحاظ کیا جائے۔ اور تناول میں احتیاط کی بات میہ ہے کہ تمام منشیات کو مطلقاً حرام قر اردیا جائے۔

نوٹ: چونکہ بیمسکہ طلباء کے لئے مشکل تھا،اس لئے تفصیل کی گئی۔ورندشاہ صاحب کے کلام کو بیجھنے کے لئے اتنی تفصیل کی ضرورت نہیں تھی۔اور بیمسکہ آ گے معیشت کے بیان میں بھی مسکرات کے باب میں آئے گا۔

[١٧] قال الله تعالى: ﴿ يِنا يُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَا اللهِ تعالى: ﴿ يَنْ اللَّهُ مُنْ الْمَا اللَّهُ مُنْ الْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ أَنْ يُوْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْحَمْرِ الشَّيْطَانِ أَنْ يُوْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ، وَيَصُدَّكُمُ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ، وَعَنِ الصَّلَاةِ، فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُوْنَ؟ ﴾

أقول: بين الله تعالى أن في الخمر مفسدتين: مفسدةٌ في الناس: فإن شاربُها يُلاحى القومَ، ويَعْدُوْ عليهم، ومفسدة فيما يرجع إلى تهذيب نفسه: فإن شاربَها يغوص في حالة بهيمية، ويزول عقلُه الذي به قِوام الإحسان.

[١٨] ولما كان قليلُ الخمر يدعو إلى كثيره: وجب عند سياسة الأمة: أن يُدار التحريمُ على كونها مسكرة، لا على وجود السكر في الحال.

[19] ثم بين النبى صلى الله عليه وسلم أن الخمر ما هى؟ فقال: "كل مسكر خمر، وكل مسكر حرام" وقال: "الخمر من هاتين الشجرتين: النخلة والعِنبة" وتخصيصهما بالذكر: لِمَا كان حالُ تلك البلاد. وسئل عليه السلام عن المِزْرِ والبِتْعِ؟ فقال: "كل مسكر حرام" وقال صلى الله عليه وسلم حرام"

أقول: هذه الأحاديث مستفيضة، ولا أدرى أيُّ فرقٍ بين العنبيِّ وغيرِه؟ فلأن التحريم ما نزل إلا للمفاسد التي نص القرآن عليها، وهي موجودةٌ فيها وفيما سواها سواءً.

تصحیح: آخری جملہ مطبوعہ میں موجودہ فیھما و فیما سو اھما سواءً: تثنیہ کی ضمیروں کے ساتھ تھا۔ تھے مخطوط کراچی ہے گی ہے۔



#### شرابی شرابِ جنت سے محروم!

حدیث — رسولاللهٔ مَیلاللهٔ مَیلاللهٔ مَیلاللهٔ مَیلاللهٔ مَیلاللهٔ مَیلاللهٔ مَیلاللهٔ مِیلاللهٔ مِیلاللهٔ مُنظراب کاعادی تھا۔ تو بہیں کی تھی تووہ آخرت میں شراب نہیں پیئے گا'' (مشکوۃ حدیث ۳۶۳۸)

تشریح:شرابی شراب جنت ہے محروم تین وجوہ ہے ہوگا:

پہلی وجہ: بیہ ہے کہ شرابی جنت کی بھی نعمتوں سے محروم ہوگا۔ اس کو جنت میں دخولِ اوّلی نصیب نہیں ہوگا۔ کیونکہ جنت اور اس کی نعمتیں متقیوں کے لئے ہیں۔ جو شخص نفس کے نقاضوں کی پیروی کرتا ہے، اور نیکوکاری سے اعراض کرتا ہے: اس کا جنت کی نعمتوں میں کوئی حصہ نہیں۔ اور حدیث شریف میں کلی تھم بصورت جزئی بیان کیا گیا ہے۔ شراب پینے، اس کا عادی ہونے ، اور اس سے تو بہ نہ کرنے کو بہیمیت میں غوطرزنی کی علامت قرار دیکر اس پر تھم مرتب کیا گیا ہے۔ یہی تھم ہر مرتکب کیا گیا ہے۔ اور جنت کی نعمتوں میں سے 'مشراب' کی تخصیص اس لئے گی گئی ہے کہ مخور جان لے کہ وہ دنیا گیا نہیں سے محروم ہوگیا!

دوسری وجہ: یہ ہے کہ جو محض نفس کے نقاضے سے کسی خاص گناہ میں منہمک رہتا ہے، اوراس کی لذت سے سرشار رہتا ہے۔ مثلاً شراب کا عادی ہے۔ یاز نا کا خوگر ہے اور یہی تصورات ہر وقت اس کے دماغ پر چھائے رہتے ہیں۔ اورا چھے خیالات کے لئے اس کے دماغ کے متمام در سے بند ہوجاتے ہیں۔ توجب وہ مرتا ہے تو بھی یہی صورت حال باقی رہتی ہے۔ اس کو دنیا کی گندی شراب کا تصور ہی گھیرے رہتا ہے۔ جنت کی پاکیزہ شراب کا اسے خیال ہی نہیں آتا، اس لئے وہ اسے محروم رہتا ہے۔

تیسری وجہ: پیہ ہے کہ آخرت کی جزاء میں مماثلت ملحوظ رہتی ہے۔ اور مماثلت مثبت پہلوسے بیہ ہے کہ جوکرے وہ پائے۔غریبوں کو کھلایا پلایا ہے تو اللہ تعالیٰ کے یہاں یہی نعمتیں ملیں گی۔ اور منفی پہلوسے مماثلت بیہ ہے کہ وہ گناہ کے مماثل (ہم شکل) نعمتوں سے محروم رہے گا جبکہ وہ ان نعمتوں کامختاج اور شدید مشتاق ہوگا۔ پس جس نے دنیا میں شراب پی کراللہ کی نافر مانی کی اس کی سزایہی ہے کہ آخرت میں جب وہ جنت کی شراب کامختاج اور بے حدمشتاق ہواس نعمت بے کہ آخرت میں جب وہ جنت کی شراب کامختاج اور بے حدمشتاق ہواس نعمت بے کہ اسے مخروم رکھا جائے۔

[٢٠] قالَ صلى الله عليه وسلم: " من شرب الخمر في الدنيا، فمات وهو يُدْمِنُهَا لم يَتُبُ: لم يَشْرَبْهَا في الآخرة"

أقول : وسبب ذلك: أن الغائص في الحالة البهيمية، والمُدْبِرَ عن الإحسان: ليس له في لذات الجنان نصيب، فَجُعل شربُ الخمر وإدمانها، وعدمُ التوبة منها: مظنةً للغوص، وأدير الحكمُ عليها؛ وخَصَّ من لذاتِ الجنانِ الخمرَ، ليظهر تخالف اللذتين بادى الرأى. وأيضًا: إن النفس إذا انهمكَّتُ في اللذة البهيمية في ضمن فعلٍ: تمثَّل هذا الفعلُ عندها شَبْحًا لتلك اللذة، يتذكرها بتذكرِه، فلا يستحق أن تتمثل اللذةُ الإحسانية بصورتها. وأيضًا: فأمر الجزاءِ على المناسبة، فمن عصى بالإقدام على شيئ، فجزاؤه أن يؤلم بفقد مثل تلك اللذة، عند طلبه لها، واستشرافه عليها.

تصحیح: قوله: یتذکرها بتذکره: تمام شخول میں بتذکره الممیرمؤنث کے ساتھ تھا۔ تیجی میں نے کی ہے۔ کیونکہ شمیر الفِعُل کی طرف عائد ہے۔

# شرابی کوجہنمیوں کی پیپ پلانے کی صورت

حدیث ۔ رسول الله صَلالمُتَا يَا الله صَلالمُتَا يَا الله عَلَم الله تعالى نے خود ہى بيعهد و پيان كيا ہے كه جو خص نشه آور چيز پيئے

گا:اس كوز هرآ لودمشى بلائيس كے۔اورز هرآ لودمش: دوز خيول كا دُهووَن بـ" (مشكوة حديث ٣٦٣٩)

تشری : انسانوں کے نزد یک سیّال چیزوں میں پیپ اورخون : فتیج ترین اور بدترین چیزیں ہیں۔ طبائع سلیمہ ان سے سخت نفرت کرتی ہیں۔ اور شراب بھی ایک سیّال چیز ہے۔ پس اس کے مناسب سزا زہر ناک مٹی ہے ، جو پیپ کی صورت میں نمودار ہوگی ۔ اور وہ مٹی اِس صورت میں اُس وجہ سے ظاہر ہوگی جو منکر نکیر کے نیلی پیلی آتکھوں کے ساتھ مقبور کے سامنے آنے کی روایت میں بیان کی گئی ہے کہ عربوں کو نیلا رنگ ناپند تھا۔ اس لئے فرشتے اس نامانوں صورت میں نمودار ہول گے۔ اسی طرح آنسانوں کو بھی پیپ اورخون سے نفرت ہے ، اس لئے وہ زہر ناک مٹی اس صورت میں نمودار ہوگی ۔ اسی طرح آنسانوں کو بھی پیپ اورخون سے نفرت ہے ، اس لئے وہ زہر ناک مٹی اس صورت میں واقعات میشی موگی۔ اور یہ بات کتاب کی قتم اول ، مبحث ثانی ، باب چہارم (رحمۃ اللہ ۱۲۰۱۱) میں گذر چی ہے کہ آخرت میں واقعات میشیلی رنگ میں ظاہر ہوں گے ، جیسے خواب میں ظاہر ہوتے ہیں۔ پس دنیا کی شراب آخرت میں جہنیوں کے زخموں کی دھوؤن کی صورت میں متمثل ہوگی۔ أَعَادَنَا اللّٰهُ منها!

[٢١] قال صلى الله عليه وسلم: "إن على الله عهدًا لمن يشربُ المُسْكِرَ: أن يسقِيَه من طِيْنَةِ الخَبال؛ وطينةُ الخبال: عُصارةُ أهل النار"

أقول: السر في ذلك: أن القَيْحَ والدم أقبحُ الأشياء السيَّالة عندنا، وأَحقرُها، وأشدُّها نفرة بالنسبة للطبائع السليمة؛ والخمرُ شيئ سيَّال، فناسب أن يتمثل مقرونا بصفة القَيْح في صورة طيئة الخبال؛ وذلك كما قالوا في المنكر والنكير: إنهما إنما كانا أزرقين: لأن العرب يكرهون الزُّرْقَةَ؛ وقد ذكرنا أن بعضَ الوقائع الخارجية بمنزلة المنام في ذلك.

ترجمہ:(۱۱)رسول الله میلائیکی نے فرمایا: 'بینک الله تعالی کے دئے اس محص کے لئے عہد ہے جونشہ آور چیز پیتا ہے کہ الله اس کوز ہرناک مٹی پلائیں۔اورز ہرآ لود مٹی: دوز خیوں کا نچوڑ ہے' ۔۔۔ میں کہتا ہوں: اس میں راز بیہ کہ پیپ اورخون ہمارے نزدیک بعنی انسانوں کے نزدیک سیّال چیزوں میں: فیجے ترین اور بدترین چیزیں ہیں۔اورطبائع سلیمہ کے تعلق سے شدیدترین نفرت کی چیزیں ہیں۔اورشراب ایک سیّال چیز ہے۔ ایس مناسب ہے کہ وہ محمق ہوز ہرناک مٹی کی صورت میں، پیپ کی صفت کے ساتھ۔اور بیہ بات و لی ہی ہے جیسی لوگ کہتے ہیں یعنی علماء بیان کرتے ہیں منکر کلیر کے بارے میں کہوہ دونوں نیلی پیلی آئھوں والے اس لئے ہوں گے کہ عرب نیلا رنگ ناپند کرتے ہیں۔اورہم نے یہ بات فرک کے کہونے ہیں۔

لغات:الطِیْنَة:ا تنا گاراجو ہاتھ میں اٹھایا جائے .....الخَبَال: زہرناگ .....طینهٔ الخبال:اضافت بیانیہ ہے۔ حجہ

## شرابی کی نماز قبول نہ ہونے کی وجہ

حدیث — رسول الله مِثَالِنْهِ اَیْجَائِیمُ نے فر مایا: ''جس نے شراب بی:الله تعالی حیالیس دن تک اس کی کوئی نماز قبول نہیں فرماتے۔پس اگروہ تومبہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول فرماتے ہیں۔ پھرا گراس نے دوبارہ پی: تو اللہ تعالیٰ حالیس دن تک اس کی کوئی نماز قبول نہیں فرماتے ، پس اگروہ تو بہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول فرماتے ہیں۔ پھراگراس نے سہ بارہ بی: تواللہ تعالیٰ حالیس دن تک اس کی کوئی نماز قبول نہیں فرماتے \_ پسَ اگر وہ تو بہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول فرماتے ہیں۔ پھراگراس نے چوتھی بارپی: تواللہ تعالیٰ حالیس دن تک اس کی کوئی نماز قبول نہیں فرماتے ، پس اگر وہ تو بہ كرے تواللہ تعالى اس كى توبة قبول نہيں فرماتے ،اوراس كوز ہرناك نہرسے بلائيں كے "(مشكوة حديث٣٦٣٣) تشریخ: نماز کا قبول نہ ہونا: نماز کااس کے ق میں نفع بخش نہ ہونا ہے۔جس طرح صاف برتن یو لعی کھلتی ہے،اور میلے برتن پر کارگرنہیں ہوتی۔اسی طرح نیکوکاری کی حالت میں عبادت سود مند ہوتی ہے۔اورنفس کے گندہ ہونے کی حالت میں نفع بخش نہیں ہوتی۔ پس جب آ دمی معصیت پر مثلاً شراب پینے پر اقدام کرتا ہے،اللہ کےسامنے بے باکی اور دلیری دکھا تا ہے،اوراس کانفس رذیل حالت میں غوطہ زن ہوتا ہے تو نہیمیت کا ملکیت پرغلبہ ہوجا تا ہے۔اورنفس کی حالت بگڑ جاتی ہے۔ بدکاری کی بیرحالت نیکوکاری کی حالت کی ضداوراس کے منافی ہے۔اس لئے جس طرح نیکوکاری کی حالت میں نماز وغیرہ عبادات سودمند ہوتی ہیں،اور دوسری نیکیوں کا شوق پیدا کرتی ہیں:تلویثِ نفس کی اس حالت میں اثر نہیں کرتیں۔اور جب تك نفس كى بيرحالت رہتى ہے: يہى صورت حال باقى رہتى ہے۔ اورنفس كى بير كيفيت بہت دنوں تك ( حياليس دن تك ) باقى رہتی ہے۔ پھررفتہ رفتہ نمازوں کے اثر سے بیرحالت بدل جاتی ہے،اورنماز نفع بخش ہونے لگتی ہے۔البتہ اگراس گناہ سے توبہکر لے تو جلد گناہ کا اثر زائل ہوجاتا ہے۔اورنماز قبول ہونے لگتی ہے۔اور بار بارتو بہ کرنااور گناہ کرناا یک کھیل ہے یااس

[٢٢] وقال صلى الله عليه وسلم: " من شرب الخمر، لم يقبل الله له صلاةً: أربعين صباحًا، فإن تاب تاب الله عليه"

میں کھیل کا حمال ہے،اس کئے توبہ قبول نہیں ہوتی۔

أقول: السر في عدم قبول صلاته: أن ظهورَ صفة البهيمية، وغلبتُها على الملكية، بالإقدام على المعصية، اجْتِرَاءً على الله، وغوصَ نفسه في حالة رذيلة: تنافى الإحسان وتُضادُه، ويكون سببًا لفقد استحقاقِ أن تنفع الصلاةُ في نفسه نفعَ الإحسان، وأن تنقاد نفسُه للحالة الإحسانية.

ترجمہ:شرابی کی نماز قبول نہ کرنے میں رازیہ ہے کہ صفت بہیمیت کا ظہور، اور ملکیت پراس کا غلبہ، گناہ پراقدام **≼** نَصَّوْمَ مَهَاشِیَنْ ﴾ کرنے کی وجہ سے، اللہ کے سامنے دلیری کرتے ہوئے، اور رذیل حالت میں نفس کے غوط لگاتے ہوئے: نیکوکاری کے منافی اوراس کے خالف ہے۔ اور بیظہور سبب ہوجا تا ہے اس بات کے استحقاق کے فقدان کے لئے کہ نماز نفع بخش ہواس کی ذات میں: نیکوکاری کے نفع کی طرح ، اور اس بات کے استحقاق کے فقدان کے لئے کہ اس کانفس تا بعداری کرے نیکوکاری کی حالت کی بعنی اس میں نیک کا موں کا شوق ہی باتی نہیں رہتا۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# شراب نوشی کی سزاد وسری سزاؤں سے ہلکی ہونے کی وجہ

حدیث — نبی سِلانِیَافِیَالِیُ کی خدمت میں شراب پیا ہوا مخص لایا جاتا تو آپ فرماتے: "اس کو مارؤ " چنانچہ کوئی چپلوں سے مارتا ،کوئی چا دروں سے ،اورکوئی ہاتھ ہے ، یہاں تک کہ مارچالیس تک پہنچتی ۔ پھر آپ نے فرمایا: "اس کوسرزنش کرؤ " پس لوگ اس کی طرف متوجہ ہوئے ،اور کہنے لگے: تو اللہ سے نہیں ڈرا! تو نے اللہ کا خوف نہیں کھایا! تجھے رسول اللہ سِلانِیا اِللہ کے اللہ سِلانِیا اللہ سِلانِیا اللہ سِلانِیا اللہ سِلانِیا اللہ سِلانِیا اللہ سِلانِیا کی شرم نہیں آئی! یہاں تک کہا ہے کہا: تجھے اللہ رسوا کریں! آپ نے فرمایا: "ایسامت کہو، اس کے خلاف شیطان کی مددمت کرو، بلکہ کہو: اے اللہ اس کی مغفرت فرما۔اے اللہ اس پررخم فرما! (مشکوۃ عدیث ۲۹۲۳)

حدیث — ایک اورروایت میں اس مضمون کے بعد ہے:'' پھررسول اللہ سِلانیمَائیکم نے زمین ہے مٹی لی اوراس کے منہ برچینکی'' (مشکوۃ حدیث ۳۶۲۰)

تشری :شراب نوشی کی سزادوسری سزاؤں ہے ہلکی:اس لئے ہے کہ دیگر حدود میں خرابی بالفعل پائی جاتی ہے: چوری، راہ زنی اورا تہام سرِ دست پایا جاتا ہے۔اورشراب نوشی میں فساد کا اختال ہوتا ہے کہ شزاپی نشہ میں کوئی حرکت نہ کر بیٹھے۔ اس لئے اس کی سزاسوکوڑوں ہے ایک خمس کم کردی گئی۔

اوردورنبوی میں چالیس مرتبہ ہی اس لئے ماراجا تا تھا کہ شراب نوشی جہت لگانے کی احتمالی جگہ تھی۔ اوراحتمالی جگہ میں واقعی جہت لگانے کی آدھی سزاہی مناسب ہے۔ پھر جب خرابی بڑھ گئی یعنی نے ایمان لانے والوں میں شراب نوشی کا رحجان بڑھتا نظر آیا، تو صحابہ نے استی کوڑے سزا تجویز کی۔ دور فاروتی میں اس سلسلہ میں مشورہ کیا گیا تو دو با تیں سامنے آئیں:
ایک: حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ نے فر مایا کہ قر آن کریم میں جوسب سے ہلکی سزا ہے، وہ دی جائے۔ کیونکہ شراب نوشی کی سزا قر آن میں منصوص نہیں ۔ پس اس کومنصوص سے نہیں بڑھانا چاہئے۔ دوسری بات: حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کہی کہ شرابی جب مخور ہوتا ہے تو اُول بکتا ہے، اور بھی نو بت تہت لگانے کی بھی آ جاتی ہے، لہذا اس کو استی کوڑے مارے جائیں۔ اختلاف صرف تخ ت کی میں اور سے بائی سے دونوں مشورے ایک بات پر شفق تھے کہ شرابی کو استی کوڑے مارے جائیں۔ اختلاف صرف تخ ت کی میں اب جائے دور واروق سے بہی سزا با جماع امت جاری ہوگئی۔ اور سرزنش: سزا کے ساتھ ملامت کو جمع کرنے کے لئے ہے، مارے جائیں۔ انہوں میں منہوں کا میں جو اس کی بی کو تھی آجاتی ہوگئی۔ اور سرزنش: سزا کے ساتھ ملامت کو جمع کرنے کے لئے ہے، مارے جائی کی دور فاروق سے بہی سزا با جماع امت جاری ہوگئی۔ اور سرزنش: سزا کے ساتھ ملامت کو جمع کرنے کے لئے ہے، کی دور فاروق سے بہی سزا با جماع امت جاری ہوگئی۔ اور سرزنش: سزا کے ساتھ ملامت کو جمع کرنے کے لئے ہے،

جيياكه يبلے گذرا۔

فائدہ:اباس مسئلہ میں امام شافعی رحمہ اللہ کا ذراسااختلاف ہے۔وہ فرماتے ہیں کہ شراب نوشی کی حد تو چالیس دُرّے ہی ہے۔ باقی چالیس تعزیر ہیں۔اور قاضی کی صوابدید پر موقوف ہیں۔اور دیگر ائمہ کے نز دیک استی کے استی حد ہیں،ان میں کمی کرنا جائز نہیں۔

[٣٣] وكان الشاربُ يؤتى به إلى النبى صلى الله عليه وسلم، فيأمر بضربه، فيضرب بالنعال والأردية واليد حتى يبلغ أربعين ضربة، ثم قال: "بَكَّتُوه!" فأقبلوا عليه، يقولون: ما اتَّقيْتَ الله! ما خشيتَ الله! ما استَحْيَيْتَ من رسول الله صلى الله عليه وسلم! ورُوى أنه صلى الله عليه وسلم أخذ ترابا من الأرض، فرمى به في وجهه.

أقول: السبب في نقصان هذا الحد بالنسبة إلى سائر الحدود: أن سائر الحدود لوجود مفسدة بالفعل: أن يكون سرق متاعًا، أو قطع الطريق، أو زنى، أو قذف؛ وأما هذا: فقد أتى بمظنة الفساد، دون الفساد، فلذلك نُقص عن المائة.

وإنما كان النبي صلى الله عليه وسلم يضرب أربعين: لأنه مظنة القذف؛ والمظنة ينبغي أن تكون أقلَ من نفس الشيئ بمنزلة نصفه.

ثم لما كثر الفسادُ جَعل الصحابةُ رضى الله عنهم حدَّه ثمانين: لأنه أخفُ حدِ في كتاب الله، فلايُجَاوَزُ غيرُ المنصُوص عن أقل الحدود؛ وإما لأن الشارب يقذف غالبًا، إن لم يكن زنى، أو قتل، والغالبُ حكمُه حكمُ المتيقن؛ وأما سر التبكيت: فقد ذكرنا من قبلُ.

ترجمہ: اورشرابی نبی مِطِلاَیْفِائِیْمِ کے پاس لایا جاتا۔ پس آپ اس کو مارنے کا تھم دیتے۔ پس وہ چپلوں، چا دروں اور
ہاتھ سے مارا جاتا۔ یہاں تک کہ مار چالیس بارکو پہنچتی۔ پھر آپ نے فر مایا: ''اس کوخوب ڈانٹو!'' پس لوگ اس کی طرف
متوجہ ہوئے، کہدر ہے ہیں: ''تواللہ سے نہیں ڈرا! تونے اللہ کا خوف نہیں کھایا! تورسول اللہ مِسِلاَیْفِیَا ﷺ ہے نہیں شر مایا'' یعنی
تونے شراب پیتے وقت یہ نہیں سوچا کہ تجھے رسول اللہ مِسِلاَیْوَائِیمِ کے سامنے پیش کیا جائے گا۔ تو آپ کے سامنے کیا منہ لے
کرجائے گا! اورروایت کیا گیا کہ آپ نے زمین سے مٹی لی، اور اس کے منہ پر ماری!

میں کہتا ہوں: دیگر حدود کی بہنست اس حد کے کم ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ دیگر حدود سرِ دست خرابی پائے جانے کی وجہ سے: بایں طور کہاس نے کوئی سامان چرایا، یا راہ زنی کی ، یا زنا کیا، یا تہمت لگائی ، اور رہا بیہ: پس وہ فساد کا اختال لایا، نہ کہ فساد ، پس اس وجہ سے حدسو سے کم کی گئے ۔۔۔ اور نبی مِثالِنْ فَائِیمُ جالیس ہی اس لئے مارتے بتھے کہ شراب پینا تہمت لگانے کی احمالی جگہہے۔اوراحمال: مناسب ہے کہ کم ہونفس گناہ ہے،اس کے آدھے کے بمنزلہ ۔۔ پھر جب فسادزیادہ ہو گیا،تو سے بدرخی اللّٰه عنہم نے شراب نوشی کی حداستی کردی۔اس لئے کہوہ (استی درّے) اللّٰه کی کتاب میں سب سے ہلکی حدہ ہے۔ پس غیر منصوص حد: اقل حدود ہے بڑھائی نہیں جائے گی۔اوراس لئے کہ شرابی عام طور پرتہت لگا تا ہے،اگراس نے زنا نہیں کیا یا قل نہیں کیا یا تو کم از کم تہمت ضرور لگا تا ہے) اور غالب کا حکم متیقن کے حکم کی طرح ہے یعنی تہمت لگا نا غالب ہے پس گویا واقعة تہمت لگائی۔اور رہاسر زئش کرنے کاراز: تو ہم اس کو پہلے بیان کر چکے ہیں۔

ملحوظہ:قولہ: أن سائر الحدود (إلى قوله) دون الفساد: پيمبارت سب شخوں ميں اس طرح ہے،اور سجح ہے مگر اس ميں تعقيد ہے۔

#### ،حدود میں سفارش ممنوع ہونے کی وجہ

حدیث — مکه مکرمه ابھی ابھی فتح ہواتھا کہ قریش کی ایک عورت کی چوری پکڑی گئی۔ قریش نے سوچا: اگر آج قریش عورت کا ہاتھ کٹ گیا توسب کی ناک کٹ جائے گی۔ چنانچا تھوں نے حضرت اسامۃ بن زیدرضی اللہ عنہما سے اس معاملہ میں سفارش کروائی۔ آپ نے پہلے تو حضرت اسامہ کوڈ انٹا۔ اور فر مایا: اُنَّتُ فعے فی حدِ من حدود اللہ ! کیاتم حدودِ شرعیہ میں سفارش کرتے ہو! پھر عام خطاب فر مایا کہ: '' گذشتہ لوگ اسی وجہ سے ہلاک ہوئے کہ جب ان میں کوئی شریف آدی چوری کرتا تو اس پر حد جاری کرتے ۔ قسم بخدا! اگر میری بیٹی فاطمہ بھی چوری کرتا تو اس پر حد جاری کرتے ۔ قسم بخدا! اگر میری بیٹی فاطمہ بھی چوری کرتی تو میں اس کا بھی ہاتھ کا ٹیا!'' (مشکو قاحدیث ۳۱۰)

حدیث — رسول الله ﷺ نے فر مایا:'' وہ مخص جس کی سفارش حدودالله میں ہے کسی حد میں رکاوٹ ہے: اس نے یقیناً اللہ تعالیٰ کی مخالفت کی!'' (مشکلوۃ حدیث ۱۹۱۱)

تشری نبی میلانیکی این بات جانے تھے کہ شرفاء کے مرتبہ کا تحفظ ، ان کے ساتھے چشم پوشی ، ان کی طرف سے مدافعت ، اوران کے معاملہ میں سفارش: ایک ایسی بات ہے جس پرتمام قومیں متفق ہیں۔ اورا گلے پچھلے تمام ان کے لئے سفارش کرنے کے خوگر ہیں۔ مگر حدود کے معاملہ میں یہ باتیں مشروعیت حدود کے منافی ہیں۔ حدود ہر کہ ومہ پر جاری کرنی ضروری ہیں ، جھی ان کا فائدہ ہے ، اس لئے آپ نے خطاب عام فرما کرلوگوں کوتا کیدی اور بات مضبوط کی کہلوگ ایسا ہر گزنہ کریں۔

[٢٤] قال النبى صلى الله عليه وسلم: "إنما أهلك الذين قبلكم: أنهم كانوا إذا سرقَ فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيفُ أقاموا عليه الحدَّ، وأيم الله! لو أن فاطمةَ بنتَ محمدٍ سرقتُ لقطعتُ يدها!" وقال صلى الله عليه وسلم: "من حالتُ شفاعتُه دون حد من حدود الله،

فقد ضَادَّ اللَّهُ!"

أقول: عَلِمَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم أن حِفظَ جاهِ الشرفاء، والمسامحةَ معهم، والذبَّ عنهم، والشفاعةَ في أمرهم: أمرٌ توارد عليه الأمم، وانقادَ لها طوائفُ الناس من الأولين والآخرين، فأكَّدَ في ذلك وسَجَّلَ، فإن الشفاعةَ والمسامحةَ بالشرفاء مناقَضَةٌ لِشَرْع اللهِ الحدودَ.

ترجمہ: داضح ہے۔ بیہ خیال رہے کہ فتح مکہ تک آپ کی صاحبزادیوں میں سے صرف حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا حیات تھیں۔ دیگر بنات ِطیبات اس سے پہلے وفات پا چکی تھیں ،اس لئے آپ نے ان کا نام لیا ہے۔ شیعوں کا بیہ کہنا غلط ہے کہ آپ کی یہی ایک صاحب زادی تھی۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

#### محدود کولعن طعن کرنے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — رسول الله مِنالِنَهُ اَیَّهُ نِے محدود (جس پرحدجاری کی گئی) کولعنت کرنے کی ،اوراس کی برائی کرنے کی ممانعت فرمائی (اس سلسله میں متعددروایات ہیں جومشکوۃ کتاب الحدود باب مالایُدعی علی المعحدود میں مذکور ہیں) تشریح: محدودکودووجہ سے لعن طعن کرنا جائز نہیں:

پہلی وجہ:ابیا کرنے میں اندیشہ ہے کہ لوگ جرم کااعتراف کرنے ہے رُک جائیں، پیخیال کرکے کہ بدنام ہونگے، اورلوگ براکہیں گے۔پس پیہ بات مشروعیت حدود کے مناقض ہوگی۔

دوسری وجہ: حد کفارہ ہے بینی حد جاری ہوجائے سے گناہ معاف ہوجاتا ہے۔اور جب کسی گناہ کا کفارہ کے ذریعہ تدارک کردیا گیاتو وہ گناہ نہ رہا۔ پس اس پرلعن طعن کیسے روا ہوسکتا ہے؟! حضرت ماعز رضی اللہ عنہ پرحد جاری ہوجائے کے بعد: جب ان کوکسی نے کوساتو آپ نے اس کو بخت ڈانٹا۔اور فرمایا:'' وہ اب جنت کی نہروں میں غوطے لگار ہاہے!''
(مشکلوۃ حدیثے ۳۶۳۷) یعنی اللہ کے نزدیک اس کا گناہ معاف ہوگیا ،گرتیرے نزدیک وہ اب بھی مجرم ہے!

[٥٠] ونهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن لعن المحدود، والوقوع فيه، لئلا يكون سببًا لامتناع الناس من إقامة الحد، ولأن الحدَّ كفارة، والشيئ إذا تُدورك بالكفارة صار كأن لم يكن؛ وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "والذى نفسى بيده! إنه الآن لفى أنهار الجنة، يَنْغَمِسُ فيها"

تر جمہ: اوررسول اللہ صَلائیَا ﷺ نے محدود کولعنت کرنے کی اوراس کی برائی کرنے کی ممانعت کی :(۱) تا کہوہ لوگوں کے حرفظت کو متعلق کی تعلق کے مصرور کولعنت کرنے کی اوراس کی برائی کرنے کی ممانعت کی :(۱) تا کہوہ لوگوں کے کئے (اپنے نفس پر)حدقائم کرنے سے رکنے کا سبب نہ ہوجائے (۲)اوراس کئے کہ حد کفارہ ہے۔اور جب کسی چیز کا کفارہ کے ذریعہ تدارک کرلیا گیا تو وہ چیز ایسی ہوگئی گویا ہاتی ہی نہیں۔اوروہ نبی ﷺ کاارشاد ہے:.....

# ارتداداور بغاوت كى سزائيں

دواورسزا ئیں حدود کے ساتھ ملائی گئی ہیں۔ یعنی وہ حدوداللہ تونہیں ہیں، مگر حدود سے کم بھی نہیں ہیں۔ بیسزا ئیں بھی لاز مآ دی جائیں گی۔ایک بملت کی ہے جرمتی یعنی ارتداد کی سزا۔ دوسری: امامت یعنی خلافت کبری سے بعناوت کی سزا۔ ارتداد کی سزاکی بنیاد: رسول اللہ ﷺ کا بیارشاد ہے:'' جوشخص اپنادین یعنی دین اسلام بدل دے یعنی اس کوچھوڑ دے،اس کوتل کردؤ' (رواہ ابنجاری مشکوۃ حدیث ۳۶۳۳)

تشری ارتدادی بیسزااس لئے ہے کہ ملت کوچھوڑنے پر سخت نکیر ضروری ہے، ور نہ ملت کی ہے جرمتی کا دروازہ کھل جائے گا۔اوراللہ کی مرضی بیہ ہے کہ دین ساوی لوگوں کے لئے اس فطری امرکی طرح ہوجائے، جس سے جدانہیں ہوا جاتا۔ یعنی جو شخص اسلام قبول کرے وہ دل وجان سے قبول کرے۔اور فطری امور کی طرح اس کواپنائے رہے۔ پس جواللہ کی مرضی کی خلاف ورزی کرے، وہ سخت سزام کا تحق ہوگا۔

اورار تداد کے تحقق کی صورتیں: یہ ہیں:(۱)اللہ تعالیٰ کا انکار کرنا(۲)رسولوں کا انکار کرنا(۳) نبی مِیَلِاَیْمَاِیَّیْما کرنا(۳)قصداً کوئی ایسافعل کرنا جس ہے دین کا کھلا استہزاء ہو(۵) دین کی موٹی موٹی باتوں کا انکار کرنا۔ دلائل:ار تداد کی پہلی تین صورتیں بدیمی ہیں۔دلائل کی متاج نہیں۔ چوتھی صورت کی دلیل ہے ہے:

سورۃ التوبۃ آیت ۱۱ میں ارشاد پاک ہے: ''اگروہ لوگ عہد کرنے کے بعدا پنی قسموں کوتو ڑ ڈالیں ،اورتمہارے دین میں طعن کریں تو تم کفر کے سرغنوں سے لڑ و' اس آیت ہے معلوم ہوا کہ اسلام پرطعن کرنے والا: اگر ذمی ہوتو اس کاعہد و پیان ختم ہوجا تا ہے۔اورمسلمان ہوتو اس کاقتل واجب ہے۔ یہی بات درج ذیل صدیث سے بھی ثابت ہوتی ہے۔

حدیث — حضرت علی رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ ایک یہودی عورت نبی عَلاَنْقِلَیْم بُلِ کوگالیاں دیا کرتی تھی۔اور آپ کی برائی کیا کرتی تھی۔ایک شخص نے اس کا گلا دبایا ، یہاں تک کہ وہ مرگئی ، پس نبی صِّلاَنْقِلَیْم نے اس کا خون را نگال کردیا'' (مشکلوۃ حدیث ۳۵۵)

تشری دین اسلام برطعن کرنے ، نبی مِلاَیْتَوَیِیم کوگالیاں دینے ، اورسلمانوں کو برملا تکلیف پہنچانے کی وجہ ہے اس عورت کا عقد ذمہ باطل ہو گیا۔اوراس کوتل کرنا جائز ہو گیا۔اس لئے نداس کا قصاص دلوایا، نددیت ادا کروائی۔ یہی حکم مسلمان کا بھی ہے۔اِس حرکت سے اس کا ایمان ہی ختم ہوجا تا ہے۔اوراس کاقبل واجب ہوجا تا ہے۔ بلکہ درج ذیل حدیث میں تو مشرکین کے ساتھ اختلاط اور ان کی تعداد بڑھانے کوبھی ایک طرح سے ان کی مدد قرار دیا گیا ہے ،اورمسلمانوں کوان سے علحد ہ رہنے کا حکم دیا ہے :

حدیث — نبی مِنالِنَهِ اَنْ مِنالِهُ اَنْ مِنالِهُ اِنْ مِنالِهُ اِنْ مِنالِهُ اِنْ مِنالِهُ اِنْ مِنالِهُ اِنک بچاؤ کرنا چاہا۔ مگروہ بھی آل ہوگئے۔ جب نبی مِنالِهُ اِنْ کواس کی اطلاع ہوئی تو آپ نے ان کی آ دھی دیت ادا کرنے کا حکم دیا۔ اور عام اعلان کردیا: 'میں ہراس مسلمان سے بری ہوں جو مشرکین کے درمیان اقامت پذیر ہے!'' پوچھا گیا: کیوں اے اللہ کے رسول؟ فرمایا: ''دونوں کی آگیں ایک دوسرے کونے دیکھیں'' (مشکوۃ حدیث ۳۵۴۷)

تشری بسلمان مشرکین سے اسنے دوررہیں کہ اگران کے شہر میں یاان کے محلّہ میں کسی اونچی جگہ پرآگ روش کی جائے تو وہ دوسری جگہ سے نظر نہ آئے۔ای طرح مسلمانوں کی بستی کی آگ مشرکین کو نظر نہ آئے۔جب مسلمانوں کے لئے ضروری ہے کہ وہ مشرکین سے اسنے فاصلہ پر رہیں تو جو شخص اسلام اور مسلمانوں سے نکل کر کفار میں مل جاتا ہے،اور ان کی تعداد بڑھا تا ہے،اس کا اسلام اور مسلمانوں سے کیاتعلق رہ جاتا ہے!ایساشخص واجب القتل ہے۔

بغاوت کی سزا کی بنیاد:سورۃ المجرات آیت ۹ میں ارشاد پاک ہے:''اگرمسلمانوں کے دوگروہ آپس میں لڑیں تو ان کے درمیان سلح کراؤ۔ پھراگران میں ہے ایک گروہ دوسرے پرزیادتی کرے تواس گروہ سے لڑوجوزیادتی کرتا ہے، یہاں تک کہوہ خدا کے تھم کی طرف لوٹ آئے''

حدیث — رسول الله سَلانَهَا اَللهُ سَلانَهَا اللهُ سَلانَهَا اللهُ سَلانَهَا اللهُ سَلانَهَا اللهُ سَلَانَهَا ا (مشكوة حدیث ۳۱۷۲)

تشری جکومت اور بادشاہت فطری طور پر مرغوب فیہ ہے۔ اور بڑے ملکوں میں جہاں لوگ بڑی تعداد میں ہوتے ہیں۔
ہیں: بعض لوگ حکومت حاصل کرنے کے لئے قتل وقبال سے بھی گریز نہیں کرتے۔ اور ان کو مددگار بھی مل جاتے ہیں۔
پس اگر بعدوالے بادشاہ کوتل نہیں کیا جائے گا تو وہ پہلے بادشاہ کوتل کروے گا۔ پھر کوئی اور اس دوسرے کوتل کردے گا۔ اور پس اسلہ چل پڑے گا۔ اور اس میں مسلمانوں کی تباہی ہے۔ اور اس کے سد آب کی یہی صورت ہے کہ بیطریقہ دائج ہوکہ جب ایک خلیفہ کی خلافت مکمل ہوجائے تو جو بھی اس سے مزاحمت کرے اس کوتل کردیا جائے۔ یہی اس کی سزا ہے۔ اور مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ اس سلمانوں پر واجب ہے کہ وہ اس سلمانوں پر واجب ہے کہ وہ اس سلمانوں پہلے خلیفہ کی مدد کریں۔

بغاوت كى دوصورتيس اوران كے احكام: پھر بغاوت كرنے والے دوطرح كے لوگ ہيں:

ایک:وہلوگ ہیں جوکسی تاویل کی بناپر بغاوت کرتے ہیں۔مثلاً:

(الف)ان کا خیال ہے کہان پریاان کی قوم پر خلیفہ کلم کررہا ہے۔ بغاوت سےان کا مقصد: خلیفہ کے کلم کواپئی ذات سے یااپنی قوم سے ہٹانا ہے۔ (ب) یا وہ لوگ اس لئے بغاوت کرتے ہیں کہ وہ خلیفہ میں کوئی کی پاتے ہیں۔اور وہ اس کی ججت پیش کرتے ہیں۔
اگر چہوہ ولیل عام مسلمانوں کے نزویک قابل پذیرائی نہیں ہوتی،اور قرآن وحدیث سے اس کی کوئی ایسی مضبوط ولیل نہیں ہوتی جس کی تر دیدنہ کی جاسکے۔مثلاً خوارج نے بغاوت کی۔ان کی دلیل بھی کہ قضیہ صفین میں حکم بنانا درست نہیں تھا۔اللہ پاک کا ارشاد ہے: ﴿إِنِ الْحُحُکُمُ إِلَّا لِلَٰهِ ﴾ یعنی اللہ تعالی کے سواحکم کسی کا نہیں (سورۃ الانعام آیت کے سورہ یوسف آیت ہم) پس حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہمانے حکم مقرر کر کے اس حکم قرآنی کی مخالفت کی ،اس لئے دونوں کا فرہوگئے۔ حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہمانے کے لئے یا حکومت حاصل کرنے کے لئے بغاوت کرتا ہے۔وہ تموار دوسرا: وہ شخص ہے جوز مین میں بگاڑ پھیلانے کے لئے یا حکومت حاصل کرنے کے لئے بغاوت کرتا ہے۔وہ تموار سے فیصلہ کرنا نہیں جا ہتا۔

ان دونوں قتم کے باغیوں کا حکم یکسال نہیں:

پہلی قتم کے باغیوں کا تھم: بیہ ہے کہ امیر المؤمنین ان کے پاس کسی تقلند خیر خواہ عالم کو بھیجے، جوان کے شبہات کو دور کرے، یا ان سے ظلم کو ہٹائے۔ جیسے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کوخوارج کے پاس بھیجا تھا۔ پھرافہام تفہیم سے باغی مطبع ہوجائیں تو فبہا، ورنہ ان سے جنگ کرے، مگر واپس جانے والوں کو، قیدیوں کواورزخمیوں کوتل نہ کرے۔ کیونکہ مقصد شرد فع کرنا،اوران کی جمعیت کو منتشر کرنا ہے، جو حاصل ہو گیا۔

اور دوسری قشم کے باغیوں کا حکم: یہ ہے کہ وہ در حقیقت راہ زن ہیں۔ پہلے راہ زنوں کے جواحکام گذرے ہیں وہی ان کےاحکام ہیں۔

[٢٦] ويُلحق بالحدود مزجرتان أخريان: إحداهما: عقوبةُ هتكِ حرمة الملة، والثانية: الذَّبُ عن الإمامة:

والأصل في الأولى: قوله صلى الله عليه وسلم: "من بدَّل دينَه فاقتلوه" وذلك: لأنه يجب أن يقام اللائمة الشديدة على الخروج من الملة، وإلا لانفتح بابُ هتكِ حرمةِ الملة؛ ومرضِى اللهِ تعالى أن تُجعل الملةُ السماوية بمنزلة الأمر المجبول عليه، الذي لاينفك عنه.

وتَثْبُتُ الـــردةُ بـقولٍ يدلُّ على نفي الصانع، أو الرسل، أو تكذيبِ رسولٍ، أو فعلٍ تُعُمِّدَ به اسْتِهْزَاءً صريحا بالدين وكذا إنكار ضروريات الدين؛

[الف] قبال الله تعالى: ﴿وَطَعَنُوا فِي دِيْنِكُمْ ﴾ وكانت يهو ديةٌ تَشْتِمُ النبيَّ صلى الله عليه وسلم، وتقع فيه، فَخَنَقَهَا رجلٌ حتى ماتت، فأبطل النبيُّ صلى الله عليه وسلم دمَها.

وذلك: لانقطاع ذمة الذمي بالطعن في دين المسلمين، والشتم والإيذاء الظاهر.

[ب] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أنا برىءٌ من كل مسلم مقيم بين أظهر

المشركين، لا تتراءاى ناراهما"

أقول: السبب في ذلك: أن الاختلاط معهم، وتكثيرَ سوادهم: إحدى النصرتين لهم؛ ثم ضبط النبيُّ صلى الله عليه وسلم البُغدَ من أحياء الكفار: بأن يكون منهم بحيث لو أُوقدت نارٌ على أرفع مكانٍ في بلدهم، أو حِلَّتِهم، لم تظهر للآخرين.

والأصل في الثانية : قولُه تعالى: ﴿ فَإِنْ بَغَتْ إِخْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرِى فَقَاتِلُوْا الَّتِي تَبْغِيْ حَتّى تَفِيْءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ ﴾ وقوله صلى الله عليه وسلم: " إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخِر منهما"

أقول: السبب في ذلك: أن الإمامة مرغوب فيها طبعًا، ولا يخلو اجتماع الناس في الأقاليم من رجل يجترئ لأجلها على القتال، ويجتمع لنصرته الرجال، فلو تُرك، ولم يُقتل، لقتل الخليفة، ثم قاتله آخر فقتله، وهلم جرًّا، وفيه فساد عظيم للمسلمين، ولا يُنسَدُّ بابُ هذه المفسدة إلا بأن تكون السنة بين المسلمين: أن الخليفة: إذا انعقدتُ خلافتُه، ثم خرج آخرُ ينازعُه: حلَّ قتلُه، ووجب على المسلمين نصرة الخليفة عليه.

ثم الذي خرج بتأويل:

[الف] لمظلمةٍ: يريد دفعَها عن نفسه وعشيرته.

[ب] أو لنقيصة: يُثبتُها في الخليفة، ويحتج عليها بدليل شرعى، بعد أن لايكون مسلّما عند جمهور المسلمين، ولايكون أمرًا من الله فيه عندهم برهان، لايستطيعون إنكاره.

فأمره دون الأمر الذي خرج يُفسد في الأرض، ويحكِّمُ السيفَ دون الشرع، فلا ينبغي أن يُجعلا بمنزلةٍ واحدة:

فلذلك كان حكم الأول: أن يبعث الإمامُ إليهم فَطِنًا ناصحًا عالمًا يكشف شبهتهم، أو يدفع عنهم مظلمتهم، كما بعث أمير المؤمين على رضى الله عنه عبد الله بن عباس رضى الله عنه إلى الحَرُورِيَّة؛ فإن رجعوا إلى جمّاعة المسلمين فبها، و إلاقاتلهم، ولا يقتل مُدْبِرَهم، ولا أسيرَهم، ولا يُجْهِزُ على جريحهم، لأن المقصود: إنما هو دفعُ شرهم، وتفريقُ جمعهم، وقد حصل. وأما الثانى: فهو من المحاربين، وحكمُه حكمُ المحارب.

ترجمہ:اورملائی جاتی ہیں حدود کے ساتھ دوسری دوسرائیں: ایک: ملت کی بے حرمتی کی سزا،اور دوسری: امامت کی منز اور دوسری: امامت کی مدافعت۔اور پہلی سزا کی بنیاد: نبی مِسَلاَتِیَا ﷺ کا میدارشاد ہے:''جواپنادین بدل دے اس کوتل کر دو''اور وہ سزااس لئے ہے کہ ملت سے نکلنے پرسخت ملامت بریا کرنا ضروری ہے۔ورنہ ملت کی بے حرمتی کا دروازہ کھل جائے گا۔اوراللہ کی پہندیہ ہے۔

کہ آسانی دین کواس امر کی طرح بنایا جائے جس پرآ دمی پیدا کیا گیاہے،جس ہے آ دمی جدانہیں ہوتا ہے ۔۔۔۔۔ اورار تداد ثابت ہوتا ہےالی بات کے ذریعہ جوصانع کی یا رسولوں کی نفی پر دلالت کرتی ہو، یا ( ارتداد ثابت ہوتا ہے ) رسول کی تكذيب كے ذريعيه، پاکسی ایسے ممل کے ذریعہ جس کوقصداً کیا گیا ہو، دین کاصراحة نداق کرنے کے طور پر ٔ۔اوراس طرح دین کی بدیمی باتوں کا انکار — ( آیت اور حدیث کے بعد )اوروہ بات بعنی خون کارا نگال کرنا: ذی کا ذمنے طع ہونے کی ، وجہ ہے ہے مسلمانوں کے دین پرطعن کرنے ،اورشتم کرنے ،اور برملا تکلیف پہنچانے کے ذریعہ — (حدیث کے بعد ) میں کہتا ہوں:اس کا سبب بیہ ہے کہ مشرکین کے ساتھ اختلاط اوران کی جماعت کو بڑھانا:ان کی دوید دوں میں ہے ایک مدد ہے (ایک ظاہری مدد، دوسری در بردہ تکثیر سواد: در بردہ مدد ہے ) پھر نبی مَالْنَدَوَیَام نے کفار کے محلوں ہے دوری کو منضبط کیا:اس طرح کہ ہومسلمان ان ہے ایس جگہ کہ اگر آ گ جلائی جائے ان کے شہریاان کے محلّہ میں کسی اونچی جگہ پرتووہ د وسرے کونظر نہآئے ۔ اور دوسری سزاکی بنیاد: (آیت اور حدیث کے بعد) میں کہتا ہوں: اس کا سبب بیہ ہے کہ امامت فطری طور پرمرغوب فیہ ہے۔اورممالک میں لوگوں کا اجتماع خالی نہیں ہوتا ایسے آ دی سے جوامامت کے لئے قبال پر دلیری کرے۔اوراس کی مدد کے لئے آ دمی اکٹھا ہوجا ئیں۔پس اگر وہ چھوڑ دیا جائے ،اورقتل نہ کیا جائے تو البنتہ وہ خلیفہ کوتل کردےگا۔ پس اس سے دوسرا شخص لڑے گا ، تو وہ اس کوتل کردے گا۔اور یونہی سلسلہ چلتا رہے گا۔اوراس میں مسلمانوں کے لئے بڑی خرابی ہے۔اوراس خرابی کا دروازہ بندنہیں ہوسکتا مگریہ کہ ہومسلمانوں کے درمیان طریقہ کہ جب ایک خلیفہ ک خلافت منعقد ہوجائے ، پھر دوسرانکلے جواس ہے جھگڑ ہے تواس کوتل کرنا جائز ہو،اورمسلمانوں پر واجب ہو،اس دوسرے کےخلاف خلیفہ کی مدد کرنا — پھروہ مخص جس نے خروج کیا ہے کسی تاویل کی بناپر:(الف) کسی ظلم کی وجہ ہے جس کووہ اپنی ذات اوراپنے خاندان سے مٹانا چاہتا ہے(ب) یاکسی کمی کی وجہ ہے: جس کووہ خلیفہ میں ثابت کرتا ہے۔اوراس کمی کودلیل شرعی سے ثابت کرتا ہے، بعدازیں کہ وہ دلیل جمہور کمین کے نز دیک مانی ہوئی نہیں ہے، اور اللہ کی طرف ہے کوئی ایسی دلیل بھی نہیں جس کے انکار کی گنجائش نہ ہو ۔ پس ایسے باغی کامعاملہ اس باغی کےمعاملہ سے کم تر ہے جو بغاوت کرتا ہے درانحالیکہ وہ زمین میں بگاڑ پھیلانے والا ہے۔اورتلوارکو ثالث بنا تا ہے، نہ کہ شریعت کو، پس مناسب نہیں کہ دونوں کوایک درجه میں رکھا جائے۔ پس ای وجہ سے پہلے کا حکم رہ ہے کہ امام ان کی طرف عقل مند خیر خواہ عالم کو بھیجے جوان کے شبہ کو دور كرے، ياان سے ظلم كو ہٹائے۔جيسا كەامىرالمؤمنين على رضى الله عندنے عبدالله بن عباس رضى الله عنه كوحروريه كى طرف بھیجا۔ پس اگروہ جماعت مسلمین کی طرف لوٹ جائیں تو کیا ہی خوب! در ندان سے لڑے،اوران میں سے پیٹھے پھیرنے والے کوتل نہ کرے۔اور نہان کے قیدی کو،اوران کے زخمیوں کوجلدی سے تل نہ کرڈا لے۔اس لئے کہ مقصود:ان کے شرکو دفع کرنا،اوران کی جمعیت کومنتشر کرناہی ہے۔اوروہ مقصد حاصل ہو گیا — اور رہاد وسرا: تو وہ محاربین میں ہے ہے۔اور اس کا حکم محارب کا حکم ہے۔

#### باب ـــــه

#### نظام عدالت كابيان

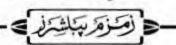
اوران ہے ہیں تعلقات خراب ہوتے ہیں۔ حقوق کی پامالی کی شدید حرص پیدا ہوتے ہیں۔ وہ بخض وعداوت پیدا کرتے ہیں، اوران ہے ہیں تعلقات خراب ہوتے ہیں۔ حقوق کی پامالی کی شدید حرص پیدا ہوتی ہے۔ اوروہ اس بات پرابھارتی ہے کہ آدی کسی دلیل کی پیروی نہ کرے۔ اس لئے ضروری ہے کہ ہر علاقہ میں ایسے حضرات بھیجے جائیں جوحق کے ساتھ لوگوں کے مقد مات کے فیصلے کریں۔ اور طاقت کے ذریعیا گول کو بجور کریں کہ وہ ان فیصلوں پڑمل کریں۔ خواہ فیصلے ان کو پہند ہوں یا نہ مقد مات سے اور طاقت کے ذریعیا گول کو بہر کرتے ہیں۔ ہول۔ چنا نجی بی شالتھ کی اہتمام فرماتے تھے۔ اور بعد میں بھی مسلمان ہراس کا اہتمام کرتے رہے ہیں۔ وضاحت: نظام عدالت انسانی معاشرہ کی ایک ناگزیر ضرورت ہے۔ رسول اللہ شالتھ کی ہے۔ ہجرت کے بعد جب اجتماعیت کی طرح اس باب میں بھی اپنے عمل اور ارشادات کے ذریعہ پوری راہ نمائی فرمائی ہے۔ ہجرت کے بعد جب اجتماعیت کی طرح اس باب میں بھی اپنے غراب تائم فرمائی فرمائی ہوتا ہے کہ حضرت عمروضی اللہ عنہ بھی مدینہ طیب میں قاضی ہوتا ہے کہ حضرت عمروضی اللہ عنہ بھی مدینہ طیب میں قاضی کی حیثیت ہوئی تو آپ نے خطرت علی رضی کی حیثیت سے مقد مات کے فیصلے فرماتے تھے۔ پھر جب یمن کا علاقہ اسلامی قلم رو میں آگیاتو آپ نے حضرت علی رضی کی حیثیت سے مقد مات کے فیصلے فرماتے ہے۔ پھر جب یمن کا علاقہ اسلامی قلم رو میں آگیاتو آپ نے حضرت علی رضی طرف خصوصی توجہ مبذ ول رکھی ہے تا کہ حقداروں کوان کے حقوق طبے رہیں (ماخوذان معارف الحدیث ہیں نظام عدالت کی طرف خصوصی توجہ مبذ ول رکھی ہے تا کہ حقداروں کوان کے حقوق طبے رہیں (ماخوذان معارف الحدیث نے ہیں نظام عدالت کیا

## قضاء کے لئے ہدایات وقوانین

لوگوں کے درمیان فیصلے کرنے میں چونکہ ظلم وجور کا احتمال ہے، اس لئے نبی مِنالِنْتَوَائِیمٌ نے قاضوں کو سخت تا کیدفر مائی ہے کہ وہ قضا کی ذمہ داری امرکان بھرعدل وانصاف اور خداتر سی کے ساتھ انجام دیں۔ اور جانبداری اور ناانصافی کرنے والوں کو اللہ کی پکڑسے ڈرایا، اور سخت وعیدیں سنا کیں۔ اور ایسی ہدایات اور ایسے قوانین بنائے جو فیصلوں کے لئے بنیاد بنیں۔ درج ذیل روایات اس سلسلہ میں وارد ہوئی ہیں:

الساس قضاء بھاری ذمہ داری ہے ۔۔۔ رسول اللہ صلافی اللہ علائی اللہ علیہ میں (الوگوں کے درمیان فیصلہ کرنے والا) بنایا گیا: وہ یقنیناً بغیر چھری کے ذرئے کیا گیا" (مشکوۃ حدیث ۳۷۳۳)

تشریکے:اس حدیث کا مطلب میہ ہے کہ قضاء گرا نبار بوجھاور بھاری ذمہ داری ہے۔اور میہ بات بھی بیان کی ہے کہ



قضاء پر پیش قدمی کرنے میں ہلاکت کا اندیشہ ہے۔اللہ تعالیٰ جس کی مدداور حفاظت فرمائیں: وہی قضاء کی ذمہ داریوں سے کما حقہ عہدہ برآ ہوسکتا ہے(اور''بغیر چھری کے''یعنی چھری کے علاوہ کسی اور چیز سے: بیعربی محاورہ ہے۔اردومحاورہ: الٹی چھری سے،جدھردھارنہیں ہوتی ذرج کرنا ہے۔ یعنی وہ سخت اذبیت و تکلیف میں مبتلا کردیا گیا)

ا عہدہ کاطلب گارمخلص کم ہوتا ہے۔ رسول اللہ عَلَائِمَا اَیْمُ اِیْدِ ﴿ وَکُولَی قضاء کاطلب گارہوگا،اور درخواست کرکے اس کو حاصل کرے گا، وہ اس کے نفس کے سپر دکر دیا جائے گا کہ خوداس کی ذمہ داری سے نمٹ!اور جس کو مجبور کرکے تامی وحاصل کرے گا، وہ اس کے نفس کے سپر دکر دیا جائے گا کہ خوداس کی ذمہ داری سے نمٹ!اور جس کو مجبور کرکے قاضی بنایا جائے گا:اللہ تعالی اس پرایک فرشتہ نازل فرمائیں گے، جواس کو ٹھیک ٹھیک چلائے گا' (مشکو قصدیت ۳۷۳۳)

تشری جو مخص عہدہ کا طلب گار ہوتا ہے: وہ عام طور پر گوئی پنہاں خواہش رکھتا ہے۔مثلاً مال ومنال یا جاہ ومرتبہ حاصل کرنا، یااس عہدہ کے ذریعہ اپنے کسی دشمن سے انتقام لینے کا جذبہ، یاالیی ہی کوئی اورخواہش رکھتا ہے۔ پس نیت میں اخلاص ندرہا جو برکتوں کے نزول کاسبب ہے۔نفس کے سپر دکرنے کا یہی مطلب ہے۔

'' سول الله مِسَالِيَّهِ اللهِ مَا اللهُ مَن قاضى بنايا جائے ۔ رسول الله مِسَالِيْهَ اَيَّلِمْ نَے فرمایا:'' قاضی تين قسم کے ہيں: ان ميں ہے آيک جنت کا تحق ہوں وہ قاضی ہے جس نے حق کو جانا اور اس کے مطابق فيصله کيا۔ اور وہ آدمی جس نے حق جو انا ور اس کے مطابق فيصله کيا۔ اور وہ آدمی جس نے حق جانے کے باوجود ناحق فيصله کيا وہ دوزخی ہے۔ اس طرح وہ آدمی جو بے علم ہونے کے باوجود فيصلے کرتا ہے: وہ بھی جہنمی ہے'' (مشکوۃ حدیث ۳۵۳۷)

تشری اس حدیث میں بیہ بات بیان کی گئی ہے کہ قضاء کا مستحق وہ تخص ہے جس میں دو باتیں ہوں: ایک: دیندار، ظلم وجور کے جذبے سے پاک ہو۔اوراس کی بیخو بی لوگ بخو بی جانتے ہوں۔دوسری: عالم ہو، جوحق بات کو جان سکتا ہو، خاص طور پر قضاء کے مسائل سے بخو بی واقف ہو۔اورالیا ہی شخص قضاء کا اہل کیوں ہے: بیہ بات واضح ہے۔ کیونکہ قاضی کے تقررہے جومقصد پیش نظر ہے: وہ ان دوبا توں کے ذریعہ ہی تنجیل پذیر ہوسکتا ہے۔

﴾ – غصبه کی حالت میں صحیح فیصلهٔ ہیں کیا جاسکتا — رسول الله طِلاَیْوَاکِیا نُے فر مایا:'' دوآ دمیوں کے درمیان فیصله کرنے والا: ہرگز غصبه کی حالت میں فیصله نه کرئے' (مشکوۃ حدیث ۳۷۳)

تشری غصہ کی حالت میں چونکہ ذہنی توازن صحیح نہیں رہتا، اس لئے قاضی دلائل وقر ائن میں غور کرنے پر،اور حق بات کو پہچاننے پر قادر نہیں ہوتا،لہذا اس حال میں قاضی کو فیصلہ نہیں کرنا چاہئے۔اعتدال وسکون کی حالت میں غور وفکر کر کے رائے قائم کرے،اور فیصلہ کرے۔اورا گرغصہ مقدمہ کے کسی فریق پر آیا ہے، تب تو اور بھی خطرہ ہے کہ ناانصافی ہوجائے۔پس الیمی صورت میں فیصلہ مؤخر کردے۔

© — قاضی کی اجتها دی غلطی بھی باعث اجر ہے — رسول اللہ مِثلاثِیَا یُٹِی نے فرمایا: ''جب فیصلہ کرنے والا فیصلہ کرے، پس وہ خور وفکر کرے، اور جے فیصلہ کرے تو اس کے لئے دُوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کرے، اور خوب کے لئے دُوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے سے دو کو کی کا میکن کی کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا کے لئے دوہرا اجر ہے۔ اور جب فیصلہ کرے، اور خوب کے دوہرا کی دوہرا کی دوہرا کے دوہرا

غوروفكركرے، مرغلطى موجائے تواس كے لئے ايك اجرب '(مشكوة حديث ٣٢٣))

تشرت اس حدیث میں اجتہاد کے معنی: دلیل کی پیروی میں اپنی طافت خرج کرنا ہیں۔ یعنی قرآن وحدیث میں غور کرکے حکم شرعی نکالنا مرادنہیں۔ بلکہ مقدمہ کا فیصلہ فقہ کے جس جزئیہ ہے ، اور مقدمہ میں پیش ہونے والے جن دلائل وقرائن ہے کرے اس میں خوب غور وفکر کرنا مراد ہے۔

اورقاضی کی اجتہادی غلطی میں بھی اجراس کے ماتا ہے کہ تکلیف بھتر و صحت ہوتی ہے: ﴿لاَیْکُلَفُ اللّٰهُ نَفْسَا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ اورانسان کے بس میں صرف یہ بات ہے کہ وہ جن کو پانے کے لئے انتہائی کوشش کر ہے۔ بالیقین حق کو پالینااس کے بس کی بات نہیں۔ پس وہ اس کا مکلف بھی نہیں۔ اور جب قاضی نے اپنی ذمہ داری پوری کر لی تو وہ اجر کا مستحق ہے اور حق پانے نے داور حق اجر کا مستحق ہے۔ ہتا کہ قاضی حق پانے کی زیادہ سے زیادہ کوشش کر ہے ) فا کمرہ: اس صدیث سے یہ بات بھی واضح ہوتی ہے کہ مسائلِ خلافیہ میں حق نفس الامر میں ایک ہے۔ جس جمتہدنے اس کو پالیا: وُوہر سے اجر کا مستحق ہے۔ اور جو چوک گیاوہ بھی اجر کا مستحق ہے۔ شامی میں ہے: المحتاد: اُن حکم الله فی کل مسئلہ واحد معین، و جب طلبُه: فمن أصابه فهو المصیبُ، و من لا فهو المحطی (۳۶۱) البتہ علی کے اعتبار سے حق متعدد ہیں۔ کے ونک جمتہدین کا تو اب محتلی نفاذ کے اعتبار سے کیس بیں، البتہ بحبتہدین کا تو اب محتلی نفاذ کے اعتبار سے کیس بیں، البتہ بحبتہدین کا تو اب محتلی و یُصیب کوئی حدیث نہیں، بلکہ نہ کورہ حدیث سے بنایا ہوا ضابطہ ہے، جوحدیث کے طور فالمحتهد یُحطی و یُصیب کوئی حدیث نہیں، بلکہ نہ کورہ حدیث سے بنایا ہوا ضابطہ ہے، جوحدیث کے طور فالمحتهد یُحطی و یُصیب کوئی حدیث نہیں، بلکہ نہ کورہ حدیث سے بنایا ہوا ضابطہ ہے، جوحدیث کے طور

قائدہ:السمجتھد یُخطی ویُصیب: کوئی حدیث ہیں، بلکہ مذکورہ حدیث سے بنایا ہوا ضابطہ ہے، جوحدیث کے طور پرشہور ہو گیا ہے۔ پرشہور ہو گیا ہے۔

آ ۔ فریقین کی بات س کر فیصلہ کر ہے۔ رسول اللہ مِسَالِیَا اَلَیْمُ ہے۔ جسرت علی رضی اللہ عنہ کویمن کا قاضی بنا کر جھیجنا چاہا، تو وہ گھبرائے۔ اورعرض کیا کہ میری عمر کم ہے، میں کس طرح فیصلے کر سکونگا؟! آپ نے فرمایا: میں تمہیں ایک گر بتا تا ہوں!" جب دوخص آپ سے فیصلہ کرانا چاہیں، تو آپ پہلے کے لئے فیصلہ نہ کریں یعنی رائے قائم نہ کریں، یہاں تک کہ دوسرے کی بات سن لیس پس بیزیادہ لائق ہاس کے کہ آپ کے لئے فیصلہ واضح ہوجائے" (ترنہ کا ۱۹۵۱ابوداؤد حدیث ۲۵۸۳) میں خورکیا جاتا ہے تو فیصلہ کی سجھ میں آجاتی سنے کے بعد جب دونوں کی دلیلوں میں خورکیا جاتا ہے تو فیصلہ کی سجھ میں آجاتی ہے۔ خود حضرت علی رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں نے بیاصول اپنایا تو مجھے بھی کسی مقدمہ کا فیصلہ کرنے میں دشواری پیش نہیں آئی۔ ہے۔ خود حضرت علی رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں نے بیاصول اپنایا تو مجھے بھی کسی مقدمہ کا فیصلہ کرنے میں دشواری پیش نہیں آئی۔

#### ﴿ القضاء ﴾

اعلم: أن من الحاجات التي يكثر وقوعُها، وتشتد مفسدتُها: المناقشاتُ في الناس؛ فإنها تكون باعثةً على العداوة والبغضاء، وفسادِ ذات البين، وتُهَيِّجُ الشَّعَ على غَمْطِ الحق، وأن الا ينقاد للدليل، فوجب أن يُبعث في كل ناحية من يفصل قضاياهم بالحق، ويَقْهَرُهم على العمل به، أشاء وا أم أبوا؛ ولذلك كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يعتني ببعث القضاة اعتناءً شديدًا، ثم لم يزل المسلمون على ذلك.

ثم لما كان القضاء بين الناس مظنة الجور والحيفِ: وجب أن يُرَهَّبَ الناسُ عن الجور في القضاء، وأن يُضبَطَ الكلياتُ التي يرجع إليها الأحكامُ.

[١] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من جُعل قاضيًا بين الناس فقد ذُبح بغير سكين" أقول: هذا بيانُ أن القضاءَ حملٌ ثقيلٌ، وأن الإقدامَ عليه مظنةٌ للهلاك، إلا أن يشاء الله.

[٢] وقال صلى الله عليه وسلم: " من ابتغى القضاء وسأل، و كُل إلى نفسه، ومن أكره عليه أنزل الله عليه مَلَكًا يسدّده"

أقول: السر فيه: أن الطالب لا يخلو غالباً من داعية نفسانية من مال أو جاهٍ، أو التمكنِ من انتقام عدو ، ونحو ذلك، فلا يتحقق منه خلوص النية، الذي هو سببُ نزول البركات.

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: "القضاة ثلاثة: واحد في الجنة، واثنان في النار: فأما الذي في الله الله عليه وسلم: "القضاة ثلاثة: واحد في الجنة، واثنان في النار، وأما الذي في الله عرف الحق فجار في الحكم فهو في النار، ورجل قضى للناس على جهل فهو في النار،"

أقول: في هذا الحديث: أنه لايستوجب القضاء إلا من كان عدلاً بريئاً من الجور والميل، قد عُرف منه ذلك؛ وعالمًا يعرف الحق، لاسيما في مسائل القضاء؛ والسر في ذلك واضح، فإنه لايتصور وجودُ المصلحة المقصودة إلابهما،

[1] قال صلى الله عليه وسلم: " لايقضِينَ حَكَّمٌ بين اثنين وهو غضبانٌ"

أقول: السبب المقتضى لذلك: أن الذي اشتغل قلبُه بالغضب، لايتمكن من التأمل في الدلائل والقرائن، ومعرفةِ الحق.

[ه] قبال صلى الله عليه وسلم: "إذا حكم الحاكم، فاجتهد، فأصاب، فله أجران؛ وإذا حكم، فاجتهد، فأخطأ فله أجر واحد"

أقول: اجتهد يعنى بذل طاقته في اتباع الدليل. وذلك: لأن التكليف بقدر الوسع، وإنمافي وسع الإنسان أن يجتهد، وليس في وسعه أن يصيب الحق البتة.

[٦] وقال صلى الله عليه وسلم لعلى رضى الله عنه: "إذا تقاضى إليك رجلان فلا تقضِ للأول حتى تسمع كلام الآخر، فإنه أحرى أن يتبين لك القضاء"

أقول: وذلك: لأنه غند ملاحظة الحجتين يظهر الترجيح.

ترجمہ: جان لیں کہان حاجات میں ہے جن کا بکثرت وقوع ہوتا ہے،اور جن کے مفاسد سخت ہیں: لوگوں کے باہمی جھکڑے ہیں۔وہ عداوت وبغض اور باہمی تعلقات کے بگاڑ کا باعث ہوتے ہیں۔اور حق کی پامالی کی شدید حرص کو ابھارتے ہیں۔اوراس بات پرابھارتے ہیں کہ وہ کسی دلیل کی تابعداری نہ کرے۔پس ضروری ہے کہ ہر علاقہ میں ان لوگوں کو بھیجا جائے جوحق کے ساتھ لوگوں کے مقد مات کے فیصلے کریں۔اوراس فیصلہ پڑمل کرنے پرلوگوں کومجبور کریں، خواہ وہ چاہیں یاا نکارکریں۔اورای وجہ ہے نبی شلائیاً گیا اہتمام کیا کرتے تھے قاضوں کو بھیجنے کا بہت زیادہ اہتمام کرنا۔ پھر مسلمان برابریپکام کرتے رہے — پھر جب لوگوں کے درمیان فیصلہ کرناظلم وجور کی احتمالی جگہ تھا تو ضروری ہوا کہ لوگوں کوخوف زدہ کیا جائے فیصلہ میں ظلم کرنے ہے۔اور بیجھی ضروری ہوا کہا یسے قواعد کلیہ متعین کئے جا ئیں جن کی طرف احکام لوٹیں۔(۱) میں کہتا ہول: بیاس امر کا بیان ہے کہ قضا گرانبار بوجھ ہے۔اوراس بات کا بیان ہے کہ قضاء پر پیش قدمی کرنا ہلا کت کی اختالی جگہ ہے۔ مگر یہ کہ اللہ تعالیٰ جاہیں — (۲) میں کہتا ہوں: رازاس میں یہ ہے کہ طلب گارا کثر خالی نہیں ہوتا نفسانی جذبہ سے یعنی مال یا مرتبہ یا ( خالی نہیں ہوتا ) دشمن سے انتقام لینے پر قادر ہونے کے جذبہ سے ، اور اس کے مانندہے، پس اُس سے وہ خلوصِ نیت نہیں پایا جا سکتا جو کہ وہ برکتوں کے نزول کا سبب ہے ۔۔۔ (۲) میں کہتا ہول:اس حدیث میں میہ بات ہے کہ قضاء کامستحق نہیں ہے، مگر:(۱) جودیندارظلم وجورسے پاک ہو،اس کی بیہ بات جانی پہچانی ہوئی ہو(۲)اورعالم ہوجوحق بات کو جان سکتا ہو،خاص طور پر قضاء کے مسائل میں ۔اوراس کی حکمت واضح ہے، پس بیشک شان میہ کے کہیں تصور کیا جاسکتامصلحت مقصودہ کا پایا جانا ، مگران دوباتوں کے ذریعہ (بھمامطبوعہ میں بھاتھا۔ تصحیح مخطوط کراچی ہے گی ہے) ---(۴) میں کہتا ہوں:اس بات کو چاہنے والاسب بیہ ہے کہ جس کا دل غصہ میں مشغول ہوتا ہے، وہ قادر نہیں ہوتا دلائل وقر ائن میں غور کرنے پر،اور حق بات کو پہچانے پر — (۵) میں کہتا ہوں: اجتہاد کے معنی ہیں: دلیل کی پیروی میں اپنی طافت خرج کرنا۔اوروہ بات اس لئے ہے کہ تکلیف بفقر روسعت ہوتی ہے۔اورانسان کی وسعت میں یمی بات ہے کدانتہائی کوشش کرے۔اوراس کی وسعت میں نہیں ہے کہ یقنی طور پرحق کو پالے —(۱) میں کہتا ہول: اوروہ بات اس لئے ہے کہ دونوں دلیلوں کو پیش نظر لانے کے وفت ترجیح ظاہر ہوجاتی ہے۔

قضاء مين دومقام

حقيقت ِ حال جاننااور منصفانه فيصله كرنا

سی مقدمه کا فیصله کرنے میں دوباتوں کی ضرورت پیش آتی ہے: ایک: جس چیز میں نزاع ہے اس کی حقیقت حال جاننا۔ دوسری: منصفانہ فیصله کرنا۔ قاضی بھی دونوں باتیں جاننے کامختاج ہوتا ہے،اور بھی ایک کا۔مثلاً: ا اگرگوئی شخص دوسرے کے خلاف کسی چیز کے خصب کا دعوی کرے ،اور دوسراا نکار کرے ۔اور مغصوبہ چیز کی حالت بدل گئی ہو، مثلاً گیہوں پسوالیا ہو، تو قاضی کے لئے دو باتیں جانی ضروری ہوگی : ایک :حقیقت حال جانی ضروری ہوگی کہ غصب کا واقعہ پیش آیا بھی ہے یا نہیں؟ دوم : مغصوبہ چیز بعینہ لوٹانے کا فیصلہ کیا جائے یااس کی قیمت دلوائی جائے!

۲ — دوشخص کسی جانور کا دعوی کریں ۔اور ہرایک بیہ کہے کہ بیہ جانور میرے قبضہ میں پیدا ہوا ہے ۔یاکسی پھر کا دعوی کریں ،اور ہرایک بیہ کہے کہ بیہ جانور میرے قبضہ میں پیدا ہوا ہے ۔یاکسی پھر کا دعوی کریں ،اور ہرایک بیہ کہے کہ بیہ جانور میرے قبضہ میں جانور کیا ہوا ہے ۔یاکسی پھر کا دعوی کریں ،اور ہرایک بیہ کہے کہ بیہ جانور میرے قبضہ میں پیدا ہوا ہوئے کی ضرورت کریں ،اور ہرایک بیہ کہے کہ وہ اس کوفلاں پہاڑ ہے لایا ہے ۔تو اس صورت میں صرف حقیقت حال جانے کی ضرورت ہوگی ، کیونکہ فیصلہ واضح ہے ۔

واعلم أن القضاء فيه مقامان: أحدهما: أن يعرف جَلِيَّةَ الحال التي تشاجرا فيه؛ والثاني: الحُكمُ العَدْلُ في تلك الحالة.

والقاضي قد يحتاج إليهما، وقد يحتاج إلى أحدهما فقط:

[١] فبإذا ادَّعي كلُّ واحد: أن هذا الحيوان - مثلًا - مِلكُه، قـد وُلد في يده، وهذا الحَجَرُ التَّقَطَه من جبل: ارتفع الإشكالُ لمعرفةِ جلية الحال.

[۲] والقضية التي وقعتُ بين على وزيدٍ وجعفرٍ – رضى الله عنهم – في حضانة بنتِ حمزة
 رضى الله عنه، كانت جليةُ الحال معلومةً، وإنما كان المطلوبَ الحكمُ.

[٣] وإذا ادَّعي واحد على الآخر الغصب، والمالُ متغير صفتُه، وأنكر الآخَرُ: وقعت الحاجة أولا: إلى معرفة جلية الحال، هل كان هناك غصبٌ أولا؟ وثانياً: إلى الحكم، هل يُحْكم بردِّ عين المغصوب، أو قيمته.

وقد ضبط النبي صلى الله عليه وسلم كلا المقامين بضو ابط كليةٍ.

ترجمہ: اور جان لیں کہ قضاء میں دومقام ہیں: ان میں سے ایک: یہ ہے کہ قاضی اس حال (واقعہ) کی حقیقت جانے، جس میں ان دونوں میں جھگڑا ہے۔ دوسرا: اس حالت میں منصفانہ فیصلہ ہے ۔ اور قاضی بھی دونوں باتوں کو جانے کامختاج ہوتا ہے۔ اور بھی دونوں میں سے صرف ایک بات کو جانے کامختاج ہوتا ہے (پھر تین مثالیں ہیں۔ مگران میں لف ونشر مشوش ہوتا ہے۔ اور بھی دونوں میں ان مثالوں کو مرتب ذکر کیا ہے )() پس جب ہرایک دعوی کرے کہ بیجانور ۔ مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی میں سے مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی مثال کے طور پر اس کی ہے۔ اور بھی مثال کے طور پر اس کی ہوتا ہے۔ اس کی مثال کے طور پر اس کی مثال کی مثال کے طور پر اس کی مثال کی مثال کے طور پر اس کی مثال کی مثال کی مثال کے طور پر اس کی مثال کے طور پر اس کی مثال کے مثال کے مثال کی مثال کے مثال کے

ملک ہے، وہ اس کے قبضہ میں جنا گیا ہے، اور اس پھر کو وہ کسی پہاڑ ہے اٹھا کر لایا ہے، تو اشتباہ او پر ہوجا تا ہے حقیقت حال کو جانے کے لئے (یعنی اس صورت میں بنچے والی بات (منصفانہ فیصلہ) جانی ضروری نہیں، وہ تو واضح ہے صرف او پر والی بات لیسی حقیقت حال جانی ضروری ہے'' او پر ہونے'' کا یہی مطلب ہے ) (۲) اور وہ جھگڑا جو حضرات علی وزید وجعفر صنی اللہ عنہ میں پیش آیا تھا، حضرت جز ہ رضی اللہ عنہ کی صاحبز ادی کی پرورش کے سلسلہ میں : اس کی حقیقت معلوم تھی ۔ اور مطلوب صرف حکم تھا ( کہ وہ نیکی کس کی تربیت میں دی جائے ) (۲) اور جب ایک شخص نے دوسرے کے خلاف غصب کا دعوی کیا۔ اور مال مغصو بہ چیز ) کی حالت میں تبدیلی آچکی ہے، اور دوسر انفصب کا انکار کرتا ہے، تو اولاً، ضرورت پیش آئے گی حقیقت حال کو ۔ وانے کی کہ کیا بعینہ مغصو بہ چیز کولوٹانے کی فیصلہ کیا جائے یا اس کی جانے کی کہ کیا بعینہ مغصو بہ چیز کولوٹانے کا فیصلہ کیا جائے یا اس کی قیمت کا؟ ۔ اور شخیق نہی صِلانِ تَقَامَ نے دونوں ہی مقامات کو واعد کا در بعیہ مضو بہ چیز کولوٹانے کا فیصلہ کیا جائے یا اس کی قیمت کا؟ ۔ اور شخیق نہی صِلانِ تَقَامَ نے دونوں ہی مقامات کو واعد کا ایک در بعیہ مضو بہ چیز کولوٹانے کا فیصلہ کیا جائے یا اس کی قیمت کا؟ ۔ اور شخیق نہی صِلانِ تَقَامَ کی تو اور تا میں مقامات کو واعد کی در بعیہ مضو بہ جانے کی اور دونوں ہی مقامات کو واعد کا لیے دونوں ایک مقامات کو واعد کی در بعیہ مضو بہ خور میں مقامات کو واعد کا دونوں ہی مقامات کو اعداد کی در بعیم مضوط میا ہے۔

 $\triangle$   $\triangle$ 

## يهلامقام

#### حقيقت ِ حال کی معرفت

## گواهیاں اور قتم

حقیقتِ حال جانے کا بہترین ذریعہ گواہیاں اور تم ہے۔ کیونکہ صورتِ حال کا پنۃ یا تواس شخص کی اطلاع ہے ہوسکتا ہے جو واقعہ میں حاضر تھا۔ یہی گواہ ہے۔ یا جو شخص حال سے واقف ہے وہ تتم کھا کر اطلاع دے۔ کیونکہ جب وہ تتم کھا کر بات بتلائے گا تو ظن غالب بیرقائم ہوگا کہ وہ جھوٹ نہیں بول رہا۔ چنانچہ درج ذیل حدیث میں فیصلہ کا مدارا نہی دو باتوں پررکھا گیاہے:

حدیث — رسول الله مِیلانیمَاییمُیمَاییمُ نے فرمایا: ''اگرلوگ (صرف) دعوے پردیئے جائیں تو وہ لوگوں کے خون اوراموال کا دعوی کریں گے، بلکہ مدعی کے ذمہ گواہ ہیں،اور مدعی علیہ کے ذمہ شم (مشکوۃ حدیث ۳۷۵۸)

تشری دری وہ ہے جوخلاف ظاہر بات کہتا ہے ،اورکوئی زائد چیز ثابت کرتا ہے۔اور مدعی علیہ وہ ہے جواپنی بات کے چلو میں اصل کو لئے ہوئے ہے ،اورامر ظاہر کودلیل میں پیش کرتا ہے۔مثلاً ایک مکان زید کے قبضہ وتصرف میں ہے۔ دوسرا شخص کہتا ہے : بیمیرا ہے۔ پہلااس کا انکار کرتا ہے ،وہ اس کواپنا بتلا تا ہے۔اورا پنے قبضہ کو دلیل میں پیش کرتا ہے۔تو میدعی ہے اورزید مدعی علیہ ہے۔

اور گواہ مدعی کے ذمہ اور تم مدعی علیہ کے ذمہ: اس لئے ہے کہ یہی بات انصاف کی ہے۔ جب مدعی خلاف ظاہر

- ﴿ الْوَرْزَرُ بِبَالْشِيرُ ﴾

بات کہتا ہے تو وہ ثبوت پیش کرے۔اگروہ ثبوت پیش نہ کر سکے تو مدعی علیہ سے تشم لی جائے۔اس کو گواہ پیش کرنے کا مکلف نہ بنایا جائے۔ کیونکہ ظاہر حال اس کے لئے گواہ ہے۔ پھر وہ کسی بات کا دعویدار بھی نہیں۔ وہ تو دوسرے کا دعوی اپنی ذات سے ہٹار ہاہے۔ پس وہ گواہ کس بات پر پیش کرے گا؟

اور مدعی گواہ پیش کرے، ورنہ مدعی علیہ کی شم پر فیصلہ کیا جائے: اس ضابطہ کی وجہ حدیث میں مصرح ہے۔اور وہ بیہ ہے کہ اگر بے ضابطہ فیصلے کئے جائیں گے توظلم کا دروازہ کھل جائے گا۔اس لئے ظلم کے سدّباب کے لئے بیضابطہ تجویز کیا گیا ہے۔

أما المقام الأول: فلا أحقَّ فيه من الشهادات والأيمان؛ فإنه لايمكن معرفةُ الحال إلا بإخبار من حضرها، أو بإخبار صاحب الحال مؤكِّدًا بما يُظَنُّ أنه لايكذِبُ معه.

قال صلى الله عليه وسلم: "لو يُعطَى الناسُ بدعواهم، لاَدَّعيٰ ناسٌ دِمَاءَ رجالِ وأموالَهم، ولكن البينة على المدعى، واليمينَ على المدَّعيٰ عليه"

فالمدَّعي: هو الذي يَدَّعي خلافَ الظاهر، ويُثْبِتُ الزيادة؛ والمدعى عليه: هو مُسْتَصْحِبٌ الأصلَ والمتمسك بالظاهر.

ولا أعدلَ ثَمَّ مِنْ أَن يُعتبر فيمن يَدَّعي: بينة، وفيمن يتمسك بالظاهر، ويدرأ عن نفسه: اليمينُ، إذا لم تَقُمْ حجةُ الآخر.

وقد أشار النبيُّ صلى الله عليه وسلم إلى سبب مشروعية هذا الأصل، حيث قال: "لو يُعطَى الناسُ" إلخ يعني كان سببًا للتظالم، فلا بد من حجةٍ.

ترجمہ: رہا پہلامقام: پس اس میں ( یعنی حقیقت حال کی معرفت میں کوئی چیز ) زیادہ حقد ارنہیں گواہیوں اور قسموں سے یعنی معرفت کے بہترین ذرائع یہی ہیں۔ کیونکہ حالت کا جانا تمکن نہیں گر اس شخص کی اطلاع سے جو واقعہ میں حاضر ہو ( یہی گواہ ہے ) یا حالت سے واقف کی اطلاع سے درانحالیہ وہ اطلاع کو پختہ کرنے والا ہوا لیمی بات ( قتم ) کے ساتھ کہ گمان کیا جائے کہ وہ اس بات ( قتم ) کے ساتھ حجوث نہیں ہولے گا ( یعنی مدعی علیہ ہم کھا کر جو بات کہے وہ مان کی جائے ۔ حقیقت حال کی معرفت کے یہی دو بہترین ذرائع ہیں۔ اس لئے شریعت نے ان کا اعتبار کیا ہے ) ( حدیث کے جد ) پس مدعی؛ وہ ہے جو خلاف ظاہر کا دعوی کرتا ہے، اور زیادتی فابت کرتا ہے یعنی جو ملکیت بظاہر ثابت نہیں: اس کو ثابت کرتا ہے۔ اور مدعی علیہ: وہ ہے جو اصل کے ساتھ لینے کو چاہنے والا ہے یعنی اس کی بات کے جلو میں اصل بھی ہے یعنی مرئ علیہ: وہ ہے جو اصل کے ساتھ لینے کو چاہنے والا ہے یعنی اس کی بات کے جلو میں اصل بھی ہے یعنی مرئ علیہ: وہ ہے جو اصل سے دلیل پکڑتا ہے۔ اور ظاہر سے تمسک کرنے والا یعنی دلیل پکڑنے والا ہے سے دلیل بگڑتا ہے۔ اور ظاہر سے تمسک کرنے والا یعنی دلیل پکڑنے والا ہے سے دلیل بگرتا ہے۔ اور ظاہر سے تمسک کرنے والا یعنی دلیل پکڑنے والا ہے سے دلیل بگرتا ہے۔ اور ظاہر سے تمسک کرنے والا یعنی دلیل پکڑنے والا ہے سے اور نیوں کی بات وہاں ( یعنی حقیقت حال کی معرفت میں یا شوت دعوی میں یا اقتضاء تھم میں، جو چاہیں کہیں ) اس

سے کہ(۱) گواہوں کا اعتبار کیا جائے اس شخص کے حق میں جودعوی کرتا ہے یعنی گواہ پیش کرنا اس کے ذمہ ہونا چاہئے (۲) اور قسم کا اعتبار کیا جائے اس شخص کے حق میں جو ظاہر ہے تمسک کرتا ہے ، اور اپنی ذات سے ہٹا تا ہے ، جبکہ دوسرے کی دلیل قائم نہ ہویعنی مدعی گواہ پیش نہ کر سکے۔

اور نبی مِیلانڈیکٹی نے اس اصل یعنی مدعی سے گواہ کیکر، ورنہ مدعی علیہ کی قشم کے ذریعہ فیصلہ کرنے کی مشروعیت کےسبب کی طرف اشارہ فر مایا ہے بایں طور کہ فر مایا:''اگر لوگ دیئے جائیں''الی آخرہ یعنی وہ (بے دلیل) دینا ایک دوسرے پرظلم کرنے کا سبب ہوگا، پس فیصلہ کے لئے کوئی دلیل ضروری ہے۔

تصحیح : ولا أعدلَ ثَمَّ من إلخ تمام نسخول میں ولا عَدْل إلخ ہے۔ لیتیج شارح نے کی ہے۔ مِنْ نفضیایہ اسم تفضیل کا واضح قرینہ ہے۔

#### گواہوں کے اعتبار کے لئے چنداوصاف

پھرضروری ہے کہ گواہ پہندیدہ اور معتبرلوگ ہوں۔ سورۃ البقرۃ آیت۲۸۲ میں ارشاد پاک ہے کہ گواہ ایسے لوگ ہوں جن کوئم پہند کرتے ہو۔ اور گواہوں کی پہندیدگی ان کی چندخو بیوں کی وجہ سے ہوتی ہے۔ مثلاً عقلمند ہونا، پوری عمر کا ہونا، معاملہ فہم ہونا، قوتِ گویائی کاما لک ہونا، مسلمان ہونا (جبکہ مدعی علیہ مسلمان ہو) دیندار ہونا، بامروت ہونا، اور متہم نہ ہونا وغیرہ۔ اوران اوصاف کالحاظ درج ذیل حدیث وآیت سے ثابت ہے:

حدیث — رسول الله صلافیکی نظر مایا: ' خائن ، خائن ، خائن ، زانیه ، زانیه ، اوراین (مسلمان) بھائی سے عداوت رکھنے والے کی شہادت مقبول نہیں!' اورآپ نے کسی گھر والوں کے ساتھ قناعت کرنے والے (طفیلی) کی گواہی روفر مادی (مشکوة حدیث ۳۷۸۲)

آیت کریمہ: سورۃ النورآیات ۴ و ۵ میں تہمت لگانے والوں کے بارے میں ارشاد پاک ہے:''اوران کی گواہی بھی قبول نہ کرو،اوریہی لوگ فاسق ہیں۔ مگر جواس (تہمت لگانے) کے بعد توبہ کرلیں اوراپنی اصلاح کرلیں تو اللہ تعالیٰ غفور ورحیم ہیں''اور تہمت وزنا کے حکم میں دیگر کہائز ہیں۔ یعنی ہر کبیرہ کے ارتکاب سے عدالت (دینداری) باقی نہیں رہتی،اس لئے ان کی گواہی معتبز نہیں۔

اور گواہوں کے معتبر ہونے کے لئے بیاوصاف اس لئے ضروری ہیں کہ خبر فی نفسہ صدق وکذب کا احتمال رکھتی ہے بعنی ان کی بتلائی ہوئی بات بچی بھی ہوسکتی ہے اور جھوٹی بھی ۔ پس کسی قرینہ ہی سے کسی ایک احتمال کوئر جیح حاصل ہوگی ۔ اور قرینہ یا تو مُخبر (خبر دینے والے ) میں ہوگا، یا مخبر عنہ (بیان کی ہوئی بات) میں ، یاان کے علاوہ میں ۔ اور مخبر کی صفات کے قرینہ یا تو مُخبر (خبر دینے والے ) میں ہوگا، یا مخبر عنہ (بیان کی ہوئی بات) میں ، یاان کے علاوہ میں ۔ اور مخبر کی صفات کے

علاوہ دوسری کوئی الیم متعین چیز نہیں ہے جس پر فیصلہ شرعی کا مدار رکھا جا سکے۔ چنانچہ گواہی کے معتبر ومقبول ہونے کے لئے مخبر کی مذکورہ صفات ہی کوشر طقر اردیا گیا۔

اور مخبر( گواہ) کی صفات میں ظاہر واستصحاب کا اعتبار نہیں۔ یعنی اگر وہ اس بنیاد پر گواہی دیتا ہے کہ'' پہلے ہے ایساہی ہے'' تو بیر گواہی معتبر نہیں۔ کیونکہ اس صفت کا ایک بار مدعی علیہ کے حق میں اعتبار کیا جاچکا ہے۔ پس دوسری مرتب مدعی کے گواہوں میں اس صفت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا۔

ثم إنه يُعتبر في الشاهد صفة كونِه مرضِيًّا عنه، لقوله تعالى: ﴿مِمَّنُ تَرْضُونَ مِنَ الشُّهَدَاءِ﴾ وذلك: بالعقل، والبلوع، والضبط، والنطق، والإسلام، والعدالة، والمروءة، وعدم التهمة. قال صلى الله عليه وسلم: "لا تجوز شهادة خائن، ولا خائنة، ولازان ولازانية، ولا ذى غِمْرٍ على أخيه، وتُرَدُّ شهادة القانع لأهل البيت" وقال الله تعالى في القَذَفَة: ﴿ وَلاَ تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبِدًا، وَأَوْلِكَ هُمْ الْفَاسِقُونَ، إِلَّا الَّذِيْنِ تَابُوا ﴾ الآية، وفي حكم القذف والزنا سائر الكبائر. وذلك: لأن الخبر يحتمل في نفسه الصدق والكذب، وإنما يترجَّح أحدُ المحتملين بالقرينة؛ وهي: إما في المُخبِر، أو في المُخبِر عنه، أو غيرِهما؛ وليس شيئٌ من ذلك مضبوطًا يَحِقُ أن يُدارَ عليه الحكم التشريعيُّ إلا صفاتُ المُخبِر، غيرَ ماذكرنا من الظاهر يَحِقُ أن يُدارَ عليه الحكم التشريعيُّ إلا صفاتُ المُخبِر، غيرَ ماذكرنا من الظاهر والاستصحاب؛ وقد اعتُبر مرةً: حيثُ شُرِع للمدعى البينة، وعلى المدعى عليه اليمينُ.

ترجمہ بھر بیشک یہ بات ہے کہ گواہ میں لحاظ کیا جائے گا اس کے پندیدہ ہونے کی حالت کا (آیت) اور وہ پندیدگی عقل سے ہے۔ الی آخرہ (حدیث میں لفظر قبہ یعنی یہ جزء تول نہیں، بلک فعل نبوی ہے) — اور وہ بات یعنی اور وہ بات یعنی اور وہ بات یعنی سے اوصاف کا اعتباراس لئے ہے کہ خبر فی نفسہ صدق و کذب کا احتمال رکھتی ہے۔ اور قرید ہی کے ذریعہ دواحتمالوں میں سے ایک احتمال ترجیح پا تا ہے۔ اور وہ قرید: یا تو خبر دینے والے میں ہوتا ہے یا مخبر عندیعی بتلائی ہوئی بات میں، یاان دونوں کے علاوہ میں۔ اور ان میں سے کوئی چیز تعین نہیں جو اس بات کے لائق ہو کہ اس پر حکم تشریعی کا مدار رکھا جائے ، سوائے خبر دینے والے کی صفات کے۔ ان کے علاوہ جن کو ہم نے ذکر کیا ہے یعنی ظاہر واستصحاب (یہ دونوں ایک ہی چیز بیں) اور حقیق اعتبار کیا گیا ایک مرتبہ بایں طور کہ شروع کیا گیا مدی کے لئے گواہوں کو اور مدعی علیہ پر شم کو (ظاہر واستصحاب کے معنی بین: پہلے سے ایسانی ہے۔ عربی تعریف ہے: المحکم بشوتِ اُمر فی الزمن اللاحق بناءً علی شوتہ فی الزمن السابق، اُو العکس اُم معجم لغة الفقهاء)

ملحوظہ: قبولِ شہادت کے لئے مثبت ومنفی پہلوؤں ہے ہیں سے زیادہ شرائط ہیں۔ جوفقہ میں کتاب الشہا دات میں

بیان کی گئی ہیں۔ شاہ صاحب نے ان شرا نُط کا استقصائی میں۔ کیونکہ آپ کے پیشِ نِظر حکمت کا بیان ہے۔ اور اس سوال کا جواب دینا ہے کہ شریعت نے مخبر عنہ وغیرہ میں پائے جانے والے قرائن صدق کا اعتبار کیوں نہیں کیا، مخبر (گواہ) کی صفات ہی کا اعتبار کیوں کیا ہے؟ اور یہ بات بیان کرنے کے لئے بطور مثال چنداوصاف کا بیان کرنا کافی ہے۔ ہے

## مختلف معاملات میں گواہوں کی مختلف تعداد کی وجہ

پھر مختلف معاملات میں گوا ہوں کی مختلف تعداد مطلوب ہوتی ہے:

ا — زنااور جہت زنامیں چارمرد گواہ ضروری ہیں۔ سورۃ النورا بیت المیں ارشاد پاک ہے: ''اور جولوگ پاک دامن عورتوں کو جہت لگا ئیں، پھروہ چارگواہ نہ لا ئیں' آخرا بیت تک۔اوراس کی وجہ گذشتہ باب میں بیان کی جا چکی ہے۔

۲ — حدود وقصاص میں مردوں ہی کی گواہی ضروری ہے۔ عورتوں کی گواہی معترنہیں۔امام زہری رحمہ اللہ کا بیان ہے کہ: ''رسول اللہ طالبۃ آئے ہے کہ عہد سے بیطریقہ چلا آرہا ہے کہ حدود میں عورتوں کی گواہی قبول نہ کی جائے'' (المدة نة الكبری ۱۹۲۸م) ''رسول اللہ طالبۃ آئے ہے کہ مرداور دوعورتوں کی گواہی جورتوں کی گواہی محتر ہے۔ سورۃ البقرۃ آبیت ۲۸۲ میں ارشاد پاک ہے: ''لی اگر دومرد نہ ہوں تو ایک مرداور دوعورتوں کی گواہی بھی معتبر ہے۔ سورۃ البقرۃ آبیت ۲۸۲ میں ارشاد پاک ہے: ''لی اگر دومرد نہ ہوں تو ایک مرداور دوعورتوں گی اور ایک مردی جگہ دوعورتوں کی ضرورت کی وجہ اس آبیت میں اللہ پاک نے بیان کردی ہے۔ فرمایا: '' تا کہ اگر ان دوعورتوں میں ہے کوئی بھی ایک بھول جائے تو ان میں سے ایک دومری کو یاد دلائے'' بعنی عورتوں کی قوت یادداشت کمزور ہوتی ہے۔ اس کی تلافی عدد کی زیادتی سے گی گئی ہے۔ دومری کو یاددلائے'' بعنی عورتوں کی قوت یادداشت کمزور ہوتی ہے۔ اس کی تلافی عدد کی زیادتی سے گی گئی ہے۔

ثم اعتبر عدد الشهود على أطوار، ووزَّعَهَا على أنواع الحقوق:

فالزنا: لايَشِت إلا بأربعة شهداء، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿وَالَّذِيْنَ يَرْمُوْنَ الْمُحْصَنَاتِ، ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ ﴾ الآية، وقد ذُكر سببُ مشروعيةِ هذامن قبلُ.

ولا يُعتبر في القصاص والحدود إلا شهادة رجلين، والأصل فيه قول الزهرى رحمه الله تعالى: "جرتِ السنة من عهدِ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم أن لاتُقبل شهادة النساء في الحدود" ويُعتبر في الحقوق المالية شهادة رجل وامر أتين، والأصلُ فيه قولُه تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُوْنَا رَجُلَيْنَ فَرَجُلٌ وَّامُرا أَتَانِ ﴾ وقد نَبَّه الله تعالى على سبب مشروعية الكثرة في جانب النساء، فقال: ﴿ أَنْ تَضِلُ إِحْدَاهُمَا اللهُ عَلى سبب مشروعية الكثرة في جانب النساء، فقال: ﴿ أَنْ تَضِلُ إِحْدَاهُمَا اللهُ عَرى ﴾ يعنى هن ناقصات العقل، فلابد من جبر هذا النقصان بزيادة العدد.

تر جمیہ: پھرلحاظ کیا گواہوں کی تعداد کامختلف طریقوں ہے،اوران طریقوں کوحقوق کی انواع پرتقسیم کیا...لیعنی حرفت کا میں کا کسی عورتیں ناقص انعقل ہیں یعنی ان کی یا دواشت کمزور ہے۔ پس ضروری ہے اس کمی کی تلافی کرنا تعداد کی زیادتی کے ذریعہ۔ کھ

## ایک گواہ کے ساتھ مدعی کی شم کے ذریعہ فیصلہ کرنے کی وجہ

حدیث — حضرت ابن عباس رضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ رسول الله عَلاَیْتَوَائِیمُ نے شم اور گواہ کے ذریعہ فیصلہ فر مایا (رواہ مسلم، مشکو قرحدیث ۳۷۶۳)

تشری مدی کے پاس ایک ہی گواہ ہوتو اموال میں فیصلہ کرنے کا ایک طریقہ یہ بھی ہے کہ دوسرے گواہ کی جگہ مدی سے فتی الجملہ دعوی سے تشم کی جائے ، اور اس کے حق میں فیصلہ کیا جائے۔ کیونکہ اس کے پاس ایک معتبر گواہ تو ہے، جس سے فی الجملہ دعوی ثابت ہوتا ہے۔ پس جب گواہ کے ساتھ اس کی قسم مل جائے گی تو دعوی مضبوط ہوجائے گا۔ اور مدعی کے حق میں فیصلہ کرنا درست ہوجائے گا۔ اور مدعی کے حق میں فیصلہ کرنا درست ہوجائے گا۔ ور مدی ہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ حدیث نے اس معاملہ میں تو تع کیا ہے۔ یعنی قسم کے ماتھ ایک معتبر گواہ بھی کافی ہے۔

فائدہ: فیصلہ کا پیطر یقد ائمہ ثلاثہ کے نزدیک صرف حقوق واموال میں معتبر ہے۔ نکاح وطلاق اور حدود وقصاص میں معتبر نہیں۔ اور احناف کے نزدیک مطلقاً معتبر نہیں۔ کیونکہ کتاب اللہ پراضافہ خبر مشہور ہی ہے ہوسکتا ہے۔ اور بیخبر واحد ہے۔ اور حدیث: البیسنة عملی المدعی، والیسمین علی من أنکو کے بھی خلاف ہے۔ اور اُس حکمت ہے بھی ہم آ ہنگ نہیں جے شاہ صاحب ابھی بیان کر چکے ہیں کہ قسم ظاہر واستصحاب ہی پرکھائی جاتی ہے۔ اور اس کا ایک مرتبہ مدعی علیہ کے حق میں اعتبار نہیں کیا جاسکتا۔

#### گواہوں کا تز کیہضروری ہونے کی وجہ

تعامل بیرچلا آرہاہے کہ جب کوئی شک کی بات ہوتو دونوں گواہوں کا تزکیہ کیا جائے۔ بینی ان کا عادل ( دیندار ) اور صادق ہونامعلوم کیا جائے۔ کیونکہ گواہوں کی گواہی ان کی ان صفات کی وجہ ہی سے معتبر قرار دی گئی ہے جوصد ق کو کذب پرتر جیح دینے والی ہیں۔ پس شک کی صورت میں ان کی تحقیق ضروری ہے۔

#### فتم کو بھاری کرنے کا طریقہ اوراس کی وجہ

اور یہ بھی تعامل چلا آرہا ہے کہ اگر کوئی شک کی بات ہوتو زمان ومکان اورالفاظ کے ذریعی تعامل کی بھاری کیا جائے۔ کیونکہ تسم کے ساتھ مدعی علیہ کی بات اسی لئے قبول کی جاتی ہے کہ وہ صدقِ خبر کا ایک قرینہ ہے۔ کیونکہ دیندار مسلمان جھوٹی قشم کھانے کی ہمت نہیں کرسکتا۔ پس جب کوئی شک کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی مست کی ہات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی سے کہ کوئی تو کہ کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی مست کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید مصبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید کومزید مضبوط کر لینا مناسب ہے۔ اور اس کی بات ہوتو اس قرینہ کومزید کی بات ہوتو اس قرینہ کے بات کی بات ہوتو اس قرینہ کی بات ہوتو اس قرین ہوتو اس کی بات ہوتو اس قرینہ کی بات ہوتو اس کی باتو ہوتو اس کی باتوں ہوتو ہوتو کی باتوں ہوتوں ہ

صورت يهي ہے كفتم كو بھارى كياجائے - يس:

ا — الفاظ کے ذریعی تھاری کرنے کا طریقہ بیہے کہ تئم میں اساءوصفات کا اضافہ کیا جائے۔اوراس کی دلیل بیہ حدیث شریف ہے:

حدیث — حضرت ابن عباس رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ نبی مِیَاللَّهُ اِیک مُخص کوشم کھلائی۔ فرمایا: ''اس اللّه کی قشم کھاؤ جس کے سواکوئی معبود نہیں کہ مدعی کے لئے تیرے پاس کوئی چیز نہیں'' (مشکوۃ حدیث ۲۷۷۳) اوراس کے مانند دیگر صفات کا اضافہ کیا جائے۔

۲ — اوروقت کے ذریعیتم بھاری کرنے کاطریقہ بیہ کے عصر کی نماز کے بعد تشم کھلائی جائے۔اوراس کی دلیل سورة المائدہ آیت ۱۰ میں ارشاد پاک ہے: ''تم ان دونوں کو نماز کے بعد روکو' اور نماز کی تفسیر عصر سے کی گئی ہے۔اور حضرت المائدہ آیت ۱۰ میں ارشاد پاک ہے: ''تم ان دونوں کو نماز کے بعد روکو' اور نماز کی تفسیر عصر سے کی گئی ہے۔اور حضرت المومویٰ اشعری رضی اللہ عنہ نے بھی ایک واقعہ میں عصر کے بعد تشم کھلائی ہے (در منثور ۳۳۳)

"— اورجگہ کے ذریعے تنم بھاری کرنے کاطریقہ بیہ کہ کہ مکرمہ میں حجراسوداورمقام ابراہیم کے درمیان تنم کھلائی جائے، مدینہ منورہ میں منبر نبوی کے پاس، اور دیگر شہروں میں جامع مسجد کے منبر کے پاس قتم کھلائی جائے۔ کیونکہ پہلی دو جائے، مدینہ منورہ میں جامع مسجد کے منبر کے پاس قتم کھلائی جائے۔ کیونکہ پہلی دو جگہوں کی فضیلت وارد ہموئی ہے۔اوران جگہوں میں جھوٹ بولتا بھاری گناہ ہے۔

وقضى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم بشاهدويمين؛ وذلك: لأن الشاهد العدلَ، إذا لَحِقَ معه اليمينُ تأكّد الأمرُ؛ وأمرُ الشهادات لابد فيه من توسِعَة.

وجرتِ السنةُ: أنه إذا كان رَيْبٌ زُكِّيَ الشاهدان؛ وذلك: لأن شهادتَهما إنما اعتُبرت من جهة صفاتهما المرجِّحَةِ للصدق على الكذب، فلا بد من تَبَيِّنِهَا.

وجرتِ السنة: أنه إذا كان رَيْبٌ غُلِّظَتِ الأيمانُ بالزمان، والمكان، واللفظ؛ وذلك: لأن الأيمان إنما صارت دليلًا على صدق الخبر من جهة اقترانِ قرينةٍ، تدل على أنه لايُقْدِمُ على الكذب معها؛ فكان حقُها- إذا كان زيادةُ ريب- طلبَ قوةِ القرائن.

فاللفظ: زيادةُ الأسماء والصفات، والأصلُ فيه قولُه صلى الله عليه وسلم: "احْلِفُ بالله الذي لا إِلَه إلا هو، عالمُ الغيب والشهادة" ونحوُ ذلك.

و الزمان: أن يحلُّف بعد العصر، لقوله تعالى: ﴿ تَحْبِسُوْنَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلَاقِ ﴾

والمكانُ: أن يقام بين الركن والمقام، إن كان بمكة؛ وعند منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم، إن كان بالمدينة؛ وعند المنبر في سائر البلدان، لورود فضلِ هذه الأمكنة، وتغليظِ الكذب عندها. ترجمہ: زیادہ ترواضح ہے۔ ایک جملہ کا ترجمہ بیہ ہے: اوروہ بات یعنی قتم کو بھاری کرنااس لئے ہے کہ قتمیں دلیل بنی بیں خبر کے سچے ہونے گی: کسی ایسے قریبنہ کے ملنے کی جہت ہی ہے جواس بات پر دلالت کرتا ہو کہ وہ ( فتم کھانے والا ) جھوٹ پراقدام نہیں کرے گا اُن قسموں کے ساتھ ۔ پس قسموں کا حق تھا ۔ جب شک زیادہ ہو ۔ قرائن کی قوت طلب کرنا یعنی اس قریبۂ کومزید مضبوط کر لینا۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# احكام قضاء كى خلاف ورزى پرسخت وعيديں اوراس كى وجه

الله تعالیٰ نے مقدمات فیصل کرنے کے لئے ،اور واقعہ کی حقیقت جانے کے لئے جواحکام مقرر کئے ہیں،ان کی خلاف ورزی پر سخت وعیدیں سنائی ہیں وہ خلاف ورزیاں اوران پر وعیدیں درج ذیل ہیں:

— گواہی چھپانا سخت گناہ ہے۔ سورۃ البقرۃ آیت ۲۸۳ میں ارشاد پاک ہے:''اورگواہی مت چھپاؤ،اور جوشخص گواہی چھپائے گااس کا دل مجرم ہوگا'' یعنی بیکوئی سرسری گناہ نہیں، بلکہ دل کی حالت بگاڑ دینے والا کبیرہ گناہ ہے۔ جو شخص کسی معاملہ کی حقیقت سے واقف ہے،اور وہ معاملہ عدالت میں پہنچے گیا ہے،اور صاحب حق کاحق ضائع ہونے کا اندیشہ ہے تواس پر گواہی دیناواجب ہے۔

• (٣) — جھوٹی گواہی دینابہت بڑا گناہ ہے۔ نبی ﷺ نے اس کو بڑے گناہوں میں شار کیا ہے۔ارشادفر مایا:'' کبیرہ گناہ:اللّٰہ کے ساتھ شریک ٹھبرانا، والدین کی نافر مانی کرنا، کسی شخص کوتل کرنااور جھوٹی گواہی دینا ہیں (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۵۰وا ۱۹ باب الکبائر)اورا بوداؤد کی ایک حدیث میں جھوٹی گواہی کوشرک کے برابر قرار دیا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۷۷۹)

— مدعی علیہ کا جھوٹی قسم کھانا بھی تباہ کردینے والا گناہ ہے۔ نبی ﷺ کا ارشاد ہے: ''جس شخص نے روکی ہوئی قسم کھائی بعنی جب مقدمہ میں مدعی علیہ کی طرف قسم متوجہ ہوئی تو اس نے قسم کھائی درانحالیکہ وہ اس میں بدکار (جھوٹا) ہے، تاکہ وہ اس کے ذریعہ کس مسلمان کاحق مار لے یعنی اپنے حق میں فیصلہ کرا لے، تو وہ قیامت کے دن اللہ تعالی ہے اس حال میں ملاقات کرے گا کہ وہ اس پرغضبناک ہونگے'' (مشکوۃ حدیث 80))

﴿ حِمُونَا دَعُوى دَائِرُ كَرَنَاحِرَام ہے۔ رسول الله صِلْلِغَوْلَيَام كارشاد ہے: '' جس نے کسی ایسی چیز كا دعوی کیا جواس کی نہیں ہے تو وہ ہم میں سے نہیں!اور چاہئے کہ وہ اپناٹھ كانہ جہنم میں بنالے' (مقلوۃ حدیث ۲۵ میں) رسول الله صِلْلَغَوْلَیَام كا به ہم میں سے نہیں یعنی ہماری جماعت سے خارج ہے، اور اس كا ٹھ كانہ جہنم ہے: بڑی شخت وعیدیں ہے۔اللہ كی پناہ!

۵ — قاضی کے فیصلہ کی وجہ سے كوئی چیز لینا، حالانكہ وہ اس کی نہیں، تو یہ بھی سنگین جرم اور حرام كھانا ہے۔قاضی کے فیصلہ سے وہ چیز اس کے لئے جائز نہیں ہوگئے۔ نبی سِلْلْفَاؤَیَم كا ارشاد ہے: ''میں ایک انسان ہی ہوں یعنی مجھے پوشیدہ چیزوں فیصلہ سے وہ چیز اس کے لئے جائز نہیں ہوگئے۔ نبی سِلْلْفَاؤَیم كا ارشاد ہے: ''میں ایک انسان ہی ہوں یعنی مجھے پوشیدہ چیزوں فیصلہ سے وہ چیز اس کے لئے جائز نہیں ہوگئے۔ نبی سِلْلْفَاؤَیم كا ارشاد ہے: ''میں ایک انسان ہی ہوں یعنی مجھے پوشیدہ چیزوں اسے میں ایک انسان ہی ہوں یعنی مجھے پوشیدہ چیزوں

کاعلم نہیں۔اورتم لوگ میرے پاس اپنے مقدمات لاتے ہو۔اور ہوسکتا ہے کہتم میں سے کوئی شخص چرب زبانی سے اپنی ریل پیش کرے۔اور میں اس کے حق میں فیصلہ کر دول ،تو جس کے لئے میں نے اس کے بھائی کی چیز کا فیصلہ کیا ہے ، وہ اس کو ہرگز نہ لے۔میں نے اس کوجہنم کا ایک ٹکڑا ہی کاٹ کر دیا ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۳۷۱)

آب جھکڑے کی عادت اور مقدمہ بازی کی خوخت مبغوض خصلت ہے۔ اس سے باہمی تعلقات خراب ہوتے ہیں رسول اللہ مطالفہ کیا ارشاد ہے: '' اللہ تعالیٰ کے نزد یک مبغوض ترین شخص جھکڑا اولڑا کو ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۲۵۱۱) اور ایک حدیث میں جن وباطل دونوں ہی میں جھکڑا جھوڑنے والے کے لئے نبی مطالفہ کیا ہے احراف میں ایک محل کی صفانت کی ہے (ابوداوَد حدیث ۲۸۰۰) اور بیف بیات دوجہ ہے ہے: ایک: بیعالی ظرفی کی بات ہے۔ اور عالی ظرفی چار بنیادی کمالات میں ہے (رحمۃ اللہ ۱۳۵۱) دوم بار ہااییا ہوتا ہے کہ ایک جیز میں آدمی کا حق نہیں ہوتا۔ اور وہ خیال کرتا ہے کہ اسکاحق ہے۔ اور مقدمہ کرکے وہ چیز حاصل کر لیتا ہے، اس وہ حرام کھا تاہے اور گذری کا دوتا ہے۔ ایسے گنا ہوں سے اجتناب کی بس ایک ہی صورت ہے کہ آدمی حق وباطل دونوں ہی میں جھگڑا نہ کرنے کی خوبنا لے۔

احكام قضاء كى مذكوره بالاخلاف ورزيوں پرتين وجوه ہے وعيديں سنائي گئي ہيں:

پہلی وجہ: ایسے عمل پرافتدام کرنا جس سے اللہ تعالی نے روکا ہے، اور جس کی تخت ممانعت آئی ہے: پر ہیز گاری کی کمی اوراللہ کے سامنے ہے باکی اور جسارت کی دلیل ہے۔ اور بیا یک جذبہ ً پنہانی ہے، جس کی تر جمانی بیخلاف ورزیاں کرتی ہیں۔اس لئے مظینہ کواصل علت کی جگہ رکھ کراس پر تھم دائر کیا گیا ہے۔ اور ہے باکی اور جسارت کی جوسز اہے وہ ان خلاف ورزیوں کے لئے ثابت کی گئی ہے۔ اور وہ سزادخول نار کا وجوب اور جنت سے محرومی وغیرہ ہے۔

دوسری وجہ: بیخلاف ورزیاں لوگوں پرظلم کی کوشش ہیں۔اور چوری اورڈا کہ زنی کے مترادف ہیں۔ یا چورکو چوری کرنے کے طرح ہیں۔پس نظام عالَم خراب کرنے والوں پرجو کرنے کے لئے مال بتلانے جیسی ہیں، یاراہ زنوں کا تغاون کرنے کی طرح ہیں۔پس نظام عالَم خراب کرنے والوں پرجو اللہ تغالی، ملائکہ اور نیک لوگوں کی لعنتیں برستی ہیں وہ ان کی طرف متوجہ ہوتی ہیں،اوران کودوزخ کا مستحق بناتی ہیں۔ تیسری وجہ:اللہ تغالی نے بندوں کے لئے جواحکام مشروع کئے ہیں: پیخلاف ورزیاں ان کی مخالفت ہیں۔اوراللہ تغالی نے ہ

جوشر بعت نازل فرمائی ہے،اوران کے ذریعہ جن احکام گورواج دیا ہے: بیا عمال ان میں روڑاا ٹکاتے ہیں۔ مثلاً مقدمات میں گواہیاں اور قسمیں اس کئے مشروع کی گئی ہیں کہ حقیقت حال کا پہتہ چلے اور صورت حال واضح ہو۔ پس اگر جھوٹی گواہی اور جھوٹی فتم کارواج چل پڑے گا تو شریعت نازل کرنے کا مقصد ہی فوت ہوجائے گا ،اس کئے ایسے لوگوں کو شخت وعیدیں سنائی گئی ہیں۔ نوٹ بشرح میں متن کے مضامین میں تقدیم و تا خیر کی گئی ہے۔ اس کا خیال رکھیں۔

ثم وقعت الحاجةُ أن يُرَهَّبَ الناسُ أشدَّ ترهيبٍ من أن يَجْتَرِءُوا على خلاف ما شرعَ الله لهم لفصل القضايا ومعرفةِ جلية الحال؛ والأصلُ في تلك الترهيبات ثلاثةُ أشياء: أحدها: أن الإقدام عملى فعلٍ نَهى اللّهُ تعالى عنه، وغَلَّظَ في النهى: دليلُ قلةِ الورع، والاجتراءِ عملى الله، فأدير حكم الاجتراء على هذه الأشياء، وأُثبت لها أثَرُه، مثلَ وجوبِ دخول النار، وتحريم الجنة، ونحو ذلك.

والثانى: أن ذلك سعنى في الظلم، وبمنزلة السرقة وقطع الطريق، أو بمنزلة دَلالةِ السارق على الشعاة في على السعاة في المرض الله الله الله على السعاة في الأرض بالفساد: إلى هذا العاصى، فاستُحِقَّ النارِّ.

والثالث: أنه مخالفة لما شَرَعَ الله لعباده، وسعى في سدِّ جَرَيَانِه على ما أراد الله في شرائعه، فإن اليمين إنما شُرعت مُعَرِّفَةً للحق، والبينة إنما شُرعت مُبَيِّنَةً لجلية الحال؛ فإن جرت السنة بزور الشهادة والأيمان انسَدَّ بابُ المصلحةِ المرعية.

فمن ذلك: كتمان الشهادة، لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَكُتُمُهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ﴾ ومنها: شهادة الزور، لِعَدّهِ عليه السلام من الكبائر شهادة الزور.

ومنها: اليمينُ الكاذبةُ، لقوله صلى الله عليه وسلم: " من حلف على يمينِ صبرٍ، وهو فيها فاجر، ليقتطع بها حقَّ امرىءٍ مسلم: لقى الله تعالى يوم القيامة وهو عليه غضبان"

ومنها: الدعوى الكاذبة، لقوله صلى الله عليه وسلم: " من ادعى ماليس له فليس منا، وليتبوأ مقعده من النار"

ومنها: الأخـذ لـقـضـاء القاضي، وليس له الحقُّ ، لقوله صلى الله عليه وسلم: " إنما أنا بشر مثلكم، وإنكم تختصِمون إليَّ "الحديث.

ومنها: الاعتياد بالمجادلة ورفع القضية، فإن ذلك لا يخلو من إفساد ذات البين، لقوله صلى الله عليه وسلم: "إن أبغض الرجال إلى الله الألدُّ الحَصِمُ"؛ ورَغَبَ لمن ترك المخاصمة في المحق والباطل جميعاً، فإن ذلك مُطَاوَعَة لداعية السماحة؛ وأيضًا: كثيرًا مَّالايكون الحقُّ له، ويَظُنُّ أن الحقَّ له، فلا يخرج عن العهدة باليقين، إلا إذا وَطَّنَ نفسَه على ترك الخصومة في الحق والباطل جميعًا.

ترجمہ: پھرضرورت پیش آئی کہلوگ خوف زدہ کئے جائیں بہت زیادہ خوف زدہ کرنا: اس بات سے کہوہ جسارت کریں اس بات سے کہوہ جسارت کریں اس بات کے خلاف جواللہ نعالی نے ان کے لئے مشروع کی ہے قضیوں کے فیصلے اور حقیقت حال کو جانے کے لئے لیعنی جھوٹی گوائی اور جھوٹی قتم کھانے پروعیدیں سنانا ضروری ہے۔اوران ڈراؤں میں بنیادی چیزیں تین ہیں لیعنی وہ وعیدیں میں جنیادی چیزیں تین ہیں لیعنی وہ وعیدیں

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

# مجهى قبضه وجهز بيح موتاب

حدیث حصرت جابر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ دو قصوں نے ایک جانور (او مٹنی) میں دعوی کیا۔ اور ہرا یک نے گواہ قائم کئے کہ وہ اس کا ہے، اس نے اس کوجنوایا ہے۔ یعنی اس کی مال کواس نے گا بھن کرایا ہے اور وہ اس کے مملوکہ جانور سے بیدا ہوا ہے۔ پس نبی عِلاَئعَائِیْم نے اس فحص کے لئے اس کا فیصلہ کیا جس کے قبضہ میں وہ جانور تھا (مشکوۃ حدیث ۲۷۷۱)

تشریح: اس فیصلہ کی دو بنیادیں ہوسکتی ہیں: ایک: یہ کہ جب دونوں دلیلیں (گواہیاں) ایک دوسرے کے معارض ہوئیں تو دونوں بریکار ہوگئیں۔ پس جانور حسب سابق قابض کے پاس باقی رہا۔ کیونکہ کوئی چیزاس کے قبضہ کی تر دید کرنے والی نہیں۔ دوم: دودلیلوں میں سے ایک دلیل یعنی قابض کے پاس جانی طاہر یعنی قبضہ سے مؤید (قوی) ہوگئے، پس اس کو والی نہیں۔ دوم: دودلیلوں میں سے ایک دلیل یعنی قابض کے گواہ دلیل ظاہر یعنی قبضہ سے مؤید (قوی) ہوگئے، پس اس کو ترجے دی گئی۔

قائدہ: دعویٰ نتاج کی صورت میں مسئلہ اجماعی ہے۔ باقی صورتوں میں اختلاف ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھیں شامی (۲۹۰:۴۰ کتاب الدعوی، باب دعوی الرجلین)



وفي الحديث: " أن رجلين تَـدَاعَيا دابةً، فأقام كلُّ واحد منهما البينةَ: أنها دابتُه، نَتَجَهَا، فقضي بها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم للذي في يده"

أقول: والسر في ذلك: أن الحجتين لما تعارضَتَا تساقطتا، فبقى المتاع في يد صاحب القبض، لعدم ما يقتضى ردَّه، أو نقول: اعتضدت إحدى البينتين بالدليل الظاهر، وهو القبض، فَرُجِّحَتْ.

ترجمہ: اوررازاس فیصلہ میں بیہے کہ(۱) دونوں دلیلیں جب ایک دوسرے کے معارض ہو کیں تو دونوں ساقط ہوگئیں۔ پس سامان قابض کے ہاتھ میں باتی رہا، اس چیز کے نہ ہونے کی وجہ سے جو قبضہ کے ردکو چاہتی ہے(۲) یا ہم کہیں: دونوں گواہیوں میں سے ایک گواہی دلیل ظاہر (استصحاب) سے قوی ہوئی۔اور دلیل ظاہر قبضہ ہے، پس وہ ترجیح دی گئی۔ کھ

# دوسرامقام منصفانہ فیصلوں کے لئے اصول

مباح الاصل چیزوں میں وجہ ترجیح تلاش کی جائے ،اور معاملات میں عرف وعادت کالحاظ کیا جائے۔
منصفانہ فیصلہ کرنے کے لئے بھی نبی ﷺ نے چنداصول مشروع فرمائے ہیں، جن کی طرف رجوع کیا جائے یعنی
ان اصولوں کو پیش نظرر کھ کرمقد مات کے فیصلے کئے جائیں۔اوران اصولوں کا خلاصہ یہ ہے کہ جب واقعہ کی حقیقت معلوم
ہوجائے تو غور کیا جائے کہ معاملہ کی نوعیت کیا ہے؟ کیونکہ نزاعات دوطرح کی چیزوں میں پیش آتے ہیں: مباح الاصل
چیزوں میں اورایسی چیز میں جس میں کوئی عقد ہوا ہو۔ پس:

ا — اگرنزاع کسی ایسے امر میں ہواہے جو دراصل مباح ہے قو وجہ ترجیح تلاش کی جائے۔ اوراس کے مطابق فیصلہ کیا جائے۔ اور وجوہ ترجیح تین ہو علی ہیں:

(الف) کسی ایسے وصف ِزائد کو بنائے حکم بنایا جائے جس میں مسلمانوں کا اور اس چیز کا فائدہ ہو۔ جیسے حضرات علی وزید وجعفر رضی اللہ عنہم میں حضرت حمز ہ رضی اللہ عنہ کی صاحب زادی کی پرورش میں نزاع ہوا آپ نے حضرت جعفر رضی اللہ عنہ کے گھر میں بچی کی ماسی (ماں جیسی) ہونے کی وجہ ہے ، پرورش کاحق ان کو دیا۔ بیہ وصف بچی کے لئے مفید ہے۔ اور مسلمانوں کے لئے بھی اس میں بہتری ہے۔ (ب)یاسبقت (پہلے قبضہ کرنے) کو بناء تھم بنایا جائے۔ حدیث میں ہے :مِنی مُناخُ من سَبَق َ بَمنی میں جو پہلے پہنچ کرجگہ پکڑ لےوہ اس کی قیام گاہ ہے (ترندی)اور حدیث میں ہے :مین أذَّ نَ فہو یہ قیہم : جِس نے اذان دی وہی تکبیر کے (مشکوۃ حدیث ۱۴۸)

(خ) یا قرعداندازی کی جائے تا کہ کسی کادل نہ دُ کھے۔ حدیث میں ہے کہ اگر لوگ اس تواب کو جان لیس جواذان دیے میں اور پہلی صف میں نماز پڑھنے میں ہے، پھر قرعداندازی کے علاوہ کوئی ترجیح کی صورت نہ ہوتو وہ ضرور قرعداندازی کے علاوہ کوئی ترجیح کی صورت نہ ہوتو وہ ضرور قرعداندازی کریں (مشکوۃ حدیث ۱۲۸) اور حدیث میں ہے کہ جب نبی طِلاَئِیَا کی سفر کا ارادہ فرماتے تو ازواج میں قرعہ ڈالتے، جس کانام نکاتا اس کوساتھ لیے جاتے (مشکوۃ حدیث ۳۲۳۳ بابالقسم کتاب النکاح)

وأما المقام الثاني : فشرع النبيُّ صلى الله عليه وسلم فيه أصولًا يُرَجع إليها. والجملة في ذلك: أن جلية الحال إذا كانت معلومةً، فالنزاع يكون:

[١] إما في طلب كل واحد شيئًا هو مباح في الأصل، وحكمُه: إبْدَاءُ الترجيح:

[الف] إما بزيادة صفةٍ، يكون فيها نفعٌ للمسلمِين ولذلك الشيئ.

[ب] أو سَبْقِ أحدهما إليه.

[ج] أو بالقرعة.

مثالُه: قنضية زيد وعلى وجعفر رضى الله عنهم فى حِضِانة بنتِ حمزة رضى الله عنه، فقضى بها لِجعفرٍ رضى الله عنه، فقضى بها لِجعفرٍ رضى الله عنه، وقال: "الخالة أم!". وقولُه صلى الله عليه وسلم فى الأذان: "لاَسْتَهَمُوْا" وكان صلى الله عليه وسلم إذا أراد سفرًا أقرع بين نسائه.

[٢] وإما أن يكون هنالك سابقةٌ من عقد، أو غصب: يدَّعي كلُّ واحد أنه أحقُّ، ويكون لكل واحد شبهةٌ؛ وحكمُه: اتباع العرفِ والعادةِ المسلَّمة عند جمهور الناس، يُفَسَّرُ الأقاريرُ و ألفاظَ العقود بما عند جمهورهم من المعنى، ويُعَرِّفَ الإضرارَ وغيره بما عندهم. مثالُه : قضية البراء بن عازب: دخلت ناقته حائطا، فأفسدت فيه، وادعى كل واحد أنه

معذور، فقضى بما هو المعروف من عادتهم: من حفظ أهل الحوائط أموالَهم بالنهار، وحفظِ أهل المواشى مواشِيَهم بالليل.

ترجمہ: اوررہادوسرامقام: پس نبی سِلِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ ا

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# پانچ ہمہ گیرعدالتی ضا بطے

چند ہمہ گیرعدالتی ضوابط ہیں جن پر بہت سے احکام کامدار ہے۔وہ درج ذیل ہیں:

پہلاضابطہ — نفع بعوض تاوان ہے — اس کی اصل بی حدیث ہے: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ ایک خص نے غلام خریدا۔ وہ اس کے پاس عرصہ تک رہا۔ پھر اس میں کوئی عیب ظاہر ہوا۔ مشتری نے اس کو والیس کرنا عاہا۔ یہ مقدمہ دربار نبوی میں آیا۔ آپ نے والیسی کا فیصلہ فر مایا۔ بائع کہنے لگا: یارسول اللہ! مشتری نے میرے غلام کے واریعہ کمائی کی ہے پس وہ آمدنی بھی مجھے ملنی چاہئے۔ آپ نے فر مایا: ''آمدنی نقصان برداشت کرنے کے عوض میں ہے' وریعہ کمائی کی ہے پس وہ آمدنی بھی جھے ملنی چاہئے۔ آپ نے فر مایا: ''آمدنی نقصان برداشت کرنے کے عوض میں ہے' یعنی اگر عیب ظاہر ہونے اور واپس کرنے ہے پہلے غلام مرجاتا تو مشتری کا نقصان ہوتا، پس اس زمانہ کی آمدنی بھی اس کی اس کی وجہ بیہ کہ کمنا فع کی تعیین میں بڑی دشواری ہوگی۔ اور ایک نیا جھاڑا کھڑا

﴿ الْكَوْرُ لِبَالْفَكَالِ ﴾

ہوجائے گا۔اس لئے منافع مشتری کاحق قرار دیئے گئے (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۱۹۰،۴۵)

دوسراضابطہ۔۔۔جومیراث وغیرہ زمانۂ جاہلیت میں تقسیم ہو چکی ہےاور زمانۂ جاہلیت میں جوخون ہوئے ہیں ،اور زمانۂ جاہلیت کےا یہے ہی دیگر معاملات سے اسلام کے بعد تعرض نہیں کیا جائے گا۔ان کواسی طرح برقر اررکھا جائے گا۔ اوراسلام کے بعدمعاملات:ازسرنوشروع ہوں گے۔اس کی اصل دوجدیثیں ہیں:

حدیث (۱) — رسول الله مِیلَانِیَایِیَمِیْ نے فرمایا: کلُّ قَسْم فی الجاهلیة فهو علی ما قُسِمَ، و کلُّ قَسْمِ أدری ه الإسلام فهو علی قَسْمِ الإسلام: ہروہ بوّارہ جوز مانهٔ جاہلیت میں ہو چکا، وہ ای طرح باقی رکھا جائے گا۔اور ہروہ قابل تقسیم چیز جس کوز مانهٔ اسلام نے پایاوہ اسلامی اصول پرتقسیم کی جائے گی (ابوداؤد صدیث ۲۹۱۴ کتاب الفرائض)

حدیث (۲) — رسول الله صِلاَیمَ اَیمَ اِی کُلُ دَمِ من دم الجاهلیة موضوع: جوبھی خون زمانہ جاہلیت میں ہوا ہوہ کا لعدم ہے (ابوداؤوصدیث ۳۳۳۳ کتاب البوع) اوراحناف کے نزدیک: لایک قتل مسلم بکافو بھی اسی باب سے ہے۔ جاسا کہ پہلے تفصیل سے بیان گیا جاچکا ہے۔ ہے۔ جسیا کہ پہلے تفصیل سے بیان گیا جاچکا ہے۔

تیسراضابطہ — قبضہ بے دلیل نہ ہٹایا جائے۔اور دلیلیں تین ہیں؛ گواہ ،اقراراور شم سے انکار — اس ضابطہ کی دلیل وہ حدیث ہے جوابھی گذری کے دوشخصوں نے ایک جانور کا دعوی کیا۔اور ہرایک نے گواہ پیش کئے۔ نبی مِتَالْاَتُوْکِیَا ﴿ فَعَالَمُ عَلَيْكُوْکِيَا ﴿ فَعَالِمُ عَلَيْكُوکِيَا ﴿ فَعَالِمُ عَلَيْكُوکِيَا ﴿ فَعَالِمُ عَلَيْكُوكِا لِمُعَلِّمُ اللّٰ عَلَيْكُولَةُ عَدِيثَ الْحَدِمِ كُلُ عَالْحِلُ مَا يَا (مَشَلُونَ حدیث الْحَدِم)

یمی ضابط استصحابِ حال کہلاتا ہے۔استصحاب کے معنی ہیں:بقاءُ ماکان علی ماکان اور الحکمُ علی أمر ثابتٍ فی وقت: بشبوت فی وقت آخر لیمنی جو چیز پہلے سے ثابت ہو،اس کوای حال پر برقر اررکھا جائے (تفصیل کے لئے دیکھیں شنخ احمد زرقاءر حمداللہ کی کتاب شرح القواعد الفقھیة قاعدہ نمبرم)

چوتھاضابط ۔ اگر کسی معاملہ میں تفتیش کی راہ مسدودہوجائے یعنی گواہ نہ ہوں، اور حقیقت حال جانے کی کوئی صورت نہ ہو، تو بات صاحب مال کی مانی جائے ، ورند دونوں فریق اپنی چیزیں پھیرلیں۔ اوراس کی دلیل بیحدیث ہے ، البیّه عَانِ إذا اختلفا، والمبیع قائم بعینه، ولیس بینهما بینة : فالقول ماقال البائع، أو یَتَرَادًانِ البیعَ یعنی بائع اور مشتری میں (مبیح یا تمن کی مقدار میں) اختلاف ہو، اور مبیع بحالہ قائم ہولیعنی ختم ہوگئی ہونہ اس میں تبدیلی واقع ہوئی ہو، اور کسی کے پاس بھی گواہ نہ ہوں، تو بائع کا قول قتم کے ساتھ معتبر ہوگا۔ اور اگر مشتری اس کی بات مانے کے لئے تیار نہ ہوتو دونوں بیج ختم کر دیں (مشکوۃ عدیث ۱۸۸ کتاب البیوع) تفصیل پہلے رحمۃ اللہ معنی گذر چکی ہے۔

پانچواں ضابطہ:عقد میں فریقین کوان کاحق پورا پورا دیا جائے اور دونوں کوعقد کی ذرمہ داریاں بھی پوری پوری اوڑھائی جائیں۔البتہ جو بات شریعت کےخلاف ہووہ تنی ہے۔اوراس کی دلیل بیصدیث ہے:''مسلمان اپنی طے کردہ دفعات پر ہیں،مگروہ دفعہ جو کسی حلال کوحرام یاکسی حرام کوحلال کرے''(تفصیل رحمۃ اللہ ۲۰۶۰ میں گذر چکی ہے)

#### یہ چندعدالتی ضابطے ہیں جورسول اللہ مِلائِیَا اللہ مِلائیَا اللہ مِلائیا ہے مقدمات کا منصفانہ فیصلہ کرنے کے لئے مشروع فرمائے ہیں۔

ومن القواعد المبنية عليها كثيرٌ من الأحكام:

[١] أن الغُنْمَ بالغُرْمِ، وأصلُه ما قضى النبيُّ صلى الله عليه وسلم أن الخَراج بالضَّمان، وذلك: لِعُسُّر ضبطِ المنافع.

[٢] وأن قَسْمَ الجاهلية ودماءَ ها، وماكان فيها، لا يُتَعَرَّضُ بها، وأن الأمر مستأنَفٌ بعدَها.

[٣] وأن اليد لاتُنقض إلا بدليل آخر، وهو أصلُ الاستصحاب.

[٤] وأنه إن انسد باب التفتيش، فالحكم أن يكون مايريده صاحب المال، أو يَتَرَادًا، والأصلُ فيه قولُه صلى الله عليه وسلم: " البَيِّعَان إذا اختلفا بينهما، والسلعة قائمة" الحديث.

[ه] وأن الأصل في كل عقد: أن يُوفِي لكل أحد، وعلى كل أحد، ما التزمَه بعقده، إلا أن يكون عقدًا نهى الشرع عنه، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم: "المسلمون على شروطهم، إلا شرطًا أحل حرامًا، أو حرم حلالًا"

فهذا نَبْذٌ مما شرع النبيُّ صلى الله عليه وسلم في المقام الثاني.

ترجمہ: اوران قواعد میں ہے جن پر بہت ہے احکام کا مدار ہے: (۱) یہ ہے کہ نفع بعوض تاوان ہے۔ اوراس کی دلیل وہ فیصلہ ہے جو نبی سِللِیُوَیِّیْلُ نے فرمایا کہ: '' آمدنی نقصان برداشت کرنے کے عوض میں ہے' اوروہ بات: منافع کے انضباط کی دشواری کی وجہ ہے ہے — (۲) اور یہ ہے کہ زمانۂ جاہلیت کی تقسیم ، اوراس زمانہ کا خون ، اور جو ہا تیں اس زمانہ کی ہیں: ان سے تعرض نہیں کیا جائے گا۔ اور یہ کہ زمانۂ جاہلیت کے بعد معاملہ از سرنو ہے — (۳) یہ ہے کہ قبضہ نہ تو راث کی ہیں ان سے تعرض نہیں کیا جائے گا۔ اور یہ کہ زمانۂ جاہلیت کے بعد معاملہ از سرنو ہے — (۳) یہ ہے کہ قبضہ نہ تو قبضہ جائے مگر دوسری دلیل کے ذریعے ، اوروہ استصحاب کی اصل ہے — (۳) اور یہ ہے کہ اگر نفتیش کا دروازہ بند ہوجائے تو حکم یہ ہے کہ اب وہ بات ہوگی جوصاحب مال (قابض) چا ہتا ہے ، یا دونوں اپنی چیزیں واپس پھیرلیں — (۵) اور یہ ہے کہ ہرایک کو پورا پورا دیا جائے ، اور ہرایک پر پورا پورا لازم کیا جائے گا: اس چیز کو جھے اس نے عقد ہیں اصل یہ ہے کہ ہرایک کو پورا پورا دیا جائے ، اور ہرایک پر پورا پورا لازم کیا جائے گا: اس چیز کو جھے اس نے عقد کے ذریعے سرلیا ہے۔ مگر یہ کہ کوئی عقد ایسا ہوجس سے شریعت نے روکا ہے۔

# پانچ نبوی فیصلے

احادیث میں چندوا قعات اوران میں رسول الله صَاللهُ الله صَاللهُ الله عَلَيْهِ کے فصلے مروی ہیں، جودرج ذیل ہیں:



نبی طالقی کے اس واقعہ میں پگی کی پرورش کا فیصلہ حضرت جعفر رضی اللہ عنہ کے لئے کیا۔ اور وجہ ترجیح یہ بیان کی کہ
"خالہ مال ہی ہے!" اور حضرت جعفر کے حق میں فر مایا: اُشبہتَ خَلقی و خُلقی: آپ حلیہ اور اخلاق میں میرے مشابہ
ہیں! اور حضرت علیؓ کے حق میں فر مایا: اُنت منسی و اُنا منك : تم میرے ہم مزاج ہو، اور میں تمہارے مزاج کا ہوں! اور
حضرت زیدؓ کے حق میں فر مایا: اُنت اُخوا و مولان : آپ ہمارے دین بھائی اور ہمارے آزاد کردہ ہیں! تینوں خوش
ہوگئے، اور حبشہ والا ایک پیرکانا جی ناہے! (بخاری حدیث ۱۳۵۱مع الفتح)

دوسراواقعہ: نسب کے دعوی کے سلسلہ میں زمعہ کی باندی کے لڑکے کا ہے: حضرت سعد بن الی وقاص اور عبد بن زمعہ اس لڑکے کا جھڑ الیکر خدمت نبوی میں حاضر ہوئے۔ حضرت سعد ٹے کہا: یارسول اللہ! بیمیر ابھیں جا ہے۔ میرے بھائی علت ہہ کالڑکا ہے۔ انھوں نے مجھے اس کے لینے کی وصیت کی ہے اور عبد ٹے کہا: یارسول اللہ! بیمیر ابھائی ہے۔ جب میرے آبا اس کی ماں کو بیوی کے طور پر رکھتے تھے اس وقت بیدا ہوا ہے۔

اس واقعہ میں رسول اللہ صِلائِفَاؤَيِم نے بیہ فیصلہ فر مایا:''اے عبد! وہ تیرے لئے ہے۔نسب صاحب ِفراش سے ثابت ہوتا ہے۔اورزنا کی بناپرنسب کا دعوی کرنے والے کے لئے بیخرہے!''( بخاری حدیث ۲۲۱۸)

تیسراواقعہ: حضرت زبیراورایک انصاری کے درمیان حرّۃ کے نالے کے پانی کا ہے: آپ نے پہلے ایسا فیصلہ کیا جس میں دونوں کی رعایت تھی۔ فرمایا: '' زبیر! سینچائی کرولیعنی اپنے کھیت میں پانی پھرالو، پھر پڑوی کی طرف پانی جانے دو' انصاری کہنے لگا: یہ فیصلہ آپ نے اس لئے کیا کہ زبیر ؓ آپ کے پھو پی زاد بھائی ہیں! نینی آپ نے جانب داری سے کا م لیا۔ اس پر آپ کو غصہ آیا۔ اور حضرت زبیر ؓ کوان کا پوراحق دیتے ہوئے فرمایا: '' زبیر! سینچائی کرو، پھر پانی روکو، یہاں تک کہ کھیت مَن تک بھر جائے، پھر پڑوی کی طرف جانے دو' (مشکوۃ حدیث ۲۹۹۳)

چوتھا واقعہ: حضرت براءرضی اللہ عنہ کی اونٹنی کا ہے: وہ ایک انصاری کے باغ میں گھس گئی ،اوراس نے نقصان کیا۔ نبی

مِّلْالْنَوْلِيَّا لِمُنَا فِي فِيصِلْهُ فِر مايا: ''ارباب اموال (جا ندادوالوں) پردن میں ان کی حفاظت ضروری ہے،اورار باب مواشی پررات میں آن کی حفاظت ضروری ہے''(موطا۲:۲۷۷)

پانچواں واقعہ: شفعہ میں نزاع کے سلسلہ میں نبی ﷺ نے یہ فیصلہ فرمایا کہ شفعہ کاحق صرف اس جا کداد میں ہے جس کا ابھی بٹوارہ نہ ہوا ہو۔ پس جب بٹوارہ ہوجائے: سرحدیں قائم ہوجا ئیں ،اور راہیں جدا جدا کردی جا کیں تو اب شفعہ کاحق نہیں (اس فیصلہ کی مراد سمجھنے میں اختلاف ہوا ہے۔ تفصیل رحمۃ اللہ ۲۹۳، ۹۹۳ میں گذر چکی ہے ) شاہ صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں: ہم نے ان سب فیصلوں کی وجوہ پہلے بیان کردی ہیں۔

ومن القضايا التي قضى فيها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم:

[۱] قبضية بنتِ حمزة رضى الله عنه في الحِضانة: حيث قال على رضى الله عنه: بنتُ عمى، وأنا أخذتها؛ وقال زيد رضى الله عنه: بنتُ عمى، وخالتُها تحتى؛ وقال زيد رضى الله عنه: بنتُ عمى، الله عنه: بنتُ أخى، فقضى بها لجعفر رضى الله عنه، وقال: " الخالة بمنزلة الأم"

[٢] وقبضيةُ ابنِ وليدةِ زمعةَ في الدِّعْوَة: حيث قال سعد! إن أخى قد عَهِدَ إِلَى فيه؛ وقال عبد بن زمعة: ابنُ وليدةِ أبى، وُلد على فراشه؛ فقال صلى الله عليه وسلم:" هو لك يا عبدَ بنَ زمعةَ، الولد للفراش، وللعاهر الحجر"

[٣] وقضيةُ الزبير رضى الله عنه والأنصارى في شِرَاجِ الحَرَّةِ: فأشار صلى الله عليه وسلم إلى أمر لهما فيه سَعَة: "اسْقِ يا زبير، ثم أرسل إلى جارك" فعضب الأنصارى، فاستوعىٰ للزبير حقه، قال: "اخبس الماء حتى يرجع إلى الجدر"

[1] وقصية ناقة براء بن عازب رضى الله عنه: دخلت حائطًا لرجل من الأنصار، فأفسدت فيه، فقضى صلى الله عليه وسلم: "أن على أهل الأموال حفظها بالنهار، وعلى أهل المواشى حفظها بالليل"

[ه] وقضى صلى الله عليه وسلم بالشفعة فيما لم يُقسم، فإذا وقعت الحدودُ، وصُرِفت الطرق، فلاشفعة، وقد ذكرنا فيما سبق وجوهَ هذه القضايا.

### راستہ سات ہاتھ چوڑا حچھوڑنے کی وجہ

حدیث — رسول الله صَالِنَهُ عَلِیمٌ نے فر مایا:'' جبراستہ کے بارے میں تم میں اختلاف ہو، تواس کی چوڑائی سات ہاتھ رکھی جائے'' (مشکوۃ حدیث ۲۹۲۵ ہاب الشفعۃ )

تشری جب لوگ سی مباح زمین کوآباد کریں،اور وہاں شہر بسائیں،اور ان میں راستہ کے بارے میں اختلاف ہو۔
بعض چاہیں کہ راستہ شک رکھا جائے،اور وہ اپنی تعمیر آگے بڑھانا چاہیں،اور دوسرے انکار کریں،اور کہیں کہ راستہ کشادہ
رکھنا ضروری ہے،تو اس اختلاف کی صورت میں راستہ کم از کم سات ہاتھ چوڑ اچھوڑ اجائے۔اور اس کی وجہ یہ ہے کہ بھی دو
سواریاں (ٹرک،بوگی اور بار بردار اونٹ) آمنے سامنے آجاتی ہیں۔پس اگر راستہ سات ہاتھ چوڑ اہوگا تو دونوں سواریاں
بسہولت گذر جائیں گی،ورنہ تکلی ہوگی۔

## غصب کی زمین میں کاشت کرنے کا حکم

حدیث — رسول الله مِنالِیْوَاکِیْمِ نے فرمایا: ''جس نے کسی قوم کی زمین میں ،ان کی اجازت کے بغیر کاشت کی ، تواس کے لئے پیداوار میں سے پچھ نیس ،اوراس کے لئے اس کاخر چہہے'' (مشکوۃ حدیث ۲۹۷۹ باب المساقاۃ)

تشریخ: چونکہ پیداوار زمین کا نُماء ہے ، اس لئے ساری پیداوار زمین کے مالک کو ملے گی۔اور کاشتکار گویا زمین والے کامزدورہے۔پس اس کومزدوری اورد گیرمصارف (نیج کھادوغیرہ) ملیں گے۔

فائدہ: بید حضرت امام احمد رحمہ اللہ کی رائے ہے۔ اور امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک پیداوار کا شتکار کی ہے، اور زمین والے کو زمین کا کرایہ ملے گا۔ اور کا شتکار کے لئے زمین کے کرایے اور دیگر مصارف کے بقدر پیداوار حلال ہے۔ باقی پیداوار میں ملک خبیث ہے، اس لئے اس کا تصدق واجب ہے۔

امام ابوطنیفدر حمداللہ کی دلیل: حضرت مجاہدر حمداللہ کی آیک مرسل روایت ہے (اور حضرت مجاہد کی مرسل روایتیں بالا تفاق مقبول ہیں) فرماتے ہیں: نبی ﷺ کے زمانہ میں چار آ دمیوں نے ساجھا کیا: ایک نے کہا: نبج میرے ذمہ، دوسرے نے کہا: محنت میرے ذمہ، تیسرے نے کہا: زمین میری، چوشے نے کہا: ہل بیل میرے۔ اس طرح انھوں نے کھیتی کی۔ جب کھیتی تیار ہوئی (توان میں نزاع ہوا) اور وہ نبی ﷺ کے پاس آئے، آپ نے پیداوار کا نبج والے کے لئے فیصلہ کیا۔ اور محنت کرنے والے کومقررہ مزدوری دلوائی۔ اور ہل بیل والے کو یومیہ ایک در ہم دلوایا۔ اور زمین والے کو کیے نہیں دلوایا (کیونکہ بیغصب کا معاملہ نہیں تھا۔ اس کی اجازت سے کھیتی کی گئی تھی، اس لئے زمین کوعاریت قرار دیا) (طحاوی ۲۹۲۲۲ ہاب الزداعة فی أدض قوم الخ)



اور مذکورہ حدیث اولاً متکلم فیہ ہے۔ ابن التر کمانی نے الجو ہرائقی میں اس کے طرق پر مفصل بحث کی ہے (دیکھیں سنن بیہ قا ۱۳۶۶) ثانیاً: اس میں ملک طتیب سے تعرض ہے۔ ' اور اس کے لئے پیدا وار میں سے بچھ نہیں'' کا مطلب بیہ ہے کہ وہ اس کے لئے حلال وطیب نہیں۔ اور ' اس کے لئے اس کا خرچہ ہے'' کا مطلب بیہ ہے کہ زمین کے کرایہ اور دیگر مصارف کے بقدر پیدا وار اس کے لئے حلال وطیب ہے، باقی اس کے لئے حلال نہیں، اس کوصد قد کردے۔

اوراختلاف کی بناءاس پر ہے کہ پیداوار زمین کا نماء ہے یا بیچ کا؟ امام احمد رحمہ اللہ کے نزدیک زمین کا نماء ہے،اس لئے ان کے نزدیک ساری پیداوار زمین والے کی ہے،اوران کے نزدیک مذکورہ حدیث کا مطلب وہ ہے جوشاہ صاحب قدس سرۂ نے بیان کیا ہے۔اورامام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک پیداوار بیچ کا نماء ہے۔اوران کے نزدیک مذکورہ حدیث کا مطلب وہ ہے جوہم نے بیان کیا ہے۔واللہ اعلم

وقال صلى الله عليه وسلم: " إذا اختلفتم في الطريق، جُعِلَ عرضُه سبعةَ أذرع"

أقول: وذلك: أن الناس إذا عَمَّرُوا أرضًا مباحةً، فَتَمَصَّرُوا بها، واختلفوا في الطريق، فأراد بعضُهم أن يُضَيِّقَ الطريقَ، ويَبْنِيَ فيها، وأبي الآخرون ذلك، وقالوا: لابد للناس من طريق واسعةٍ: قُضى بأن يُجعل عرضُه سبعةً أذرع.

وذلك: لأنه لابد من مرور قطارين من الأبل، يمشى أحدهما إلى جانب، وثانيهما إلى الآخر، وإذا جاء ت زَامِلَةٌ من ههنا، وزاملةٌ من هنالك، فلابد من طريق تَسَعَهُما، وإلا كان الحرج، ومقدارٌ ذلك سبعة أذرع.

وقال صلى الله عليه وسلم: " من زرع في أرض قوم بغير إذنهم، فليس له من الزرع شيئ، وله نفقتُه"

أقول: جعله بمنزلة أجير، عَمِلَ له عملًا نافعًا؛ والله أعلم.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: اور وہ بات (سات ہاتھ چوڑ اراستہ چھوڑ نا) اس لئے ہے کہ جب لوگ کی مباح زمین کوآباد کرتے ہیں، اور وہ وہ ہاں بستے ہیں۔ اور ان میں راستہ کے متعلق اختلاف ہوجائے: پس ان کے بعض چاہیں کہ راستہ نگ کیا جائے، اور وہ اس راستہ میں تغییر کریں، اور دوسرے اس بات کا انکار کریں، اور کہیں: لوگوں کے لئے کشادہ راستہ ضروری ہوتا اس بات کا فیصلہ کیا جائے کہ راستہ کی چوڑ ائی سات ہاتھ رکھی جائے ۔ اور وہ بات اس لئے ہے کہ ضروری ہونوں کی دوقطاروں کا گذرنا، ایک: ایک جانب سے، اور دوسری جانب سے۔ اور جب ایک جانب سے ایک ہائی بار بردار اونٹ دوسری جانب سے آئے تو ضروری ہے کہ اتنار استہ ہوجود ونوں کے لئے کا فی بار بردار اونٹ دوسری جانب سے آئے تو ضروری ہے کہ اتنار استہ ہوجود ونوں کے لئے کا فی

ہوجائے،ورنہ نگی پیش آئے گی ،اوراس کی مقدارسات ہاتھ ہے۔

میں کہتا ہوں: نبی صَلاَیْتَ اِللَّمِیَ اِللَّا اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ اللللللْمُلِمُ اللللللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ الللللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلِمِي اللللللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُلُمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللل

باب \_\_\_\_

### جهاد كابيان

# مشروعيت جهادكي سلحتين

تمام ساوی شریعتوں میں جہاد کا تھم رہا ہے۔ کیونکہ اتم واکمل شریعت وہی ہے جس میں جہاد کا تھم ہو۔ اور اللہ کی تمام شریعتیں کا مل وکمل تھیں۔ اس لئے جہاد کا تھم تمام ساوی شریعتوں کا مشترک تھم ہے۔ اور جہاد کا تھم تین سامتوں ہے ہے۔

یہا مصلحت ۔ جہادا بمان کا ذریعہ ہے۔ اللہ تعالی بندوں کو جوا دکا مات دیتے ہیں۔ اور ان کی تعمیل کا مکلف بناتے ہیں تواس کی مثال الیں ہے کہ کسی آتا کے غلام بھار پڑیں ، اور وہ اپنے کسی مخصوص آدمی کو تھم دے کہ ان کو دواء بلاؤ۔

یس اگر وہ ان کو دوا پینے پر مجبور کرے ، اور زبر دئی دواء ان کے منہ میں ڈالے تو وہ تی بجانب ہوگا۔ مگر رحمت خداوندی نے جاہا کہ دواء کی عقلی حب ادر شہد کی فطری رغبت ایک جائیں ، تا کہ بھار غبت سے پیٹیں ، اور دواء کے ساتھ شہر بھی ملایا جائے ، تا کہ دواء کی عقلی محبت اور شہد کی فطری رغبت ایک دوسرے کے لئے باز و بن جائیں۔

اورلوگوں کی صورت حال یہ ہے کہ بہت سے لوگوں پر گھٹیا خواہشات، درندگی والی صفات اور حب ریاست کے شیطانی خیالات غالب آ جاتے ہیں۔اوران کے دلوں کے ساتھ ان کے اسلاف کی ریت رواج چھٹ جاتے ہیں۔اس لئے ایمان لانے کے فوائدان کی سمجھ میں نہیں آتے۔اور نبی علائق کی ایک کی جو تھی ، وہ اس کی تابعداری نہیں کرتے، خوہ اسلام کی خوبیوں میں غور کرتے ہیں۔ایسے لوگوں کے ساتھ مہر بانی بینیں ہے کہ ان پر ججت قائم کر کے ان کو چھوڑ دیا جائے۔ ان کے ساتھ مہر بانی ہی ہیں ہے کہ ان پر مجبور کیا جائے۔ دواء کا کڑوا گھونٹ جائے۔ ان کے ساتھ مہر بانی ہی ہی ہے کہ ان کی مرضی کے خلاف ان کو ایمان لانے پر مجبور کیا جائے۔ دواء کا کڑوا گھونٹ زبردتی ان کو پلایا جائے۔ یہی ان کے حق میں مفید ہے۔ اور اس کا طریقہ ہیہ ہے کہ جوان میں خت گیراور طاقتور ہیں ان کو جو تنے کہ دیا جائے ، یاان کا شیرازہ منتشر کردیا جائے اور ان کے اموال چھین لئے جائیں، تا کہ ان کی طاقت ٹوٹ جائے اور ورجہ بان کی روک ہٹ جائے گنوان کے انتباع واذ ناب اور ان کی آل اولا وایمان کی طرف اور وہ بہن ہوجائیں۔ اور جب ان کی روک ہٹ جائے گنوان کے انتباع واذ ناب اور ان کی آل اولا وایمان کی طرف مائی ہوگا ہوگھوں کے حووالا نامہ تحریر فرمایا تھا اس میں یہ بات ہے کہ مائی ہو تا ہو اس میں یہ بات ہے کہ اس میں یہ بات ہے کہ مائی ہوگی ، اور اطاعت قبول کرے گی۔ رسول اللہ میں بی بات ہے کہ میں سے بات ہو کی تو اس میں اس میں یہ بات ہو کی ساتھ میں بی بات ہو کی سے بات ہو کی ساتھ میں بی بات ہو کی سے بات ہو کی سے بات ہو کی ساتھ میں بی بات ہو کی سے بات ہو کی ساتھ میں بی بات ہو کی سے بات ہو بات ہو کی سے بات

﴿ الْحَازَةَ لِبَالْشِيَالِ ﴾ -

''اگرتونے ایمان قبول نہ کیا تو کاشتکاروں یعنی رعیت کا گناہ تیرے سر ہوگا!''( بخاری حدیث ے ) کیونکہ وہی ان کے ایمان کی راہ میں روڑ اہوگا۔اورایک دوسری حدیث میں جہاد کی اش سلحت کی طرف اشارہ آیا ہے۔ارشاد فر مایا:''اللہ تعالیٰ کو ان کی راہ میں روڑ اہوگا۔اورایک دوسری حدیث میں جنت میں داخل کئے جا ئیں گے!''(مشکوۃ حدیث ۲۹۲۰) یعنی وہ لوگ جہاد میں گرفتار ہوکر اسلامی معاشرہ میں آتے ہیں،اور اسلام کی خوبیوں سے آشنا ہوکر دولت ایمان سے بہرور ہوتے ہیں،اور جنت سے ہم کنار ہوتے ہیں،معلوم ہوا کہ جہاد لوگوں کے لئے ایمان کا ذریعہ ہے۔

دوسری صلحت — جہاد کے ذریعہ اللہ تعالیٰ و نیا کوسنوارتے ہیں — انسانوں پراللہ تعالیٰ کی سب ہے بڑی مہر بانی بیہ ہے کہ ان کونیکوکاری کی راہ وکھا ئیں۔ظالموں کوظلم ہے روکیس لوگوں کے دنیوی معاملات،ان کی گھریلوزندگی اورملکی نظام کوسنواریں — جن علاقوں پرخونخوارلوگ قابض ہوتے ہیں،اوروہ سخت جنگو بھی ہوتے ہیں،وہ پورے علاقہ کا ناس مار دیتے ہیں۔ بیلوگ اس آفت رسیدہ عضو کی طرح ہیں جس کو کاٹے بغیرجسم درست نہیں ہوسکتا۔ جو مخص جسم کی صحت کافکرمند ہے:اس پرلازم ہے کہاس عضو کو کاٹ دے۔ کیونکہ بڑی منفعت کی خاطر چھوٹا ضرر برداشت کیا جاتا ہے۔ اور بیہ بات سمجھنے کے لئے قریش کی اوران کے اردگرد کے عربوں کی مثال کافی ہے۔ طلوع اسلام کے وقت وہ ایمان واحسان سے کوسول دور تھے۔ کمزورول پرستم ڈھاتے تھے۔ باہم برسر پر کاررہتے تھے۔ اورایک دوسرے کوقید کرتے تھے۔ان میں سے بیشتر اسلام کے دلائل میں غور کرنے کے لئے تیار نہیں تھے۔ نہ مجزات سے متاثر ہوتے تھے۔اس صورت حال میں اگرنبی ﷺ النیکیا کیان سے جہادنہ کرتے ،اور سخت گیراور شریرلوگول کوتل نہ کرتے تو وہ دین اسلام سے بے بہرہ رہتے ،عرب میں امن وامان قائم نہ ہوتا۔اوران کے گھر بلواورملکی احوال نہ سنورتے ۔ پس جہادد نیا کے احوال کوسنوارنے کا ایک ذریعہ ہے۔ تیسری صلحت — جہاد کے ذریعہ اللہ تعالیٰ انقلاب رونما کرتے ہیں — بعثت نبوی کے وقت دنیا کی صورت حال وہ تھی جومسلم شریف (۱۷:۱۷مصری) کی ایک روایت میں آئی ہے کہ "اللہ تعالیٰ نے اہل زمین کی طرف نظر کی تو عرب وعجم بھی پر سخت ناراض ہوئے''بعنی سارا جہاں گمراہی کی دلدل میں پھنسا ہوا تھا۔ چنانچے فیصلہ ُ خداوندی ہوا کہ عرب وعجم سبھی کی حکومت ختم کر دی جائے ۔اوران کی شہنشا ہیت پر بریک لگا دی جائے ۔اس لئے نبی مِلاَئْفِيَوَيَكُمْ کے دل میں ،اورآ پ کے توسط سے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے دلول میں بیہ بات ڈالی کہ وہ اٹھیں اور راہِ خدا میں لڑیں، تا کہ مراد خداوندی برآئے۔چنانچے بیدحضرات ان ملائکہ کی طرح ہو گئے جواحکام الہی کی تغییل کی پوری کوشش کرتے ہیں۔فرق اتنار ہا کہ ملائکہ سى نظام كلى كوكيكرنېيں چلتے ،اوريہ حضرات ايك منظم پروگرام لے كر چلے، جوان پراللہ تعالیٰ نے نازل كيا تھا۔اس لئے ان کاعمل اعظم اعمال سے ہوگیا۔اوران کاقتل کرناان کی طرف منسوب نہیں رہا، بلکہاللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہوگیا۔جیسے حاکم مجرم گفتل کروا تاہے تو وہ قل جلا د کی طرف منسوب نہیں ہوتا ،۔ بلکہ آ مرکی طرف منسوب ہوتا ہے۔اور وہی قاتل شار کیا جاتا ہے۔ چنانچے سورة الانفال آیت کامیں جنگ بدر کے سلسلہ میں ارشاد پاک ہے: ''دیس تم نے ان گفتل نہیں کیا، بلکہ اللہ

تعالیٰ نے ان گوتل کیا''اوراس عالمی انقلاب کی طرف رسول الله مِتَّالِنَّهُ کِیْا نِے ایک ارشاد میں اشارہ فرمایا ہے کہ'' جب کسری (شاہ ایران) ہلاک ہوگا تو اس کے بعد کوئی کسری نہیں ہوگا۔اور جب قیصر (شام روم) ہلاک ہوگا، تو اس کے بعد کوئی قیصر نہیں ہوگا'' (بخاری حدیث ۱۹۹۳) یعنی جاہلیت کے ادبیان کے ماننے والے ختم ہوجا کیں گے ان کا شہرہ اور دبد بہ ختم ہوجائے گا۔لوگ دین رحمت کی طرف رجوع کریں گے،اور دنیا کا نقشہ بدل جائے گا۔

#### ﴿ الجهاد ﴾

اعلم: أن أتم الشرائع وأكمل النواميس هو الشرع الذى يُؤمر فيه بالجهاد؛ وذلك: لأن تكليف الله عبادة بما أمر ونهى: مَثلُه كمثل رجل مَرض عبيده، فأمر رجلاً من خاصَّتِه: أن يَسقِيهم دواءً، فلوأنه قَهر هم على شرب الدواء، وأو جَرَه في أفواههم لكان حقاً، لكن الرحمة التخت أن يُبيّن لهم فوائد الدواء، ليشربوه على رغبةٍ فيه، وأن يُخلط معه العسل، ليتعاضد فيه الرغبة الطبيعية والعقلية.

ثم إن كثيرًا من الناس يَغلب عليهم الشهواتُ الدَّنِيَّةُ والأخلاقُ السَّبُعية ووساوسُ الشيطان في حب الرياسة، ويلصَقَ بقلوبهم رسومُ آبائهم فلايسمعون تلك الفوائد، ولا يُذْعنون لما يأمر به النبيُّ صلى الله عليه وسلم، ولا يتأملون في حُسنه، فليست الرحمة في حق أولئك أن يُقتصر على إثبات الحجةِ عليهم، بل الرحمةُ في حقهم أن يُقهروا، ليدخلَ الإيمانُ عليهم على رغم أنفهم، بصنزلةِ إيجار الدواء المُرِّ، ولا قهرَ إلا بقتل من له منهم نِكايةٌ شديدة وتَمَنَّعٌ قويٌ، أو تفريقِ مَنْعَتِهم وسلبِ أموالهم، حتى يصيروا لايقدرون على شيئ، فعند ذلك يدخلُ أتباعهم وذراريهم في الإيمان برغبة وطوع، ولذلك كتب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى قيصر: "كان عليك إثمُ الأريْسِيِّنَ!"

وربما كان أسرُهم وقهرُهم يؤدى إلى إيمانهم، وإلى هذا أشار النبيُّ صلى الله عليه وسلم حيث قال: " عَجبَ اللهُ من قوم يَدْخُلُوْن الجنةَ في السلاسل!"

وأيضًا: فالرحمة التامة الكاملة بالنسبة إلى البشر: أن يَهديهم الله إلى الإحسان، وأن يَكْبَعَ ظالمَهم عن الظلم، وأن يُصلح ارتفاقاتِهم وتدبيرَ منزلهم وسياسة مدينتهم؛ فالمُدُنُ الفاسدةُ التي يَعلب عليها نفوسٌ سبُعية، ويكون لهم تَمنعٌ شديد، إنما هو بمنزلة الآكِلَةِ في بدن الإنسان، لايصح الإنسان إلا بقطعه، والذي يتوجه إلى إصلاح مزاجه وإقامة طبيعته لابد له من

القطع؛ والشرُّ القليلُ إذا كان مُفضيا إلى الخير الكثير: واجب فعله.

ولك عبرة بقريش ومن حولهم من العرب: كانوا أبعدَ خلق الله عن الإحسان، وأظلمَهم على الصعفاء، وكانت بينهم مقاتلات شديدة، وكان بعضهم يَأْسِرُ بعضًا، وماكان أكثرهم متأملين في الحجة، ناظرين في الدليل، فجاهدهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم، وقتل أشدَّهم بطشا، وأحدَّهم نفسنا، حتى ظهر أمر الله، وانقادوا له، فصاروا بعد ذلك من أهل الإحسان، واستقامت أمورهم، فلو لم يكن في الشريعة جهادُ أولئك لم يحصل اللطفُ في حقهم.

وأيضًا: فإن الله تعالى غَضِبَ على العرب والعجم، وقضى بزوال دولتهم، وكَبْتِ ملكهم، فنفت في رُوع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبواسطته في قلوب أصحابه رضى الله عنهم: أن يقاتلوا في سبيل الله، ليحصل الأمر المطلوب، فصاروا في ذلك بمنزلة الملائكة، تسعى في إتسمام ما أمر الله تعالى، غير أن الملائكة تسعى من غير أن يُعقِدَ فيهم قاعدة كلية، والمسلمون يقاتلون لأجل قاعدة كلية علمهم الله تعالى، وكان عملهم ذلك أعظم الأعمال، وصار القتل لايُسْنَدُ إليهم، إنما يُسند إلى الآمر، كما يُسند قتلُ العاصى إلى الأمير، دون السيَّاف، وهو قوله تعالى: ﴿فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَّ الله قَتَلَهُمْ ﴾ وإلى هذا السر أشار النبيُّ صلى الله عليه وسلم حيث تعالى: ﴿فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَّ الله قَتَلَهُمْ ﴾ وإلى هذا السر أشار النبيُّ صلى الله عليه وسلم حيث قال: "مَقَتَ عربَهم وعجمَهم" الحديث، وقال عليه السلام: "لاكسرى ولاقيصر" يعنى المتدينين بدين الجاهلية.

تر جمہ: جہاد کا بیان: جان لیں کہ شریعتوں میں تمام تر اور تو انین میں کامل تر وہی شریعت ہے جس میں جہاد کا تھم دیا جاتا ہے۔ اور وہ بات یعنی شریعت میں جہاد کا تھم اس لئے ہے کہ اللہ تعالیٰ کا اپنے بندوں کو مکلف بنانا اُن باتوں کا جن کا حکم دیا ہے یاروکا ہے یعنی اوا مرونوا ہی کا ،اس مکلف بنانے کا حال اس شخص کے حال جیسا ہے جس کے قلام بیار پڑے ہوں۔ پس اس نے اپنے خواص میں سے ایک شخص کو تھم دیا کہ وہ ان کو دواء پلائے۔ پس اگر بیہ بات ہو کہ وہ ان پر دواء پینے کے لئے زبرد تی کر ہے۔ اور وہ دواء ان کے مونہوں میں ڈالے تو البتہ وہ برقت ہوگا۔ لیکن رحمت خداوندی نے چاہا کہ دواء بیاروں کے لئے دواء کے فوائد بیان کئے جائیں، تا کہ وہ اس میں رغبت کرتے ہوئے پیس ۔ اور رحمت نے چاہا کہ دواء کے ساتھ شہد ملایا جائے ، تا کہ دواء میں فطری اور عقلی رئیس ایک دوسرے کی مدد کریں ۔ پھر بیشک بہت سے لوگوں پڑتی کی ساتھ شہد ملایا جائے ، تا کہ دواء میں فطری اور عقلی خبت میں شیطانی خیالات غالب آ جاتے ہیں۔ اور ان کے دلوں کے خواہشات، درندگی والے اخلاق ، اور حکومت کی محبت میں شیطانی خیالات غالب آ جاتے ہیں۔ اور ان کے دلوں کے ساتھ ان کے اسلاف کے طریقے چپکتے ہیں۔ پس وہ ان فوائد کو نہیں سفتے ۔ اور اس بات کی تابعداری نہیں کرتے جس کا نبی ساتھ ان کے اسلاف کے طریقے چپکتے ہیں۔ پس وہ ان فوائد کو نبیں سفتے ۔ اور اس بات کی تابعداری نہیں کرتے جس کا نبی سنتے ہیں۔ اور اس کی خوبی میں غور نہیں کرتے ۔ پس ان لوگوں کے حق میں یہ بات مہر بانی کی نہیں ہے کہ ان

ح المَوْرَ لِيَالْفِيرُلِ ﴾

پر جحت قائم کرنے پراکتفا کی جائے۔ بلکہ ان کے حق میں رحمت یہ ہے کہ وہ مجبور کئے جا کیں تا کہ ایمان ان میں داخل ہو
ان کی ناک خاک آلود ہونے کے ساتھ ، جیسے کڑوی دواء زبردی منہ میں ڈالنا۔ اور مغلوب کرنانہیں ہے مگران لوگوں کوئل 
کرنے کے ذریعہ جن کے لئے ان میں بخت گزنداور مضبوط بچاؤ ہے باان کے طاقتوروں کوئنتشر کرنے کے ذریعہ ، اوران کے اموال چھین لینے کے ذریعہ ، یہاں تک کہ وہ اس حال میں ہوجا کیں کہ وہ کسی چیز پر قدرت ندر کھتے ہوں۔ پس اس وقت ان کے پیروکاراوران کی اولا دائیمان میں داخل ہوگی رغبت اور تابعداری ہے۔ اوراسی وجہ سے رسول اللہ طالح اللہ علی میں داخل ہوگی رغبت اور تابعداری سے ۔ اوراسی وجہ سے رسول اللہ طالح اللہ علی ان کے ایمان تک ۔ اوراس قیصر کو کھا: '' جھے پر کا شتکاروں کا گناہ ہوگا'' اور بھی ان کوقید کرنا اوران پر جر کرنا پہنچادیا کرتا ہوان کے ایمان تک ۔ اوراس کی طرف نبی طالح تھا ہوگئے نے اشارہ فرمایا ہے ، چنا نچہ آپ نے فرمایا: '' اللہ تعالی تعجب کرتے ہیں ان لوگوں پر جو جنت میں زنجیروں میں داخل ہوتے ہیں''

اور نیز: پس رجمت تامہ کا ملہ انسانوں کے تعلق سے بیہ ہے کہ اللہ تعالی ان کو نیکو کاری کی راہ دکھا نمیں۔ اور ان کے ظالم کو لیس وہ کوظم سے روکیں۔ اور بیکہ سنواری ان کے معاشی امور کو، اور ان کی خاتی زندگی کو، اور ان کے ملکی انتظام کو ۔ پس وہ بجڑے ہوئے مما لک جن پر در ندہ صفت انسان غالب ہیں، اور ان کے لئے شخت گزند ہے۔ ایسافخض بدن انسانی میں سڑا کے ہوئے عضو کے بمز لدہی ہے۔ انسان درست نہیں ہوتا مگر اس کو کا شخ کے ذریعیہ۔ اور وہ شخص جو اس کے مزاج کو سنوار نے کی طرف، اور اس کی طبیعت کو درست کرنے کی طرف، متوجہ ہے۔ ضروری ہے اس کے لئے کا ٹمنا۔ اور تھوڑی پر انی بنوار نے کی طرف، اور اس کی طبیعت کو درست کرنے کی طرف، متوجہ ہے۔ اور آپ بیتی لے بحتے ہیں قریش سے، اور ان عربوں سے بحب خیر کثیر کی طرف، اور ان کی طبیعت کو درست کرنے کی طرف، اور ان عربی ہوتا کر ناضروری ہے۔ اور آپ بیتی لے بحتے ہیں قریش سے، اور ان عربوں سے بحب خیر کئیر کی طرف، اور ان میں باہم شخت لڑا ئیاں ہوتی رہتی تھے۔ لیس ان کے بعض بعض کو گرفتار کرتے تھے۔ اور ان کے بیشتر جمت میں غور کرنے والے والے اور ان میں سے سب سے تیز مزاج والے کوئل کیا۔ یہاں تک کہ اللہ کا معاملہ ظاہر ہوا۔ اور وہ اس کے بعد احسان والوں میں ہے، اور درست ہوگئے ان کے امور۔ پس اگر شریعت میں میں بی الی حاصل نہ ہوتی۔

تا بعد ار ہوگئے ۔ پس ہوگئے وہ اس کے بعد احسان والوں میں ہے، اور درست ہوگئے ان کے امور۔ پس اگر شریعت میں ان لوگوں سے جہاد نہ ہوتا تو ان کے حق میں مہر بانی حاصل نہ ہوتی۔

اور نیز: پس بینک اللہ نعالیٰ سخت غضبنا ک ہوئے عرب وعجم پر، اور فیصلہ کیا ان کی حکومت کے خاتمہ کا، اور ان کے ملک پر ہر یک لگانے کا۔ پس ڈالا رسول اللہ سِلانِ اَللَّهِ عَلَيْهِ کے دل میں، اور آپ کے توسط ہے آپ کے اصحاب کے دلوں میں کہ وہ داو خدا میں لڑیں، تا کہ امر مطلوب حاصل ہو۔ پس وہ اس معاملہ میں ان فرشتوں کے بمز لہ ہوگئے جو اس چیز کی تحمیل کی سعی کرتے ہیں جس کا اللہ تعالیٰ نے تھم دیا ہے۔ فرق بس ا تناہے کہ فرشتے کوشش کرتے ہیں اس کے بغیر کہ ان میں کوئی قاعدہ کلیے تاجہ اور ان کا بیجہ اوکر نا نہایت قاعدہ کلیے کی وجہ سے لڑتے ہیں جو ان کو اللہ نے سکھلایا ہے۔ اور ان کا بیجہ اوکر نا نہایت

مہتم بالثان اعمال میں سے ہے۔ اور آل ان کی طرف منسوب نہیں کیا جاتا، وہم دینے والے ہی کی طرف منسوب کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ مجرم کوآل کرنا امیر کی طرف منسوب کیا جاتا ہے، نہ کہ جلاد کی طرف۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: '' پس تم نے ان کو قتل نہیں کیا، بلکہ اللہ تعالیٰ نے ان کوآل کیا'' اور اس راز کی طرف نبی ﷺ نے اشارہ کیا ہے، چنا نچے فر مایا:'' سخت نا پہند کیا ان کے عرب و عجم کو'' اور آپ نے فر مایا:'' نہ کسری اور نہ قیص'' یعنی جاہلیت کے دین کودین بنانے والے۔

## فضائل جہاد کی چھے بنیادیں

نصوص میں جہاداورآ لات جہاد کے جوفضائل واردہوئے ہیں وہ چنداصول کی طرف راجع ہیں:

اصلِ اول: جہادظم خداوندی اوراس کے الہام کی موافقت ہے۔ نظم خداوندی سے مراددین آسلام ہے، جوانسانوں کی بھلائی کے لئے نازل کیا گیا ہے۔ اور موافقت کا مطلب وہ ہے جوابھی مشروعیت جہاد کی دوسری صلحت میں گذر چگا کہ جہاد نظام اسلامی کے لئے راہ ہموار کرتا ہے۔ پس جولوگ پیمیل جہاد کے لئے مختیں کرتے ہیں: رحمت ِ الٰہی ان کواپنے آغوش میں لے لیتی ہے۔ اور جواس کو را نگال کرنے کے در پے ہوتے ہیں: اللہ کی لعنت ان پر برسی ہے۔ اور اس پر برسی ہے۔ اور اس کو را نگال کرنے کے در پے ہوتے ہیں: اللہ کی لعنت ان پر برسی ہے۔ اور اس پر برسی ہے۔ اور اس کو را نگال کرنے ہوئے ہوئے ہیں۔ اللہ کی لعنت ان پر برسی ہے۔ اور اس

اصلِ دوم: جہاد پرمشقت کام ہے۔اس کے لئے سخت محنت اور جان و مال کی قربانی درکار ہوتی ہے۔اوراس کے لئے وطن اور حاج وطن اور حاجتوں کوچھوڑنا پڑتا ہے۔ چنانچہ جہاد کے لئے وہی تیار ہوتا ہے جودین میں مخلص ہوتا ہے۔آخرت کو دنیا پرترجے دیتا ہے۔اوراللہ کی ذات پر پورا بھروسہ رکھتا ہے۔

اصل سوم: جہاد کا جذبہ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کے دلوں میں ڈالتے ہیں جوفرشتوں کے مشابہ ہوتے ہیں۔اورفرشتوں سے مشابہت پیدا کرنے میں بڑا نصیبہ وروق تھن ہے جو ہیمیت کی برائیوں ،اور دل میں زنگ جمنے سے کوسوں دور ہو۔اس طرح جہاد سلامتی صدر کی علامت بن جاتا ہے۔

مگریہ تینوں باتیں جب ہیں: جب جہاداس کی شرائط کے مطابق ہو، یعنی صرف اعلائے کلمۃ اللہ پیش نظر ہو، کوئی دوسری غرض نہ ہو۔ رسول اللہ مِنالِنَّهِ اَنْ اللہِ عَلَیْ اللہِ مِنالِیْ اللہِ مِنالِ اللہِ مِنالِیْ اللہِ مُنالِد مِنالِیْ اللہِ مِنالِمِی اللہِ مِنالِیْ اللہِ مِنالِی اللہِ مِنالِی اللہِ مِنالِی اللہِ مِنالِی اللہِ مِنالِمِی اللہِ مِنالِی اللہِ مِنالِمِی اللہِ مُنالِمِی اللہِ مِنالِمِی اللہِ مِنالِمِی اللہِ مِن اللہِ مِنالِمِی اللہِ مِن اللہِ م

اصلِ چہارم: قیامت کے دن جزاء بصورت عمل ظاہر ہوگی۔ حدیث میں ہے:'' جو بھی شخص راہِ خدامیں زخمی کیا جاتا ہے،اورکون راہِ خدامیں زخمی کیا گیا ہے،اس کواللہ تعالیٰ بخو بی جانتے ہیں،وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ زخم ے خون بہر ہاہوگا:رنگ خون کارنگ ہوگا،مگراس میں مشک جیسی خوشبوہوگی (مشکوۃ حدیث ٣٨٠١)

اصل پنجم: جہاد کاممل اللہ تعالیٰ کو پہند ہے۔اور عادۃُ اس کی بھیل چند چیزوں کے ذریعہ ہوتی ہے۔مصارف در کار ہوتے ہیں۔گھوڑے پالنے کی اور تیراندازی شکھنے کی ضرورت پڑتی ہے۔اس لئے بیتمام چیزیں اللہ تعالیٰ کے نزدیک پہندیدہ قراریائیں۔کیونکہ وہ تخصیل مقصد کا ذریعہ ہیں۔

اصل شِشم: جہاد سے ملت کی بھیل ہوتی ہے۔اور ملت کے کاموں کی شان بلند ہوتی ہے۔اور امر دین امر لازم ہوتا ہے۔ پس جومسلمان شعائر اللّٰہ کا انکار کریں ان کے ساتھ بھی جہاد لازم ہے۔

اگرآپ بیاصول محفوظ کرلیں تو فضائل جہاد کی روایات کی حقیقت جانے میں کچھ دفت پیش نہیں آئے گی۔سب فضائل بخو بی مجھ میں آ جائیں گے۔

#### وفضائل الجهاد راجعة إلى أصول:

منها: أنه موافقةُ تدبيرِ الحق وإلهامِه، فكانِ السعى في إتمامه سببًا لشمول الرحمة، والسعيُ في إبطاله سببًا لشمول اللعنة، والتقاعدُ عنه في مثل هذا الزمان تفويتًا لخير كثير.

ومنها: أن الجهاد عمل شاق، يحتاج إلى تعب، وبذلِ مال ومُهْجَةٍ، وتركِ الأوطان والأوطار، فلا يُقْدِم عليه إلا من أخلص دينَه لله، وآثر الآخرة على الدنيا، وصحَّ اعتمادُه على الله.

ومنها: أنَّ نفتَ مشلِ هذه الداعية في القلب لايكون إلا بتشبُّهِ الملائكة، وأحظاهم بهذا الكمال أبعدُهم عن شرور البهيمية، وأطرفهم من رسوخ الرَّيْنِ في قلبه، فيكون معرِّفًا لسلامة صدره.

هذا كلُّه: إن كان الجهاد على شرطه، وهو ماسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الرجل يقاتل شجاعة، ويقاتل حَمِيَّة، فأيُّ ذلك في سبيل الله؟ فقال: " من قاتل لتكون كلمةُ الله هي العليا فهو في سبيل الله"

ومنها: أن الجزاء يتحقق بصورة العمل يوم القيامة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " لا يُكُلَمُ أحدٌ في سبيل الله - والله أعلم بمن يُكلم في سبيله - إلا جاء يوم القيامة و جُرْحُه يَثْعَبُ دمًا: اللونُ لونُ الدم، والريحُ ريحُ المِسْك"

ومنها :أن الجهاد لما كان أمرًا مرضيًا عند الله تعالى، وهو لايتم في العادة إلا بأشياءَ من النفقات ورِباطِ الخيل والرمى ونحوها: وجب أن يتعدى الرِّضا إلى هذه الأشياء، من جهة إفضائها إلى المطلوب. ومنها: أن الجهاد تكميلُ الملة، وتنويهُ أمرِها، وجعلُه في الناس كالأمر اللازم. فإذا حفظتَ هذه الأصولَ انكشف لك حقيقةُ الأحاديث الواردة في فضائل الجهاد.

ترجمہ: اور جہاد کے فضائل چنداصول کی طرف راجع ہیں — ازانجملہ: یہ ہے کہ جہادا نظام الہی اوراس کے البهام کی موافقت ہے۔ پس اس کے اتمام کی سعی شمولِ رحمت کا سبب ہے، اوراس کے ابطال کی سعی شمولِ لعنت کا سبب ہے۔ اوراس جیسے زمانہ میں جہاد کوچھوڑ بیٹھنا خیر کیٹر کوفوت کرنا ہے — اوراز انجملہ: یہ ہے کہ جہادا یک دشوار کام ہے۔ وہ شخت محت، اور جان و مال خرچ کرنے، اور اوطان و حاجات کوچھوڑ نے کامتاج ہے۔ پس اس کے لئے پیش قدمی وہی شخص کرتا ہے جس نے اپنادین اللہ کے لئے خالص کیا ہو۔ اور وہ آخرت کو دنیا پرترجے دے، اور اللہ پراس کا اعتماد درست ہو — اور از نجملہ: یہ ہے کہ اس قسم کا جذبہ دل میں ڈالنا نہیں ہوتا مگر ملائکہ کی مشابہت پیدا کرنے کے ذریعہ اور لوگوں میں بڑا از نجملہ: یہ ہے کہ اس قسم کا جذبہ دل میں ڈالنا نہیں ہوتا مگر ملائکہ کی مشابہت پیدا کرنے کے ذریعہ اور لوگوں میں بڑا نصیبہ وریہ کمال (فرشتوں کی مشابہت) حاصل کرنے میں: ان میں کا مجبہیت کی برائیوں سے بہت دور ، اور اس کے دل میں زنگ کے جمنے سے بہت برطرف شخص ہے۔ پس جہاداس کے سید کی سلامتی کو پہچانوا نے والا ہوتا ہے — اور ہے سب بیات برطرف شخص ہے۔ پس جہاداس کے بعد ترجمہ داضح ہے )

لغات: تـقـاعـد عن الأمـر: كسى كام كونظراندازكردينا، جِهوڙ بينصنا، دلچيسى نه لينا .....الـمُهْجَة: روح، جان ..... الوطر: حاجت .....أخطى: اسم تفضيل حَظَّ (ف) حَظَّا: خُوش نصيب هونا .....أَطْرَ ف: اسم تفضيل: بهت زياده دور حطَرَ فَه عنه: بازر كهنا (رحمة الله ا: ٣١٦) ..... كَلَمَه: رَخِي كرنا ..... تُعَبَ (ف) ثَغَبًا: بهانا ـ

تصحیح: من رسوخ الرَّین فی قلبه مطبوعه میں من رسوخ الدین فی قلبه تھا۔ لیجیج تینول مخطوطوں سے کی ہے۔

#### مجامدین کے لئے جنت کے سودر جات

حدیث — رسول الله میلانی کی از جوالله تعالی پراوران کے رسول پرایمان لایا، اوراس نے نماز کا اہتمام کیا،
اوراس نے ماہِ رمضان کے روزے رکھے تو الله تعالی پرثابت ہے کہ وہ اس کو جنت میں داخل کریں۔اس نے راہِ خدامیں جہاد کیا ہو بیا اپنی اس زمین میں بیٹھار ہا ہو جہاں وہ جنا گیا ہے' صحابہ نے عرض کیا: ہم یہ خوش خبری لوگوں کو نہ سنادیں؟
آپ نے فرمایا:'' جنت میں سودر جات ہیں، جواللہ تعالی نے راہِ خدامیں جہاد کرنے والوں کے لئے تیار کئے ہیں۔ ہردو درجوں میں آسان وزمین کے بیفذر تفاوت ہے۔ یعنی آسان جتناز مین سے بلند ہے: او پرکا درجہ نے کے درجے سے اتنا ایس بیاند ہے۔ اور کا درجہ نے کے درجے سے اتنا ایس بیس جب تم اللہ تعالی سے ما نگوتو فردوس (بہشت بریں) ما نگویعنی اس کو حاصل کرنے کی محنت کرو۔ کیونکہ فردوس جنت کی نہریں پھوٹتی ہیں' (رواہ البخاری، فردوس جنت کی نہریں پھوٹتی ہیں' کی میٹونٹر پہلیشن کی نہریں پھوٹتی ہیں' کی فردوس جنت کی نہریں کو نوٹس کی نہریں کی نوٹس کی

تشريح:اس حديث كذيل مين شاه صاحب قدس سرة في تين باتين بيان فرما كي بين:

پہلی بات — درجات کا مطلب اوران کوحاصل کرنے کا طریقہ — آخرت میں جگہ کی بلندی: اللہ تعالیٰ کے نزد یک مرتبہ کی بلندی کا سیال کے نزد یک مرتبہ کی بلندی کا پیکر ہے۔ اس دنیا میں بھی اسٹیج پر وہی لوگ بٹھائے جاتے ہیں جوعالی رتبہ ہوتے ہیں۔ جاتے ہیں جوعالی رتبہ ہوتے ہیں۔

اورالله کے زویک بلندر تبه حاصل کرنے کے لئے دویا تیں ضروری ہیں:

ایک:معرفت خداوندی۔اوروہ اس طرح حاصل ہوتی ہے کہ آ دمی اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ تام کرے،اور ذکر وفکر کے ذریعہ نزدیکی حاصل کرے۔ چنانچے قرآن کی تلاوت کرنے والے کے قل میں آیا ہے کہ اس سے کہا جائے گا:'' پڑھتا جا اور چڑھتا جا اور چڑھتا جا۔اور گڑھٹم کر پڑھ جیسا تو دنیا میں پڑھا کرتا تھا۔ تیرا مرتبہ اس آخری آیت کے پاس ہے جس کوتو پڑھے گا'' (مشکلوۃ حدیث ۲۱۳۳ فضائل القرآن)

دوسری: جہاد کرنا۔ تا کہاس کے ذریعہ دین کی ، دین کی امتیازی باتوں کی ،اور دیگران باتوں کی خوب شہرت ہو، جن کی شہرت اللہ تعالیٰ کو پسند ہے۔ مذکورہ حدیث میں یہی بات ہے کہ جہاد رفع درجات کا سبب اس لئے ہے کہ وہ دین کی سر بلندی کا ذریعہ ہے۔ اور جزاء جنس عمل ہے ہوتی ہے۔ پس جہاد کا بدلہ اس کے مانند ہے۔ اور جس میں بیدونوں باتیں یائی جاتی جی وہ ان شاء اللہ ضرور جنت کے بلند درجات کا حقد ارہوگا۔

دوسری بات — مجاہدین کے لئے سودر جات ہونے کی وجہ — مجاہدین کو جنت میں جودر جات ملیں گے وہ مختلف وجوہ ہے ہونگے۔ کیونکٹ ملی جہاد کی مختلف الشکلیں ہیں: کوئی شہسوار ہوتا ہے کوئی پیدل کوئی تیرانداز ہوتا ہے کوئی شمشیرزن ۔ کوئی خفکی میں لڑتا ہے کوئی سمندریا فضامیں کوئی معمولی دشمن کو مارتا ہے کوئی خطرناک آ دمی کو،اس لئے سب کے درجات مختلف ہوں گے۔اور ممل کی ہرشکل الگ درجہ میں متمثل ہوگی۔

تیسری بات — تفاوت درجات کو بیان کرنے کے لئے آسان وزمین کے تذکرہ کی وجہ — انسانوں کے علم وادراک میں زیادہ سے زیادہ بلندی آسان کی ہے۔ اور تفہیم کے لئے وہ پیرا بیا ختیار کیا جاتا ہے جو قابل فہم ہو۔اس لئے ایک درجہ سے دوسرے درجہ کی بلندی سمجھانے کے لئے یہ پیرا بیئہ بیان اختیار کیا گیا ہے۔ ورنداُس بلندی کی حقیقت اللہ تعالیٰ کے سواکوئی نہیں جانتا۔ اوراس کی نظیر ﴿ مَا اَللّٰہُ مَا وَاتُ وَ اللّٰهُ رَضُ ﴾ کا محاورہ ہے۔ کیونکہ انسان کے خیال میں جو بڑی سے بڑی مدت آسکتی ہے وہ بہی ہے۔ اور ﴿ إِلّا مَا اَسْدَاء وَ اللّٰہُ کَا اسْدُناء کم کرنے کے لئے نہیں ہے، بلکہ اضافہ کرنے کے لئے نہیں ہے، بلکہ اضافہ کرنے کے لئے نہیں کے لئے میری تغییر

بدایت القرآن ۴:۴۰ الملاحظة فرمائيس)

[1] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن في الجنة مائة درجة، أعدها الله للمجاهدين" الحديث. أقول: سره: أن ارتفاع المكان في دار الجزاء تمثالٌ لارتفاع المكانة عند الله؛ وذلك بأن تَكُسِبَ النفسُ سعادتها من التطلُّع للجبروت، وغير ذلك، وبأن يكون سببًا لاشتهار شعائر الله، ودينه، وسائرِ مايَرْضي الله باشتهاره، ولذلك كانت الأعمالُ التي هي مظنة هاتين الخصلتين: جزاوها الدرجات في الجنة؛ فورد في تالي القرآن أنه يقال له: "اقرأ، وارْتَقِ، وَرَتَّلُ كما كنتَ تُرتَّلُ في الدرجات، فإن عملَه يفيد ارتفاع الدين، قيجازي بمثل ما تضمَّنه عملُه.

ثم إن ارتفاع المكانة يتحقق بوجوه كثيرة، فكل وجه يتمثل درجةً في الجنة؛ وإنما كان كلُّ درجةٍ كما بين السماء والأرض: لأنه غايةُ ما تمكن في علوم البشر من البعد الفوقاني، فيتمثل في دار الجزاء كما تمكن في علومهم.

ترجمہ: میں کہتا ہوں: اس کا رازیعن مجاہدین کے لئے مخصوص درجات ہونے کی وجہ یہ ہے کہ دار جزاء میں جگہ کی بلندی: اللہ کے نزد کی مرتبہ کی بلندی کا پیکر ہے۔ اور وہ بلندر تبہ (۱) بایں طور حاصل ہوتا ہے کہ نفس اپنی نیک بختی کمائے یعنی آ دمی سعادت حاصل کرے جروت (اللہ تعالی) کی طرف جھا تکنے اور اس کے علاوہ کے ذریعہ لیعنی اللہ کی معرفت حاصل کرے، اور خوب عبادت کرے (۲) اور بایں طور کہ وہ سبب ہو، شعائر اللہ اور اللہ کے دین کوشہرت دیئے گا۔ اور دیگر حاصل کرے، اور خوب عبادت کرے اللہ تعالی کو چند ہے۔ اور اتبی وہ جے وہ اعمال جوان دو باتوں کی اختیا کی جگہ ہیں: ان کی جزاء جنت کے بلند درجات ہیں (جیسے تلاوت قرآن پہلی بات کا مظنہ ہے اور جہاد دوسری بات کا ) پس وار وہوا ہے قرآن کی تلاوت کرنے والے کے بارے میں کہ ''پڑھ، اور چڑھ، اور چھر مظہر کر پڑھ جیسا تو دنیا میں پڑھا کرتا تھا'' اور جہاد کے بارے میں کہ ''پڑھ، اور چڑھ، اور چھر مظہر کر پڑھ جیسا تو دنیا میں پڑھا کرتا تھا'' اور جہاد کے بارے میں داروہوا ہے کہ وہ رفع درجات کا سبب ہے۔ کیونکہ اس کا عمل جہاد دین کی بلندی کا فائدہ دیتا ہے۔ پس بدلہ دیا جائے گا اس عمل کے مانند کے ذریعہ جس کو اس کا عمل شامل ہے یعنی رفع درجات کے ذریعہ سے پھر بیشک مرتبہ کی بلندی جائے گا اس عمل کے مانند کے ذریعہ جس کو انسان کے علوم میں جگہ بنائی ہے۔ پس وہ بلندی مشمل ہوگی دار جزاء وجہ سے بوگا کہ وہ زیادہ سے زیادہ مبلندی ہمشل ہوگی دار جزاء میں جہدے ہوگا کہ وہ زیادہ سے زیادہ مبلندی ہمشل ہوگی دار جزاء میں جہد بنائی ہے۔ پس وہ بلندی مشمل ہوگی دار جزاء میں جہد بنائی ہے۔ پس وہ بلندی مشمل ہوگی دار جزاء میں جہد بنائی ہے۔







### مجامد کوروزه دارشب زنده داراطاعت شعار کے ساتھ تشبیہ دینے کی وجہ

تشری : بہاں ایک باریک سوال ہے کہ جب ایساعمل دریافت کیا گیا ہے جو جہاد کے برابر ہے، تو جواب بیں اس عمل کو مشتہ اور جہاد کو مشتہ بہ بنانا چاہئے۔ جبکہ حدیث میں بجاہد کو مشتہ اور صائم وقائم کو مشبہ بہ بنایا گیا ہے، اس کی وجہ کیا ہے؟
جواب : تشبیہ کے لئے مشتہ بہ کا اُوضح ہونا ضروری ہے یعنی وہ مشبہ سے زیادہ واضح ہونا چاہئے ۔ اور بجاہد کا حال زیادہ واضح نہیں ۔ گواس کی برتری لوگ جانے ہیں ، تفصیلاً نہیں جانے ۔ جیسے لوگ' مزاج کی کو جیسے ہیں ، تفصیلاً نہیں جانے ۔ اور صائم وقائم کی برتری لوگ خوب مزاج کی حقیقت ہے بخو بی واقف نہیں ہوتے ۔ مزاج کی ماہیت علیم ہی جانتا ہے۔ اور صائم وقائم کی برتری لوگ خوب جانتے ہیں ، ایسے شخص کو 'برترگ' تسلیم کرتے ہیں ۔ اور اس کی برتری دو وجہ ہے ہے اول: اس طرح عبادت میں لگار ہنا خوت دشوار عمل ہے ، جو عابد اللہ کوخوش کرنے کے لئے کرتا ہے۔ اس لئے وہ برتر مانا جاتا ہے۔ دوم : عابد اس عمل سے فرشوں کے مشابہ ہوجاتا ہے۔ دوم : عابد اس عمل سے فرشوں کے مشابہ ہوجاتا ہے۔ دوم : عابد اس عمل سے مشتوں کے مطابق جہاد کرتا ہے تو وہ اس عبادت گذار کی فرصوب تا ہے۔ یعنی اس کا ہم لیحد اور ہر سانس عبادت بن جاتا ہے۔ حدیث میں ہوتو بھی عبادت میں ہوتا ہے۔ گر بجابد کا سے صونا اور جا گنا سب باعث اجر ہے (مشکورۃ حدیث ہیں ہوتو بھی عبادت میں ہوتا ہے۔ گر بجابد کا سے حال خواب بھی معلوم حال نورہ کی وضاحت ہوجائے۔ جو جابد کو صائم وقائم کے ساتھ تشبید دی تا کہ وال کا جواب بھی معلوم حال خواص بھی وضاحت ہوجائے۔

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: "مَثَلُ المجاهدِ في سبيل الله كمثل القانت الصائمِ" أقول: سره: أن الصائم القانت إنما فُضَّلَ على غيره بأنه عمل عملًا شاقًا لمرضاة الله، وأنه صار بمنزلة الملائكة، ومتشبَّهًا بهم؛ والمجاهدُ إذا كان جهادُه على ما أمر الشرعُ به يُشْبِهُهُ



في كل ذلك — غير أن الاجتهاد في الطاعاتِ يُسَلِّمُ فضلَه الناسُ، وهذا لايفهمه إلا الخاصة - فَشَبَّهَهُ به لينكشف الحالُ.

ترجمہ: اس کا یعنی تثبیہ مقلوبی کاراز ہے ہے کہ روزہ دار فرما نبر دار: اس کے علاوہ پر بایں طور ہی برتری دیا گیا ہے کہ (۱)

اس نے اللہ کی خوشنودی کے لئے سخت دشوار عمل کیا ہے (۲) اور بایں وجہ کہ وہ بمنز لہ ملائکہ کے ہوگیا ہے، اوران کے ساتھ مشابہت اختیار کرنے والا ہوگیا ہے — اور مجاہد جب اس کا جہاداس طور پر ہوجس کا شریعت نے حکم دیا ہے تو وہ عبادت گذار کے ساتھ ان سب باتوں میں یعنی دونوں باتوں میں مشابہ ہوجا تا ہے — البتہ یہ بات ہے کہ عبادات میں انتہائی درجہ محنت کی برتری لوگ مان لیتے ہیں، اور یمل (جہاد) اس کوخواص ہی سجھتے ہیں ۔ پس مجاہد کوعبادت گذار کے ساتھ تشبیہ دی تا کہ (خودمجاہد کی) حالت واضح ہوجائے۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

### جہاد کی تیاری کرنے کی ترغیب کی وجہ

پھرضرورت پیش آئی کہ جہادی تیاری کرنے کی ،اوراس کے لئے آلات واسباب جمع کرنے گی ترغیب دی جائے۔
کیونکہ سامان جرب کے بغیر عام طور پر جہاد ناممکن ہے۔اس لئے گھوڑے پالنے اور تیرا ندازی وغیرہ کے فضائل بیان کئے۔
اوراس کی وجہ یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کسی چیز کا تھم دیتے ہیں ،اوراس سے خوش ہوتے ہیں ،اور جانتے ہیں کہ ان مقد مات کے بغیر جہادی تھیل نہیں ہو سکتی ، تواس بات کا تقاضا یہ ہے کہ جہاد کے لئے تیاری کرنے کا تھم دیا جائے ۔اورسامان چرب پرخوشی کا اظہار کیا جائے (چنانچہ سورۃ الانفال آیت ، ۲ میں تھم دیا کہتم سے جس قدر ہوسکے کفار کے لئے سامان جنگ تیار کراو، قوت جمع کرواور پکے ہوئے گھوڑے تیار رکھو۔اور نبی میال نیا گیا گیا نے قوت کی تفسیر تیرا ندازی سے فرمائی ۔ پس ہر دور سے مارکرنے والاکارگر ہتھیا رقوت کا مصدات ہے )

نوٹ:آ گےدورتک مقدمات جہادی روایات اوران کی حکمتیں بیان کی ہے۔

### پہرہ دینے کے فضائل

حدیث — رسول الله مِیالیَّهَ کِیامِیْ نِی این نراهِ خدامی ایک دن پهره دینا دنیاه مافیها سے بهتر ہے!" (مشکوۃ حدیث ۱۳۵۹)

حدیث — رسول الله مِیالیُّهِ کِیْمِ نِی فرمایا:" راهِ خدامیں ایک رات دن کا پهره ماهِ رمضان کے روز وں اوراس کی
راتوں کی نفلوں سے بہتر ہے۔ اوراگر پہره دینے والا (پہره دینے ہوئے) مرگیا تواس کے لئے اس کا وہ ممل جاری رہتا
ہے جووہ کیا کرتا تھا۔ اوراس پراس کا رزق ( ثواب ) جاری رکھا جا تا ہے۔ اوروہ شخت آ زمائش میں ڈالنے والے (فرشته )

﴿ فَرَسَنَ مِی اِللّٰهِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰهِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰهِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ مِی اِلْمُ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ مِی اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہ

سے محفوظ ہوجا تا ہے' (مشکلوۃ حدیث۳۷۹۳)اورایک روایت میں ہے:''ہرمیت کے ممل پرمہر کردی جاتی ہے، مگر جوشخص راہِ خدامیں پہرہ دیتا ہوا مرجا تا ہے،اس کے لئے اس کاممل قیامت تک بڑھایا جاتا ہے،اوروہ قبر کی آزمائش سے محفوظ ہوجا تا ہے' (مشکلوۃ حدیث۳۸۲۳)

تشريح :ان احاديث ميں چار باتيں بيان کی گئی ہيں جودرج ذيل ہيں :

دوسری بات — چوکیداری کاماہِ رمضان کے روز وں اور نفلوں سے بہتر ہونا — چوکیداری ایک دشوار مل ہے۔ اور روز وں اور نفلوں جیسی ریاضت ہے، بلکہ اس سے بڑھ کر۔ پس جس طرح اُن عبادات سے بہیمیت نابود ہوتی ہے، راہِ خدا میں پہرہ دینے سے بھی بہیمیت فناہوتی ہے۔ اور روز وں سے بہیمیت کاز ورٹوٹنے کی تفصیل رحمۃ اللہ (۱۰۴،۴) میں ہے۔

سی پہرہ دیے ہے میں بیاد ہے۔ مہرہ دینے والے کے مل کوموت کے بعد جاری رکھنا ۔ جہاد کا حال عمارت کے حال جیسا تیسری بات ۔ بہرہ دینے والے کے مل کوموت کے بعد جاری رکھنا ۔ جہاد کا بعض پر مبنی ہوتا ہے ۔ اس ہے۔ جیسے دیواری بنیاد پر کھڑی ہوتا ہے ۔ اس طرح جہاد کا بعض پر مبنی ہوتا ہے ۔ اس کی تفصیل ہیہے کہا گلے مہاجرین وانصار: قریش اور ان کے حوالی موالی کے اسلام کا سبب تھے۔ پھر اللہ تعالی نے قریش کے ذریعہ عراق وشام کو فتح کرایا۔ پھر ان مسلمانوں کے ذریعہ فارس وروم کو فتح کرایا۔ پھر ان کے ذریعہ ہندوستان، ترکستان اور سوڈ ان فتح کرایا۔ اس طرح جہاد کا فائدہ دن بدن بڑھتا گیا۔ پس جہاد: اوقاف، مسافرخانوں اور دیگر صدقات جاری جہاد کا فائدہ دن بدن بڑھتا گیا۔ پس جہاد: اوقاف، مسافرخانوں اور دیگر صدقات جاری جہاد کا موقع کر ایا۔ اس طرح جہاد کا فائدہ دن بدن بڑھتا گیا۔ پس جہاد: اوقاف، مسافرخانوں اور دیگر صدقات جاریہ جہاد کا فائدہ دن بدن بڑھتا گیا۔ پس جہاد: اوقاف، مسافرخانوں اور دیگر صدقات کے بعد بھی اس کا ثواب جاری رہتا ہے۔

۔ چوتھی بات — قبرکی آز ماکش سے حفاظت — منگرونگیر کی طرف سے آفت اس منافق پر آتی ہے جس کا دل اسلام پر مطمئن نہیں ۔اوروہ دینِ اسلام کی نصرت کے لئے آمادہ نہیں ۔اور پہرہ دینے والا ،اگر مقررہ شرط کے مطابق پہرہ دے ،تو

- ﴿ الْمَ لَوْرَ لِبَالْشِكُ لُهِ ﴾

اس سے بردادین کی تصدیق کرنے والا کون ہوسکتا ہے؟ نہاس ہے کوئی بردادین کا ناصر دومددگار ہوسکتا ہے۔ پھرا سے منکر ونکیر سے کیاڈر ہوسکتا ہے؟!

ثم مسَّت الحاجة إلى الترغيب في مقدِّمات الجهاد، التي لايتأتَّى الجهادُ في العادة إلا بها، كالرِّباط والرمي وغيرهما: لأن الله تعالى إذا أمر بشيئ، ورَضِيَ به، وعَلِمَ أنه لايتم إلا بتلك المقدمات: كان من موجبه الأمر بها، والرضا عنها.

[١] ورد في الرِّباط أنه: "خير من الدنيا ومافيها" وأنه: "خير من صيام شهر وقيامه، وإن مات أُجُريَ عليه عملُه الذي كان عَمِلَه، وأُجرى عليه رزقُه، وأَمِنَ الفَتَّانَ"

أقول: أما سر كونه خيرًا من الدنيا ومافيها : فلأن له ثمرةً باقيةً في المعاد، وكلُّ نعيم من نِعَمِ الدنيا المحالةَ زائل.

وأما كونه خيرًا من صيام شهر وقيامه: فلأنه عملٌ شاق "، يأتي على البهيمية لله وفي سبيل الله، كما يفعل ذلك الصيام والقيام، بل أكثر من ذلك.

وسِرُّ إجراء عمله: أن الجهادَ بعضُه مبنى على بعض، بمنزلة البناء: يقوم الجدار على الأساس، ويقوم السقف على الجدار.

وذلك: لأن الأولين من المهاجرين والأنصار كانوا سبب دخول قريش ومَن حَولهم في الإسلام، ثم فتح الله على أيدى هؤلاء الفارس الإسلام، ثم فتح الله على أيدى هؤلاء الفارس والروم، ثم فتح الله على أيدى هؤلاء الهند والترك والسودان، فالنفع الذي يترتب على الجهاد يتزايد حينًا فحينًا، وصار بمنزلة الأوقاف والرباطات والصدقات الجارية.

وأما الأمن من الفَتَّانِ يعنى المنكر والنكير: فإن المهلكة منهما على من لم يطمئن قلبه بدين محمد صلى الله عليه وسلم، ولم يُنْهَضُ لنصرته، أما المرابطُ على شرطه فهو جامع الهمة على تصديقه، ناهضُ العزيمة على تمشية نور الله.

تصحيح: بل أكثر من ذلك: مخطوط كرا جي سے بر هايا ہے۔

# جہاد کے لئے دی ہوئی چیز کوصدقہ کہنے کی وجہ

حدیث (۱) — رسول الله صَلائقَاتِیم نے فرمایا:''جس نے مجاہد فی سبیل الله کے لئے سامانِ جہاد فراہم کیااس نے جہاد کیا۔اورجس نے مجاہد کے گھر کی خبر گیری کی اس نے جہاد کیا'' (مشکوۃ حدیث ۳۷۹۷)

حدیث (۲) — رسول الله میلانیمیکی نیاز" بہترین صدقات: راوِ خدامیں خیمہ کا سایہ، راوِ خدامیں خادم کا عطیہ، اور راہِ خدامیں جوان اونٹنی دینا: ہیں" (مشکوۃ حدیث ۳۸۲۷) یعنی جہاد کے چندہ میں یہ چیزیں دینا بہترین خیراتیں ہیں، کیونکہ یہ چیزیں مجاہدین کے لئے بہت کارآ مدہیں۔

تشری بہاں سوال بیدا ہوتا ہے کہ جس طرح مجاہد کے لئے سامان جہاد فراہم کرنا اوراس کے گھر کی خبر گیری کرنا جہاد ہے،
اسی طرح راہ خدامیں خیمہ ،خادم اور سواری دینا بھی جہاد ہونا چاہئے ، بھر دوسری حدیث میں ان کوخیرا تیں کیوں کہا گیا ہے؟
جواب: پہلی حدیث میں مجاہد کے تعلق سے جو دو کام کئے گئے ہیں ، وہ چونکہ مجاہد کا راست تعاون ہیں ،اس لئے ان کو جہاد قر اردیا۔اور جو چیزیں جہاد کے چندہ میں دی جاتی ہیں ،ان پر پہلے حکومت قبضہ کرتی ہے ، بھر وہ مجاہدین تک پہنچتی ہیں۔
اور ضروری نہیں کہ وہ ان تک پہنچیں ،حکومت مسلمانوں کی دیگر ضروریات میں بھی ان کوخرج کر سکتی ہے،اس لئے ان کوصد قد کہا گیا۔ کیونکہ جہاد کے مقصد سے یاصد قد میں دی ہوئی چیز وں سے اصل مقصود مجاہدین اور فقراء کی اعانت ہے۔اس لئے نصرت واعانت کے اشتراک سے ان کوصد قد کہا گیا ہے۔

#### مجاہد کا قیامت کے دن برے زخموں کے ساتھ آنا

حدیث — رسول الله مِیلائیکیکیلی نے فرمایا:''جوشخص راہِ خدامیں زخمی کیاجا تا ہے — اور الله تعالیٰ اس کو بخو بی جانے بیں جوراہِ خدامیں زخمی کیاجا تا ہے — وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ اس کے زخم سے خون بہ رہا ہوگا، رنگ خون کارنگ ہوگا، مگرخوشبومشک جیسی ہوگی''(مشکوۃ حدیث۳۸۰)

تشریؒ : قیامت کے دنشہید کے بیہ ہرے زخم اس کی جزائے خیر ہوں گے۔اور وہ ان سے لطف اندوز ہوگا۔''مشک جیسی خوشبو''میں اس طرف اشارہ ہے۔اور اس بات کو سمجھنے کے لئے تین باتیں جانی ضروری ہیں :

ا — اعمال اپنی ہیئت وصورت کے ساتھ یعنی میں مھی نفس کے ساتھ چیک جاتے ہیں۔ لہذا شہید کی''صورتِ شہادت'' بھی اس کے نفس کے ساتھ وابستہ ہو جاتی ہے۔ یہ ضمون تفصیل ہے رحمۃ اللہ(۳۲۲۱) میں گذر چاہے۔

۲ — عمل اوراس کی جزاء میں تضایف ہے۔ یعنی ایک کاسمجھنا ووسر نے پر موقوف ہے، جیسے اتو ت و بنوت (تفصیل معین الفلے میں ۱۸۲۸ میں ہے) اس کے عمل میں جزاء کی شان بیدا ہو جاتی ہے، اور جزاء میں عمل کا اثر پہنچے جاتا ہے۔ اس کی حتی مثال

یہ ہے: ملازم کومہینہ ختم ہونے پر جو تخواہ ملتی ہے وہ اس کی مہینہ بھر کی محنت ہے۔اور وہ مہینہ بھر جو کام پر حاضری دیتا ہے وہ بامید تنخواہ دیتا ہے۔اسی طرح شہید کی صورت ِشہادت میں بھی جزاء کی شان جلوہ گر ہوجاتی ہے۔

"— مجازات کامدارمما ثلت پر ہے۔آخرت میں نعمت وراحت عمل کی قریب ترین صورت میں متمثل ہونگی۔ حدیث میں ہے کہ جیسا جانور قربان کیا ہوگا و بیا ہی آخرت میں ملے گا (مشکوۃ حدیث ۱۳۷۰ بسیاب الأصبحیة )البتة مما ثلت میں آخرت کے احوال کالحاظ ہوگا۔

جب یہ باتیں جان لیں تو اب یہ بات آ سانی ہے ہم پھر میں آ جائے گی کہ جب قیامت کے دن میدانِ محشر میں شہید حاضر ہوگا تو اس پراس کاعمل ظاہر ہوگا، یعنی وہ ہرے زخموں کے ساتھ آئے گا،اوروہ ان سے لطف اندوز ہوگا۔

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: "من جَهَّز غازِيا في سبيل الله فقد غزا، ومن خَلَفَ غازِيا في أهله فقد غزا، ومن خَلَفَ غازِيا في أهله فقد غزا" وقال صلى الله عليه وسلم: "أفضل الصدقة ظِلُّ فسطاطٍ في سبيل الله" و نحو ذلك. أقول: السر في ذلك: أنه عمل نافع للمسلمين، يترتب عليه نصرتُهم، وهو المعنى في الغزو والصدقة.

[٣] وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لا يُكُلَم أحد في سبيل الله \_ والله أعلم بمن يُكلم في سبيله \_ إلا جاء يوم القيامة و جُرحُه يَثْعَبُ دما: اللون لون الدم، والريح ريح المسك" أقول: العمل يلتصق بالنسف بهيئته وصورته، ويَجُرُ ما فيه معنى التضايف بالنسبة إلى العمل، والمجازاة مبناها على تمثل النعمة والراحة بصورة أقربِ ماهناك، فإذا جاء الشهيد يوم القيامة ظهر عليه عملُه، وتَنَعَمَ به بصورة ما في العمل.

تر جمہ: (۲) رازاس میں یعنی جہاد کے چندہ میں دی ہوئی چیز وں کوصدقہ کہنے میں یہ ہے کہ وہ مسلمانوں کے لئے ایک مفید کمل ہے یعنی وہ چندہ مجاہدین کے ساتھ خاص نہیں۔ اس پر مسلمانوں کی نفر ہے۔ اور جہاد وصدقہ میں وہ (نفر ہے) توجہ دی محاہدین کو ملا ، اور اس کے ذریعہ انھوں نے فتح پائی تو وہ بھی مسلمانوں کی فتح ہے۔ اور جہاد وصدقہ میں وہ (نفر ہے) توجہ دی ہوئی چیز ہے یعنی دونوں میں اعانت پیش نظر ہوتی ہے۔ اس لئے اشتر اک علت کی وجہ سے ان چیز وں کوصدقہ کہا گیا ہے۔ (۳) میں کہتا ہوں: (۱) عمل اپنی ہیئت وصور ہے کے ساتھ یعنی لیعنہ نفس کے ساتھ چپکتا ہے (۲) اور وہ اس نبی معنی کو کھنچتا ہے جواس (جزاء) میں ہیں عمل کے تعلق سے یعنی علی میں جزاء کی شان پیدا ہوتی ہے (۳) اور مجاز ات کا مدار: فعت وراحت کے متمثل ہونے پر ہے اس قریب ترین صور ہے کے ساتھ جو وہاں (آخر ہ میں) ہے ۔ اس جس قیامت کے دن شہید کے متمثل ہونے پر ہے اس قریب ترین صور ہے کے ساتھ جو وہاں (آخر ہ میں) ہے ۔ اپس جب قیامت کے دن شہید آگے گاتو اس پر اس کا ممل ظاہر ہوگا۔ اور وہ اس ہے خوش حال ہوگا، اس جزاء کی صور ہے جو مگل میں ہے۔

لغت: مَعْنِیٌّ به (اسم مفعول) توجه طلب بات \_عُنِیَ بالأمر عنایةً: توجه وینا، پیش نظر رکھنا۔ ترکیب یَجُو کا فاعل هو ضمیر عمل کی طرف راجع ہے،اور میافیه معنی التضایف:مفعول بہ ہے۔اور فیه کی ضمیر جزاء کی طرف راجع ہے۔اور صله کامِن محذوف ہے أی مافی الجزاء من معنی التضایف إلخ.

تصحیح: معنی التضایف مطبوعه صدیقی وغیره میں معنی التضاعف ہے، جس کے معنی ہیں: وو گنا ہونا۔ یہ تصحیف ہے۔ تینوں مخطوطوں سے کی ہے۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

### شہداءکوروزی دینے کی وجہ

سورة آل عمران آیات ۱۹۹ و ۱۹ میں ارشاد پاک ہے: ''جولوگ اللہ کی راہ میں مارے گئے ان کومرا ہوا خیال نہ کرو، بلکہ وہ زندہ ہیں، اپنے پروردگار کے پاس روزی دیئے جارہے ہیں۔وہ اُن نعمتوں پرخوشیاں منارہے ہیں جوان کواللہ نتعالی نے اپنے فضل سے عطافر مائی ہیں''

حدیث — مذکورہ آیت کی تفسیر میں رسول اللہ مِٹالِیْٹَوَکِیمِّ نے فرمایا:''ان کی روحیں سبزرنگ کے پرندوں کے پوٹوں میں ہیں۔ان کے لئے عرش کے ساتھ لٹکے ہوئے فانوس ہیں۔وہ جنت میں جہاں جاہتی ہیں جاتی ہیں۔پھران فانوسوں میں بسیرا کرتی ہیں''(مشکوۃ حدیث۳۸۰)

تشری بہاں ایک سوال ہے کہ مرنے کے بعد تو کھانے پینے کی حاجت نہیں رہتی۔ پھر شہداءکوروزی کیوں دی جاتی ہے؟ اورا گرحاجت ہے تو کم از کم بھی صالحین کوروزی دی جانی چاہئے ، شہداء کی خصیص کی وجہ کیا ہے؟ شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں: جولوگ راہ خدامیں شہید کئے جاتے ہیں ان میں دوبا تیں ایک ساتھ یائی جاتی ہیں:

پہلی بات: موت کے بعد بھی ان کانسمہ (روح حیوانی جس کا کھانے پینے سے تعلق ہے) کامل وکمل باقی رہتا ہے۔
دنیوی زندگی میں وہ جن (کھانے پینے کے) تصورات میں ڈو بے ہوئے تھے وہ پاش پاش نہیں ہوجاتے۔ان کا حال ایسا
ہے جیسے کوئی شخص کاروبار میں مشغول ہو،اور ذراد ریے لئے سوجائے ۔ اور دیگر اموات کی صورت حال اس سے مختلف
ہے۔ وہ موت سے پہلے ایسے شخت امراض میں مبتلا کئے جاتے ہیں جوان کے مزاج میں تبدیلی پیدا کردیتے ہیں۔اور بہت
سی دنیوی باتیں بھلادیتے ہیں۔

دوسری بات: اللہ تعالیٰ کی وہ مہر بانی جوانظام عالم کی طرف متوجہ ہے، اور جس سے حظیرۃ القدس اور ملائکہ مقربین لبریز ہیں یعنی وہ رحمت ان کا خاص حصہ ہے: وہ مہر بانی شہید کواپنی آغوش میں لے لیتی ہے۔ اس لئے جب شہیدا قامت وین کی محنت میں ہمین مشغول ہونے کی حالت میں ونیا ہے گذر جاتا ہے تو بارگاہِ عالی اور شہید کے درمیان ایک کشادہ راہ

کھول دی جاتی ہے۔اور بارگاہِ مقدی سے اس پرنعمتیں اور راحتیں نازل ہوتی ہیں۔اور اس پراللہ تعالیٰ کی مثالی رنگ میں خاص مہر بانی ہوتی ہے۔اس لئے شہید کے تصورات کے لحاظ سے جزاء تمثل ہوتی ہے۔

اوران دونوں باتوں کی ترکیب سے عجیب احوال رونما ہوتے ہیں۔مثلاً:

ا — شہید کی روح عرش الہی کے ساتھ ایک خاص نوعیت سے لئکی ہوئی مثمثل ہوتی ہے۔اوروہ نوعیت یہ ہے کہ وہ حاملین عرش فرشتوں میں شامل کر لی جاتی ہے۔اور ہارگاہِ عالی کی ظرف اس کی خاص توجہ ہوجاتی ہے۔

۲ - ان کے لئے سبزرنگ کے پرندوں کے بدن متمثل ہوتے ہیں:

(الف)اور پرندول کے بدن اس لئے متمثل ہوتے ہیں کے فرشتوں سے ان کی نسبت ایسی ہے، جیسے زمینی جانوروں کی نسبت پرندول سے: اجمالی طور پرجنس کے احکام ظہور پذیر ہونے میں حیوانیت کے احکام ہیں: موٹا ہونا،خوب کھانا،اور خوب کام کرنا وغیرہ ۔ جس طرح حیوانیت کے بیاحکام چو پایوں میں کامل ظاہر ہوتے ہیں، اور پرندوں میں ناقص، اس طرح ملکیت کے احکام فرشتوں میں کامل،اور شہداء میں ناقص ظاہر ہوتے ہیں۔ کیونکہ شہداء فرشتے نہیں ہیں، بلکہ ان کے مشابہ ہیں،اس لئے ان کوکم ترحیوانات (پرندے) سواری کے لئے ملتے ہیں۔

(ب)اوروہ پرندے سبزرنگ کے اس کئے ہوتے ہیں کہ بیخوشنمارنگ ہے۔

س— اورجس طرح دنیا کی راحتیں اور نعمتیں میووں اور بھونے ہوئے گوشت کی صورت میں پائی جاتی ہیں ، شہداء کے لئے وہ نعمتیں جنت کی روزی کی صورت میں متمثل ہوتی ہیں۔

[٤] وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وَلاَتَحْسَبَنَ الَّذِيْنَ قُتِلُوْا فِيْ سَبِيْلِ اللّهِ أَمْوَاتًا، بَلْ أَحْيَاءً عِنْدَرَبِّهِمْ يُرْزَقُوْنَ ﴾ الآية: "أرواحُهم في جوف طير خُضْرٍ، لها قناديلُ معلَّقة بالعرش، تَسْرح في الجنة حيث شاء ت، ثم تأوى إلى تلك القناديل"

أقول: الذي يُقتل في سبيل الله يجتمع فيه خصلتان:

إحداهما :أنه تَبقى نسمتُه وافرةً كاملةً، لم تضمحلَّ علومُها التى كانت منغمسةً فيها فى حياتها الدنيا، وإنما هو بمنزلة رجل مشغولِ بأمر معاشه، ينام نومةً، بخلاف الميت الذي ابتلى بأمراض شديدة، تُغَيِّرُ مزاجِه، وتُنْسِيْه كثيرًا مماكان فيه.

والثانية: أنه شملتُه الرحمة الإلهية، المتوجهة إلى نظام العالم، والممتلئ منها حظيرة القدس والملائكة المقربون، فلما زهقت نفسه، وهي ممتلئة من السعى في إقامة دين الله، فتح بينه وبين حظيرة القدس فَج واسع، ونزل من هباك الأنس والنعمة والراحة، وتَنَفَستُ إليه حظيرة القدس نَفَسًا مثاليًا، فيتمثل الجزاء حسبما عنده.

فتركبت من اجتماع هاتين الخصلتين أمور عجيبةٌ:

منها: أنه تتمثل نفسُهُ معلقةً بالعرش بنحوٍ مَّا، وذلك: لدخوله في حملة العرش، وطموحٍ همتِه إلى ماهنالك.

ومنها: أنه تمثَّل له بدن طير أخضر: فكونُه طيرًا: لأنه من الملائكة بمنزلة الطير من دواب الأرض في ظهور أحكام الجنس إجمالاً؛ وكونُه أخضر: لحسن منظره.

ومنها: أنه تتمثل نعمتُه وراحتُه بصورة الرزق، كما كان يتمثل النعمةُ في الدنيا بالفواكه والشُّواءِ.

### شرعى اورغيرشرعي جهادون ميں امتياز

پھریہ بات ضروری ہے کہ شرعی اور غیر شرعی جہادوں میں امتیاز کیا جائے۔ کیونکہ دونوں بظاہر یکساں نظرآتے ہیں۔ حالانکہ شرعی جہاد سے نفس سنور تاہے ،اور غیر شرعی جہاد ہے بگڑتا ہے۔

شرعی جہاددومقاصد کے لئے ہے: ایک: قبیلہ، شہر مملکت اور ملّت کے ظم وانتظام کے لئے۔ دوم: مجاہدین کے نفوس کی جہاد ورمقاصد کے لئے۔ جس جنگ میں بیمقاصد نہ ہوں وہ شرعی جہاد ہیں، جیسا کہ درج ذیل حدیث سے معلوم ہوتا ہے:
حدیث — ایک صاحب نے پوچھا: ایک شخص مال غنیمت کے لئے لڑتا ہے، دوسرانا موری کے لئے، اور تیسرا بہادری کا جو ہر دکھانے کے لئے: ان میں سے راہِ خدا میں لڑنے والاکون ہے؟ رسول اللّد مَثِلَا تَعَالَیْ اللّهِ مَالِيَّا اللّهِ مَالِيَّا اللّهِ مَالْ اللّهِ مَثَلَا اللّهِ مَثَلَا اللّهِ مَالِ اللّهِ مَالِ اللّهِ مَالِ اللّهِ مَثَلَا اللّهِ مَثَلَا اللّهِ مَثَلَا اللّهِ مَثَلَا اللّهِ مَثَلَا اللّهِ مَثَالًا اللّهِ مَثَلًا اللّهِ مَثَلًا اللّهِ مَثَلًا اللّهِ مَثَلًا اللّهُ مَثَلًا اللّهِ مَثَلًا اللّهِ مَثَلًا اللّهُ مَثَلَّا اللّهُ مَثَلًا اللّهُ مَثَالًا کا اللّهُ مَثَلًا اللّهُ مَثَالًا کا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَثَالًا کا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَثَالًا کا اللّهُ مَالَا اللّهُ اللّهُ

تشری اللہ کے دین کی سربلندی کے لئے جو جنگ کرتا ہے وہی شرعی جہاداس لئے ہے کہ اعمال تو ڈھانچے ہیں۔ان میں جان نیت جان نیتوں سے پڑتی ہے۔روح کے بغیرجسم لاش (لاشیسی) ہے۔ پس جیسی نیت ہوگی ویساعمل ہوگا۔ پہلے تین شخصوں کی نیت صحیح نہیں،اس لئے وہ شرعی جہاز نہیں۔اور جواللہ کا بول بالا کرنے کیلئے لڑتا ہے،اس کی نیت صحیح ہے،اس لئے وہی شرعی جہاد ہے۔

### محض نیت سے ثواب کب ملتاہے؟

مجھی مخض نیت پر ثواب ملتا ہے۔ کیونکہ روح جسم کے بغیر بھی پائی جاتی ہے۔ اور ایبااس وقت ہوتا ہے جب سی ساوی عذر کی وجہ سے عمل فوت ہوجائے۔ آدمی کی اپنی کوتا ہی اس میں شامل نہ ہو، مثلاً آدمی نابینا، بوڑھا یا لولا ہونے کی وجہ سے عدر کی وجہ سے عمل فوت ہوجائے۔ آدمی کی اپنی کوتا ہی اس میں شامل نہ ہو، توالی صورت میں جہاد کی کی نیت پر بھی ۔۔۔ اور اللہ تعالیٰ کو خوب معلوم ہے کہ کس کی نیت کی ہے۔ جہاد کا ثواب ملے گا۔ درج ذیل صدیث اس کی دلیل ہے:

حدیث — نبی ﷺ غزوهٔ تبوک ہے مراجعت فرماہوئ۔ جب مدینة قریب آیا تو فرمایا: "مدینه میں کچھالوگ ایسے ہیں کہ تقریب آیا تو فرمایا: "مدینه میں کچھالوگ ایسے ہیں کہ تم جوبھی راستہ چلے ہو، یا جوبھی میدان طے کیا ہے وہ تمہارے ساتھ سے "اور ایک روایت میں ہے: " وہ تمہارے ساتھ تو اب میں شریک سے "صحابہ نے عرض کیا: یارسول اللہ! مدینه میں رہتے ہوئے؟ آپ نے فرمایا: "مدینه میں رہتے ہوئے؟ آپ نے فرمایا: "مدینه میں رہتے ہوئے۔ کیونکہ ان کوعذر نے روک رکھا ہے "(مشکلوة حدیث ۳۸۱۵)

اوراً گرکوتا ہی کی وجہ ہے عمل فوت ہوا ہے تو اجر کامستحق نہیں۔ کیونکہ اس کی نیت کی نہیں۔ کی نیت وہ ہے جس پر عمل مرتب ہو۔ضعیف نیت پراجز نہیں ملتا۔

ثم مست الحاجة إلى تمييز ما يُفيد تهذيبَ النفس ممالا يُفيدُه، وهو مشتبة به، فإن الشرع أتى بأمرين: بانتظام الحي والمدينة والملّة، وبتكميل النفوس:

قيل: الرجلُ يقاتل للمغنم، والرجلُ يقاتل للذِّكر، والرجلُ يقاتل لِيُرى مكانُه، فمن يقاتل في سبيل الله ؟ قال صلى الله عليه وسلم: "من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله " أقول: وذلك لما ذكرنا من أن الأعمال أجساد، وأن النياتِ أرواح لها، وإنما الأعمال بالنيات، ولا عبرة بالجسد إلا بالروح.

وربسما تفيد النية فائدة العمل، وإن لم يقترن بها؛ إذا كان فوتُه لما نع سماوى، دون تفريطٍ منه، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "إن بالمدينة أقوامًا، ماسِرْتم مسيرا، ولا قطعتم واديا، إلا كانوا معكم، حَبَسَهم العذرُ"

وإن كان من تفريطٍ: فإن النية لم تَتِمَّ حتى يترتب عليها العمل.

ترجمه: واضح ہے۔وهو مشتبه به ترجمہ: اورتهذیب نفس کافائدہ دینے والاجهادملتا جاتا ہے نہ فائدہ دینے والے جہاد سے۔وہ ہے اورتہذیب نفس کافائدہ دینے والے جہادت کے ہو۔ جہادے۔قولہ:وإن لم يقتون بھا:اگر چمل سے نہ ملا ہو یعنی ممل وجود میں نہ آیا ہو،صرف نیت کی ہو۔

### جہاد چھوڑ دینا قوم کی ذلت کا سبب ہے

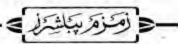
حدیث (۳) — رسول الله مَیالینیوَکیم نے فرمایا:'' جبتم بیع عینه کرنے لگو، بیلوں کی وُمیں پکڑلو، اور کھیتی باڑی پرخوش ہوجا وَ،اور جہاد تُجَ دو،تو الله تعالیٰتم پرذلت مسلط کر دیں گے، جسے اس وقت تک نہیں ہٹائیں گے جب تک تم اپنے دین کی طرف نہلوٹو!'' (ابوداؤد حدیث ۳۴۶۲)

تشری نبی میلاندگیای کی بعث خلافت عامه کے لئے ہوئی ہے۔ سورۃ الصّف آیت ۹ میں ارشاد پاک ہے:''اللہ وہی ہیں جنھوں نے اپنے رسول کو ہدایت اور سچادین دیکر بھیجا، تا کہ وہ اس کوتمام ادیان پر غالب کر دیں، گومشر کیبن کیسے ہی ناخوش ہوں!'' اور آپ کے دین کا غلبہ دیگر ادیان پر جہادہی کے ذریعہ تحقق ہوسکتا ہے۔ اور جہاد اسباب کی فراہمی پر موقوف ہے۔ اور جہاد اسباب کی فراہمی پر موقوف ہے۔ اور گھوڑ ہے بہترین سامانِ جہاد ہیں،اس لئے ان کوتیار رکھنے کی ترغیب دی۔

اور جب مسلمان جہاد جھوڑ دیں گے، بیلوں کی دُمیں پکڑلیں گے،اور مکارم اخلاق ہے رشتہ توڑلیں گے،غریبوں کا تعاون کرنے کے بجائے ان کاخون چو ہے لگیں گے تو ان پر ذلت مسلط کر دی جائے گی۔اور دوسرے مذاہب والے ان پر غالب آ جائیں گے۔اور بیصورت ِ حال اس وقت تک نہیں بدلے گی جب تک وہ دین کی طرف نہیں لوٹیں گے،اور جہاد شروع نہیں کریں گے۔

## گھوڑے کا جارہ پانی اور لید پیشاب تولا جائے گا

تشرت نیرت نیرور بانی اورلید پیشاب د نیاوالانہیں، بلکہ اس کا اجروثواب ہے۔ جب گھوڑا پالنے والے نے ان چیزوں میں مشقت برداشت کی تواس کا بیمل اس کے نفس کے ساتھ چپک گیا۔ پھر ممل اوراس کی جزاء میں اضافی تعلق ہونے گ وجہ سے صورت ممل میں جزاء کی شان پیدا ہوگئ۔ چنانچہ قیامت کے دن اس کی جزاء بصورت عمل متمثل ہوگی (اس کی تفصیل ابھی شہید کے ہرے زخموں کے بیان میں گذر چکی ہے)



### تیرسازی، تیراندازی اور مجاہد کو تیردینے کی فضیلت

حدیث (۱) — رسول الله مِنالِیَوَایِیمُ نے فرمایا: '' الله تعالی ایک تیرکی وجہ سے تین شخصوں کو جنت میں داخل کرتے ہیں: اس کے بنانے والے کو، اور چلانے کے لئے دینے ہیں: اس کے بنانے والے کو، اور چلانے کے لئے دینے والے کو (خواہ وہ اس کا مالک ہو، یا صرف میدان میں پہنچار ہا ہو) پئی تیراندازی کرو، اور شہ سواری سیکھو۔اور تیراندازی مجھے شدسواری سے زیادہ پسند ہے۔ ہروہ کام جس سے آدمی دل بہلاتا ہے بے کار ہے۔ مگر کمان سے تیر چلانا، گھوڑے کو سدھانا، اور بیوی سے دل گلی کرنا: پس بیشک بے برحق کام ہیں' (مشکلو قصدین ۲۸۷۳)

حدیث(۲) — رسول الله مِثَالِیْمَایِیَا ﷺ نے فرمایا:''جس نے راہِ خدامیں تیر چلایا: وہ اس کے لئے غلام آزاد کرنے کے برابر ہے''(مشکوۃ حدیث۳۸۷۳)

تشری اللہ تعالیٰ کے علم میں یہ بات ہے کہ ان چیزوں کے بغیر کفار کو دبایا نہیں جاسکتا۔اور کفار کو زیر کرنااوران کے کفر وظلم کا خاتمہ کرنا اللہ تعالیٰ کو پہند ہے۔اس لئے اللہ کی وہ خوشنودی ان چیزوں کے ساتھ متعلق ہوگئی۔اور یہ کام بھی باعث اجر قراریائے۔

. قال صلى الله عليه وسلم: " البركة في نواصى الخيل" وقال عليه السلام: " الخيلُ معقود في نواصيها الخير إلى يوم القيامة: الأجرُ والغنيمة"

اعلم: أن النبى صلى الله عليه وسلم بُعث بالخلافة العامة، وغلبة دينِه على سائر الأديان لايتحقق إلا بالجهاد، وإعداد آلاتِه، فإذا تركوا الجهاد، واتبعوا أذنابَ البقر: أحاط بهم الذل، وغلب عليهم أهلُ سائر الأديان.

قال صلى الله عليه وسلم: " من احتبس فرسًا في سبيل الله، إيمانا بالله، وتصديقًا بوعده، فإن شِبَعَه، وَرَيَّه، ورَوْثَه، وبولَه في ميزانه يوم القيامة"

أقول: ذلك: لأنه يتعانلي في عَلَفه وشرابه، وفي رَوثه وبوله، فصار عملُه ذلك متصورًا بصورة ماتعاني فيه، فيظهر يوم القيامة كلُّ ذلك بصورته وهيئته.

قال صلى الله عليه وسلم: "إن الله يُدخل بالسهم الواحد ثلاثة نفر الجنة: صانعَه، يحتسب في صَنعه، والرامي به، ومُنبَّلَه "وقال عليه السلام: "من رمى بسهم في سبيل الله، فهو عِدْلُ مُحَرَّرٍ " مَنعه، والرامي به عَلِمَ الله تعالى أن كَبْتَ الكفار لايتم إلا بهذه الأشياء: انتقل رضا الحق بإزالة الكفر والظلم: إلى هذه.

ترجمہ اوروہ بات بعنی مذکورہ چیزوں کا میزانِ مل میں ہونااس لئے ہے کداس نے مشقت برداشت کی ہے گھوڑے
کے جارے اوراس کے پانی میں ،اوراس کی لیداور پیشاب میں ، پس اس کے بیا عمال خیال کئے ہوئے ہوگئے اس چیز کی
صورت کے ساتھ جس میں اس نے مشقت برداشت کی ہے۔ پس ظاہر ہونگی بیسب چیزیں قیامت کے دن اپنی ہیئت
وصورت کے ساتھ۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

#### اصحابِ اعذار کے لئے جہادمعاف ہونے کی وجہ

سورۃ الفتح آیت کامیں ارشاد پاک ہے:''نہ اندھے پرکوئی گناہ ہے،اورندگنگڑے پرکوئی گناہ ہے،اورنہ بیار پرکوئی گناہ ہے' سورۃ التو بہآیت ۹۱ میں ارشاد پاک ہے:'' کم طاقت لوگوں پرکوئی گناہ ہیں،اورنہ بیاروں پر،اورنہ ان لوگوں پرجن کو خرچ کرنے کومیسرنہیں''

حدیث — ایک صاحب رسول الله علاقیقی کی خدمت میں حاضر ہوئے، اورانھوں نے جہاد میں شریک ہونے کی اجازت طلب کی۔ آپ نے پوچھا: 'کیا تیرے ماں باپ زندہ ہیں؟' انھوں نے کہا: ہاں! آپ نے فر مایا! ' توان دونوں میں جہاد کر' اورایک روایت میں ہے: ''پس آپ لوٹ جا کیں اوران دونوں کے ساتھا چھی طرح رہیں' (مشکوۃ حدیث ۲۸۱۷) غالبًا صورت واقعہ یہ ہوگی کہ جہاد کے لئے جتنی تعداد مطلوب ہوگی وہ حاصل ہوچکی ہوگی۔ اب بیصاحب باہرے آئے ہیں اور جہاد میں شرکت کے خواہاں ہیں۔ اس لئے ضرورت نہ ہونے کی وجد سے ہی سیافت کے بین اور تشریح ۔ جواہاں ہیں۔ اس لئے ضرورت نہ ہونے کی وجد سے نبی سیافت کے جان کو حسن تدبیر سے والیس کردیا۔

تشریح ۔ جبھی لوگوں کا جہاد کے لئے نکل جانا امور معاش کو فاسد کردیتا ہے۔ چنا نچے سورۃ التوبہ آیت ۱۲۱ میں ارشاد پاک ہے: '' مسلمانوں کو میدنہ چاہے کہ سب جہاد کے لئے نکل کھڑے ہوں' حسب ضرورت ہی لوگوں کو نگانا چاہئے ۔ بیضرورت ہی بھر جہاد کے لئے نکل کھڑے ہوں' 'حسب ضرورت ہی لوگوں کو نگانا حیا ہے جو معذور نہیں ۔ معذور اول تو مجبور ہیں ، پھر ان سے کوئی معتذبہ فائدہ بھی نہیں پہنچ سکتا۔ بلکہ بھی ان کوساتھ لے جانا ضرر رساں ہوجا تا ہے۔

# جنگ میں بھا گنا کیوں حرام ہے؟ اور دس گناسے دو گنا تک تخفیف کی وجہ

سورۃ الانفال آیات ۱۵ و ۱۹ میں ارشاد پاک ہے:" اے ایمان والو! جبتم کا فروں سے دوبدومقابل ہوجاؤ تو ان سے پشت مت پھیرنا۔ اور جو محض ان سے اس موقعہ پر پشت پھیرے گا۔ مگر جولڑائی کے لئے پیترابد لے یاا پنی جماعت کی طرف پناہ لینے آئے تو وہ مشتنی ہے ۔ وہ اللہ کے غضب میں آجائے گا، اور اس کا ٹھکا نہ دوز نج ہوگا، اور وہ بہت ہی ہری جگہ ہے'

اورسورة الانفال آیت ۲۵ میں دس گناہے مقابلہ ضروری قرار دیا گیاتھا، پھرآیت ۲۶ میں ارشادفر مایا:''اب اللہ تعالیٰ نے تخفیف کر دی،اور جانا کہتم میں کمزوری ہے'' تفسیر نے بھی میں میں گذاہدیں سے دورہ

تفسير: جنگ ميں بھا گنادووجہ ہے حرام ہے:

کیمی وجہ: اللہ کادین اسی وقت سربلندہ وسکتا ہے جب مسلمانوں میں ثبات قدی اور بہادری کا جو ہر موجود ہو۔ اور وہ صبر وہمت ہے جنگ کی شختیال جھیلیں۔ اگر میعادت چل پڑے کہ لوگ خطرہ کی بومسوں کرتے ہی بھاگ کھڑ ہے ہوں تو مقصود فوت جائے گا۔ بلکہ نوبت بھی رسوائی تک پہنچ جائے گی۔ اس لئے جب کا فروں سے دوبد ومقابلہ ہوتو بھا گنا حرام ہے۔ دوسری وجہ: مقابلہ سے بھاگنا تامردی اور کمزوری ہے، جو بدترین اخلاق ہیں۔ مسلمانوں کوان سے بالکل پاک ہونا چاہے۔ پھرضروری ہے کہ وہ تعداد متعین کی جائے جس سے مقابلہ فرض ہے اور بھاگنا حرام ہے۔ اس سلسلہ میں اصولی بات پھرضروری ہے کہ وہ تعداد متعین کی جائے جس سے مقابلہ فرض ہے اور بھاگنا حرام ہے۔ اس سلسلہ میں اصولی بات سے کہ بہادری اور جوانمر دی میہ ہے کہ شکست کے اسباب: غلبہ کے اسباب سے زیادہ ہوں تب بھی ڈٹ کر مقابلہ کرنا ضروری ہے۔ چنا نچہ اولاً (جنگ بدر کے موقعہ پر) دس گنا ہے مقابلہ ضروری قرار دیا گیا۔ کیونکہ اس وقت کفر بہت طاقتور تھا۔ اور مسلمان آٹے میں نمک کے برابر سے۔ پس اگر اس وقت بھاگنے کی اجازت دی جاتی تو سرے سے جہاہ تحقق ہی نہ ہوتا۔ اور اسلام کانام ونشان مٹ جاتا۔ پھر جب مسلمانوں کی تعداد بڑھ گئی تو تھم ہلکا کردیا، اور دو گئے سے مقابلہ ضروری قرار دیا ۔ کیونکہ اس سے کم میں بہادری اور نابت قدمی کا تحقق نہیں ہوتا۔

قال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ ، وَلاَعَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ ، وَلاَ عَلَى الْمَرِيْضِ حَرَجٌ ﴾ وقال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الطُّبَعَفَاءِ ، وَلاَ عَلَى الْمَرْضَى ، وَلاَ عَلَى الَّذِيْنَ لاَيَجِدُوْنَ مَا يُنْفِقُوْنَ حَرَجٌ ﴾ وقال صلى الله عليه وسلم لرجل: " ألك والدان؟" قال: نعم، قال: " ففيهما فجاهِد!"

أقول: لما كان إقبالُهم بأجمعهم على الجهاد يُفسد ارتفاقاتهم: وجب أن لايقوم به إلا البعضُ؛ وإنما تَعَيَّنَ غيرُ المعلولِ بهذه العلل: لأن على أصحابها حرجًا، وليس فيهم غُنية معتدٌ بها للإسلام، بل ربما يُخاف الضررُ منهم.

قال الله تعالى: ﴿ آلُانَ خَفَّفَ اللَّهُ عَنْكُمْ، وَعَلِمَ أَنَّ فِيْكُمْ ضَعْفًا ﴾

أقول: إعلاءُ كلمة الله لايتحقق إلا بأن يوطنوا أنفسهم بالثبات والنجدة، والصبرِ على مشاقِّ القتال، ولو جرت العادةُ بأن يفروا إذا عثروا على مشقة: لم يتحقق المقصود، بل ربما أفضى إلى الخذلان.

وأيضًا: فالفرار جُبْنٌ وضعفٌ، وهو أسوأُ الأخلاق.

ثم لابد من بيان حدّ يتحقق به الفرق بين الواجب وغيره، ولاتتحقق النجدة والشجاعة إلا

إذا كان أسبابُ الهزيمة أكثر من أسباب الغلبة، فقُدِّرَ أولاً بعشرة أمثالٍ: لأن الكفر يومئذ كان أكثر، ولم يكن المسلمون إلا أقلَّ شيئ، فلم رُخص لهم الفرار لم يتحقق الجهاد أصلا؛ ثم خُفَفَ إلى مثلَين: لأنه لا يتحقق النجدة والثبات فيما دون ذلك.

ترجمہ:جب سارے ہی لوگوں کا جہاد کی طرف متوجہ ہونا ان کے امور معاش کو فاسد کرتا تھا، تو ضروری ہوا کہ نہ کھڑے ہوں جہاد کے لئے مگر بعض ۔ اور متعین ہوئے وہ لوگ جواعذار سے معذور نہیں ، اس لئے کہ ان عذر والوں پر تنگی ہے ۔ ان میں اسلام کا کوئی معتذبہ فائد نہیں ۔ بلکہ بھی ان کی شرکت سے نقصان کا اندیشہ ہے ۔ میں کہتا ہوں : اعلائے کلمیۃ اللہ محقق نہیں ہوتا مگر بایں طور کہ لوگ خود کو خوگر بنائیں جنے اور بہادری کا، اور جنگ کی مشقتوں پر صبر کا۔ اور اگر عادت چل پڑے کہ لوگ بھا گ کھڑے ہوں جب ان کو مشقت کا پیۃ چل جائے تو مقصود تحقق نہیں ہوگا، بلکہ بھی وہ رسوائی تک پہنچاوے گا ۔ اور نیز : پس بھا گنا نامر دی اور کمزوری ہے۔ اور وہ برترین اخلاق ہیں ۔ پھر ضروری ہواوہ صدیبان کر نا جس کے ذریعی فروج ہوا ہوا ہوں جائے دی موق بہادری اور جوانم دی مگر جب شکست بہت کے درمیان ۔ اور نہیں محقق ہوتی بہادری اور جوانم دی مگر جب شکست کے اسباب زیادہ ہوں غلبہ ( فتح ) کے اسباب سے ۔ پس اندازہ تھم ہرایا اولادس گنا ہے ، اس لئے کہ اس وقت کفرزیادہ تھا۔ پھر اور مسلمان نہیں سے مگر بہت ہی تھوڑے ۔ پس اگران کو بھا گئے کی اجازت دی جاتی تو سرے سے جہاد پایا ہی نہ جاتا۔ پھر حکم ہلکا کیادو گنا تک ۔ اس لئے کہ بہادری اور دارابت قدی اس سے کم میں محقق نہیں ہوتی ۔

سرحدوں کی حفاظت ،فوج کی پیشی اورامراء کی تنصیب ضروری ہونے کی وجہ

اور

#### غنیمت میں خیانت ،عہدشکنی ،مُثلہ اور بچوں کے آل کی ممانعت کی وجہ

جبِ جہاداعلاء کلمۃ اللہ کی خاطر واجب ہوا ہے یعنی کوئی ذاتی یا مالی غرض پیش نظر نہیں ہے: تو ضروری ہوا کہ وہ کام واجب ہوں جواعلاء کلمۃ اللہ کا ذریعہ ہیں، جن کے بغیراسلام کی عظمت ظاہر نہیں ہوتی۔اور جن باتوں ہے مقصد جہاد کو نقصان پہنچ سکتا ہےان کوممنوع قرار دیا جائے۔ چنانچہ درج ذیل کام ضروری ہوئے:

پہلاکام ۔ سرحدوں کی حفاظت ۔ سرحد پرفوج مقرر کی جائے تا کہ دشمن ملک میں گھس نہ آئے۔سورہ آل عمران کی آخری آیت میں ہے: ﴿وَرَابِطُوْا ﴾: مقابلہ کے لئے مستعدر ہوئیعنی سرحد کا پہرہ دوتا کہ کفارے دارالاسلام کی حفاظت رہے۔اوراحادیث میں رِباط کے جوفضائل آئے ہیں وہ اس باب کے شروع میں گذر چکے ہیں۔

ح نوهور سكافية في

دوسرا کام — فوج کا جائزہ لینا — جنگ سے پہلےفوج کا جائزہ لیا جائے۔ مجاہدین ایک ایک کر کے امیر کے سامنے پیش کئے جائیں، تا کہوہ ان کی صلاحتیوں کا اندازہ کرے۔درج ذیل دورواینتیں اس کی دلیل ہیں:

پہلی روایت: حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ میں جنگ احد کے موقعہ پررسول اللہ ﷺ مسامنے پیش کیا گیا۔ اس وقت میری عمر چودہ سال تھی۔ چنانچہ آپ نے مجھے فوج میں نہیں لیا۔ پھرا یک سال بعد غزوہ خندق کے موقعہ پرمیری پیشی ہوئی۔ اس وقت میری عمر پندرہ سال ہو چکی تھی، چنانچہ آپ نے مجھے فوج میں لے لیا (ترندی ۲۰۴۱) دوسری روایت: عُمر مولی آئی اللحم رضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ میں اپنے آقا کے ساتھ جنگ جیبر میں گیا۔ لوگوں نے رسول اللہ میں ایسا تھے جنگہ اور میں آپ کے حکم سے مجھے ہتھیار پہنائے گئے، اور میں آپ کے سامنے پیش کیا گیا تو آپ نے مجھے فوج میں لے لیا (ترندی ۱۸۸۱)

تیسراکام — امراء کی تنصیب — امام پرواجب ہے،اور رائج طریقہ بھی یہی ہے کہ ہرعلاقہ میں سرحد پر،اور فوج کا کوئی امیر مقرر کیا جائے۔رسول اللہ صلافی کے کیا اور خلفائے راشدین سے اس سلسلہ میں مختلف طریقے مروی ہیں۔درج ذیل روایت اس سلسلہ کی ہے:

حدیث — رسول الله مِیلَاتِیا یَیْجِ بسکی برا سے اشکریا چھوٹے اشکر پرامیر مقرر کرتے تو اس کو مخصوص طور پرالله تعالی سے ڈرنے کی تاکید کرتے ، اور اس کے ماتحت جو مسلمان کرتے ، ان کے ساتھ خیر خواہی کی ہدایت دیتے۔ پھر فرماتے :

''اللہ کے نام سے ، اللہ کی راہ میں جہاد کرو۔ ان لوگوں سے لڑو جو اللہ تعالی کا انکار کرتے ہیں۔ جہاد کرو، اور مال غنیمت میں خیانت نہ کرو، اور عہد شکنی نہ کرو، اور ناک کان نہ کا ٹو، اور کسی بچہ کوتی نہ کرو، (مشکوۃ حدیث ۲۹۲۹ بساب المسکتاب إلى المحفاد ) .

اللہ کتاب الجہاد)

تشریح:اس حدیث میں جارباتوں کی ممانعت کی گئی ہے:

پہلی بات — مال غنیمت میں خیانت کی ممانعت — بیمانعت متعدد وجوہ سے ہے: (۱)اس سے مسلمانوں کی دل شکنی ہوگی۔ کیونکہ غنیمت سب کاحق ہے۔ اگر بعض لوگ اس کو لے اڑیں گے تو دوسروں کی ہمت پست ہوجائے گی (۲)اور فوج میں اختلاف رونما ہونے کا بھی اندیشہ ہے۔محروم رہنے والے خیانت کرنے والوں سے الجھیں گے(۳) اور فوج کڑے بی اختلاف رونما ہوئے میں لگ جائے گی ،جس کا نتیجہ بار ہا شکست کی صورت میں ظاہر ہوگا۔

دوسری بات — عهد شکنی کی ممانعت — دشمن سے کوئی معاہدہ کر کے اس کی خلاف ورزی کرنا جائز نہیں۔نہ کفارکوامن دینے کے بعد ان پر ہاتھ اٹھا نا جائز ہے۔اگر عہد شکنی کی جائے گی تومسلمانوں کے عہد و پیان اور ذمہ داری لینے پرلوگوں کا اطمینان باقی نہیں رہے گا۔اور اگریہ بات ختم ہوگئی تو عظیم ترین فتح اور قریب ترین نفع ہاتھ سے نکل جائے گا۔اور وہ یہ ہے کہ کفار عقد ذمہ کر کے اسلامی حکومت میں شامل ہوں ، تا کہ ان کودولت ایمان نصیب ہو، ورنہ کم از کم مسلمانوں کومالی فائدہ پہنچے۔

تیسری بات — مُثله کی ممانعت — رشمن گوتل کرناایک جنگی ضرورت ہے، مگراس کی لاش بگاڑ نااور ناک کان کا ٹنا محض دل کی بھڑاس نکالناہے جو جہاد کے مقاصد میں شامل نہیں ،اس لئے مُثله ممنوع ہے۔ نیز بیاللہ کی بناوٹ میں تبدیلی ہے ، جو شیطانی اغواء کا نتیجہ ہے۔ سورۃ النساء آیت ۱۱۹ میں شیطان کا بیقول ہے کہ' میں ان کوتعلیم دونگا جس سے وہ اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی منوع ہے اور مطلقاً ممنوع ہے۔

چوتھی بات ۔ بچوں کے آل کی ممانعت ۔ بیممانعت دووجہ ہے ہے:

پہلی وجہ: بچوں کوتل کرنامسلمانوں پر تنگی کرنا،اوران کونقصان پہنچانا ہے۔ کیونکہ بچدا گرزندہ رہے گا تو مسلمانوں کا غلام سبنے گا۔اورجس کے پاس رہے گادین میں اس کی پیروی کرے گا۔ پس بڑا ہوکروہ مسلمان ہوگا۔

دوسری وجہ: بچہندتو کسی کو مار تا ہے، نہ کسی کی مدد کرتا ہے۔ پس اس کافل جنگی ضرورت نہیں۔

فائدُه: یکی حکم عورت کا ہے۔ بلا وجہ اس کوتل کرنا جائز نہیں۔ ایک جنگ میں رسول اللہ مِطَالِنْعَائِیَا ہے دیکھا کہ لوگ کسی چیز پرجمع ہیں؟' بتایا گیا کہ ایک عورت کی لاش ہے! آپ نے فرمایا:
چیز پرجمع ہیں۔ آپ نے دریافت کیا:' یہ لوگ کس چیز پرجمع ہیں؟' بتایا گیا کہ ایک عورت کی لاش ہے! آپ نے فرمایا:
'' وہ لڑتی تو نہیں تھی!'' پھراسے کیوں قبل کیا گیا! پھرآپ نے مقدمۃ الحبیش کے امیر حضرت خالد بن ولیدرضی اللہ عنہ کے
پاس حکم بھیجا کہ کسی عورت اور مزدور کوئل نہ کیا جائے (مقلوۃ حدیث ۳۹۵۹) ای طرح آپ نے نہایت بوڑ ہے آ دمی کوئل
کرنے سے بھی منع کیا ہے (مقلوۃ حدیث ۳۹۵۲)

ثم لما وجب الجهاد لإعلاء كلمة الله: وجب مالايكون الإعلاء إلا به؛ ولذلك كان سَدُّ الشغور وعَرْضُ المقاتلة ونصبُ الأمراء على كل ناحية وثغر واجبًا على الإمام، وسنةً متوارثةً؛ وقد سَنَّ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وخُلفاؤه رضى الله عنهم في هذا الباب سننًا.

وكان رسولُ الله صلى الله عليه وسلم إذا أمَّرَ أميرًا على جيشٍ أو سَرِيَّة: أوصاه في خاصَّته بتقوى الله، ومن معه من المسلمين خيرًا، ثم قال: "اغزوا باسم الله في سبيل الله،قاتلوا من كفر بالله، اغزوا، ولاتَغُلُّوا" الحديث

[أقول] وإنما نهي:

[١] عن الغلول: لما فيه من كسر قلوب المسلمين، واختلافِ كلمتهم، واختيارِهم النُهبي على القتال؛ وكثيرًا مًّا يفضي ذلك إلى الهزيمة.

[٢] وعن الغدر: لئلا يرتفع الأمان من عهدهم وذمتهم، ولو ارتفع: ذهب أعظمُ الفتوح وأقربُها؛ وهي الذمةُ.

[٣] وعن المثلة: لأنه تغيير خلق الله.

[1] وعن قتل الوليد: لأنه تضييق على المسلمين، وإضرارٌ بهم، فإنه لوبقى حيا لصار رقيقا لهم، واتَّبَعَ السَّابِي: في الإسلام؛ وأيضًا: فإنه لا يَنْكَأُ عدوًّا، ولا ينصر فئةً.

ترجمہ: پھرجب جہادواجب ہوااعلاء کلمۃ اللہ کے لئے تو وہ با تیں بھی واجب ہوئیں جن کے بغیر اسلام کی سربلندی خہیں ہوکتی۔اورائی وجہ سے سرحدوں کی حفاظت،اور فوج کی پیشی اورامراء کی تنصیب ہرعلاقہ میں اور سرحد میں امام پر واجب اوررائی طریقہ ہے۔اوررسول اللہ میں حفاظت،اور آپ کے نائبین نے اس سلسلہ میں مختلف طریقے رائے گئے ہیں ..... میں کہتا ہوں:اور آپ نے کمانعت فرمائی:(۱) مالی غنیمت میں خیانت کرنے کی:اس لئے کہ اس میں سلمانوں کے دلوں کو توڑنا ہے۔اور ان کے کلمہ کا اختلاف ہے۔اور ان کا لوٹ کو قال پر ترجیح و بنا ہے۔اور بار ہا یہ چیز شکست تک پہنچاتی ہے۔
(۲) اور عہد شکنی ہے: تا کہ مسلمانوں کے عہداور ان کی ذمہ داری سے اطمینان ختم نہ ہوجائے۔اور اگر وہ ختم ہوگیا تو عظیم ترین اور قریب ترین فتح ہاتھ سے نکل جائے گی۔اور وہ عقد ذمہ ہے ۔۔ (۳) اور مُراثہ سے:اس لئے کہ وہ اللہ کی بناوٹ میں تبیانا ہے۔ پس بیشک میں تبیل ہے۔ اس لئے کہ وہ مسلمانوں پرتئی کرنا،اور ان کو نقصان پہنچانا ہے۔ پس بیشک وہ اگر زندہ رہے گا تو مسلمانوں کا غلام ہوگا،اور اسلام میں: قید کرنے والے کی پیروی کرے گا ۔۔ اور نیز: پس وہ دیمن کو وہ کرے مارتانہیں،اور نہ وہ کسی جماعت کی مدور تا ہے۔

☆ ∴ ☆

#### جنگ سے پہلےتر تیب وارتین باتوں کی دعوت دینے کی وجہ

تشریح: جنگ شروع کرنے سے پہلے کفار کور تیب وارتین باتوں کی دعوت دی جائے:

دوم — اسلام کی دعوت دی جائے ، ہجرت و جہاد کے بغیر۔اس صورت میں ان پراحکام اسلام: نماز روز ہوغیرہ لازم ہوں گے۔اور مال غنیمت وفئی میں سے بچھ ہیں ملے گا۔ ہاں نفیر عام کی صورت میں یعنی جب سب مسلمانوں پر جنگ میں شریک ہونالازم قرار دیا جائے ،اوروہ بھی شریک ہوں تو غنیمت وفئی میں سے حصد ملے گا۔

اوراس دوسری صورت میں غنیمت فئی میں سے نہ دینے کی وجہ یہ ہے کہ غنیمت مجاہدین کامخصوص حق ہے۔اور مال فئی پہلے اہم کا موں میں خرج کیا جاتا ہے۔ پھر دوسرے درجہ کے کا موں میں خرج کیا جاتا ہے۔اور عام طور پر بیت المال میں اتنی گنجائش نہیں ہوتی کہ مجاہدین کے علاوہ پر بھی خرج کیا جائے۔

سوال: حضرت عمر رضی الله عنه کے ایک قول سے معلوم ہوتا ہے کہ مال فئی میں سب مسلمانوں کا حصہ ہے۔ آپ نے سورۃ الحشر کی آیت پاک۔ ﴿ وَ اللّٰهِ نِهُ نَهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ الل

جواب: ہماری بات میں اور اس بات میں کوئی اختلاف نہیں۔ وہ بات جب ہے کہ بیت المال میں گنجائش نہ ہو۔ اور یہ بات اس وفت ہے جب شاہوں کے خزانے فتح ہو کر آ جائیں۔ اور خراج بڑی مقدار میں وصول ہونے گئے تو مجاہدین وغیر ہم کودینے کے بعد بھی بچے گا، جوعام مسلمانوں کودیا جائے گا۔

سوم — ان کودعوت دی جائے کہ وہ اسلامی حکومت کی ماتحتی قبول کرلیں ،اور جزید دینامنظور کرلیں ۔مگران کو بتایا جائے کہ بیہ بات ان کے لئے ذلت کی ہے۔ان کے حق میں بہتر پہلی دو ہاتیں ہیں۔

تنیوں باتوں کے مصالے ۔۔ پہلی بات میں دولحتیں ہیں: ایک: نظام عالم کی استواری ، اورلوگوں کے درمیان سے ظلم وستم کا خاتمہ۔ دوسری: ان کو دولتِ ایمان نصیب ہوگی ، اوران کے نفوس کی اصلاح ہوگی ۔ وہ اللہ کے دین کی اشاعت میں حصہ دار بنیں گے ، اور جنت کے بلند درجات حاصل کریں گے۔

اور دوسری بات میں مسلحت ہے کہ وہ ایمان لا کر دوزخ سے نے جائیں گے۔البتہ جنت کے بلند درجات ان کوحاصل نہیں ہو نگے ۔اور تیسری بات میں بیفائدہ ہے کہ کفار کا دبر بہتم ہوگا۔اور مسلمانوں کی شوکت قائم ہوگی۔اوران تینوں ہی مصالح کے لئے نبی مِلالیْمَاتِیلِمْ کی بعثت ہوئی ہے، پس جو بھی مصلحت بدست آئے اس پر قناعت کرنی چاہئے۔

فائدہ:شارحین حدیث عام طور پرتیسری بات: جنگ کرنا قرار دیتے ہیں۔اور دوسری بات کو پہلی بات کا تتمہ بتاتے ہیں۔شاہ صاحب قدس سرۂ نے انوکھی بات کہی ہے۔

- ﴿ لُوَ وَكُرُ بِبَالْمِينَ لِهِ ﴾-

والدعوةُ إلى ثلاث خصال مترتبةٍ:

الأول: الإسلام مع الهجرة والجهاد؛ وحينئذ له ما للمجاهدين من الحق في الفيء والمغانم. والثانية: الإسلام من غير هجررة ولاجهاد، إلا في النفير العام: وحينئذ له نصيبٌ في المغانم والفيء، وذلك: لأن الفيء إنما يُصرف إلى الأهم فالأهم؛ والعادة قاضية بأن لايسَع بيت الممال الصرف إلى المتوطنين في بلادهم غير المجاهدين، فلا اختلاف بين هذا وبين قول عمر رضى الله عنه: " فلئن عشتُ فليأتين الراعي، وهو بِسَرْو حِمْيرَ، نصيبُه منها، لم يعرق فيها جبينُه" يعنى إذا فُتح كنوزُ الملوك، وجُبِي من الخراج شيئ كثيرٌ، فيبقى بعد حظً المقاتِلة وغيرهم.

والثالثة: أن يكونوا من أهل الذمة، ويؤدوا الجزية عن يدٍ وهم صاغرون.

فبالأول: تحصل المصلحتان: من نظام العالَم ورفع التظالم من بينهم، ومن تهذيب نفوسهم، بأن يحصل نجاتهم من النار، ويكونوا ساعين في تمشية أمر الله.

و بالثانية: النجاة من النار، من غير أن ينالوا در جاتِ المجاهدين.

وبالثالثة: زوالُ شوكة الكفار، وظهورُ شوكة المسلمين - وقد بُعث النبيُّ صلى الله عليه وسلم لهذه المصالح.

ترجمہ: اور وعوت تین باتوں کی طرف ترتیب وارہے: پہلی بات: اسلام مع ججرت و جہادہ ہے، اوراس وقت اس کے لئے فکی اور فینیمت میں وہ تق ہے جو مجاہدین کے لئے ہے ۔ اور دوسری بات: اسلام ہے بغیر ہجرت اور بغیر جہاد کے، گر اعلانِ عام کی صورت میں ۔ اور اس وقت اس کے لئے فئیمت اور فکی میں حصہ ہے۔ اور وہ بات: یعنی اس دوسری صورت میں فینیمت اور فکی میں حصہ نہ ہونا: اس لئے ہے کہ مال فکی خرج کیا جاتا ہے الا جم ف الا جم میں ۔ اور عادت فیصلہ کرنے میں فنیمت اور فکی میں بست والوں پرخرج کرنے کی سوائے والی ہے اس بات کا کہ بیت المال میں گئجائش نہیں ہوتی مسلمانوں کے شہروں میں بسنے والوں پرخرج کرنے کی سوائے مجاہدین کے یعنی عام طور پر ہرمسلمان کو بیت المال سے ویئے کی گئجائش نہیں ہوتی (سوال کا جواب) پس کوئی اختلاف مہیں اس بات کے درمیان اور عمر کے قول کے درمیان ''لیس بخدا! الی آخرہ ۔ یعنی جب شاہوں کے خزانے کھولے جا میں، اور مال گذاری میں بہت سارا مال وصول ہوتو مجاہدین وغیر ہم کے حصہ کے بعد بھی باقی رہے گا ۔ اور تیسری بات: بیہ کہو وہ اللی ذمہ میں سے ہوجا میں ۔ اور بدست خود جزید ہیں درانے الیہ وہ ہوئے دارے ہوں ۔ کہوں اور بدست خود جزید ہیں درانے الیہ وہ ہوئے درمیان ایک دوسرے پرظام کرنے کا خاتمہ (۲) اور کیں اول مصلح میں جاسم ہوتی ہیں: (۱) عالم کا انتظام، اور لوگوں کے درمیان ایک دوسرے پرظام کرنے کا خاتمہ (۲) اور

ان کے نفوس کی اصلاح ہایں طور کہ ان کو دوزخ سے نجات ملے۔اور وہ اللہ کے دین کے پھیلانے میں کوشش کرنے والے ہوجا کیں ۔ اور دوسری سے: دوزخ سے نجات: بدوں اس کے کہ وہ مجاہدین کے درجات حاصل کریں ۔ اور تیسری سے: کفار کی شوکت کا ظہور ۔اور حقیق نبی مِلاللَّهُ اِلَّمُ اللَّهُ مَلِّحَوں کے لئے مبعوث فرمائے گئے ہیں۔
کی شوکت کا خاتمہ،اورمسلمانوں کی شوکت کا ظہور ۔اور حقیق نبی مِلاللَّهُ اِللَّمُ اللَّهُ الل

#### خلیفہ کے لئے حربی ہدایات

امام المسلمین پر واجب ہے کہ وہ مسلمانوں کی شوکت ودبد بہ کے ظہور کے اسباب میں غور کرے۔ اوران سے کفار کے ہاتھ کاٹ دینے کی تدبیر بیں سوچے۔ اس معاملہ میں انتہائی غور کرے اور خوب سوچے۔ پھر وہ کام کرے جواس کی رائے میں درست ہو، اور وہ بعینہ یااس کی نظیر نبی سِلگُنوائیم اور خلفائے راشدین سے ثابت ہو۔ اور امام کے ذمہ یہ بات اس لئے واجب ہے کہ اس کا تقر رمصالح مسلمین کے لئے کیا گیا ہے۔ اور مصالح اس کے بغیر بھیل پذر نہیں ہوتے۔
اور اسلام کے حربی نظام کی بنیاد نبی سِلگُنوائیم کے حربی معاملات ہیں۔ ہم یہاں اس سلسلہ کی احادیث کا ماحصل ذکر کرتے ہیں:

— امام آسلمین پرواجب ہے کہ اسلامی ملک کی سرحدیں ایسے شکروں سے بھرد ہے جوان دشمنوں کے لئے کافی ہوجائیں جو سرحد منتصل ہیں۔ اوراس شکر کاکسی بہادر، ذی رائے اور مسلمانوں کے لئے خیرخواہ آدمی کوامیر مقرر کرے۔ اور ملک کی حفاظت کے لئے خندق کھودنی ضروری ہویا کوئی قلعہ تعمیر کرنا ضروری ہوتو وہ بھی کرے۔ نبی مِلائِقَاتِیم نے غزوہ احزاب میں مدینہ کی حفاظت کے لئے خندق کھودی ہے۔

﴿ بِ جِبِ امام المسلمین کوئی سربی(چھوٹالشکر)روانہ کرنے تواس کا امیرافضل آدمی کو یامسلمانوں کے تق میں انفع شخص کومقرر کرے۔ اوراس کوذاتی طور پراللہ ہے ڈرنے کی تاکید کرے، اوراس کے ماتحت جوفوجی کئے جارہے ہیں ان کے ساتھ بھلائی کامعاملہ کرنے کی وصیت کرے۔ جیسا کہ رسول اللہ مِیلائیا اَیکی کیا کرتے تھے۔

— اور جب امام المسلمین کوئی بڑی مہم سر کرنے کے لئے خود نکلنے کاارادہ کریے تواپے لشکر کامعا ئنہ کرے۔اور سواروں اورپیادوں کودیکھے بھالے۔جو جانورپا انسان کمزور ہواس کولشکر میں نہ لے۔اس طرح درج ذیل لوگوں کو بھی ساتھ نہ لے۔

(الف) کم عمر کو بعنی جس کی عمر پندرہ سال ہے کم ہواس کوفوج میں شامل نہ کرے۔ نبی مِنالِیْفَاقِیَّمُ ایسا ہی کیا کرتے تھے۔ (ب) ہے ہمت کرنے والے کو بعنی جوفوج کی ہمت تو ڑے،اوران کو جنگ سے بٹھائے اور حوصلہ پست کرے اس کو۔ ہاتھ نہلے۔



(ج) بری خبریں پھیلانے والے کو بینی جو کفار کی طافت کی باتیں کرے، اور لوگوں کوخوفز دہ کرے اس کو بھی ساتھ نہ لے۔ اور اس کی دلیل سورۃ التوبہ کی آیات ۲۶ و 2۶ ہیں۔ارشاد پاک ہے:''اور اللہ تعالیٰ نے اُن (منافقین) کے (غزوۂ تبوک میں) جانے کو بہند نہیں کیا،اس لئے ان کو تو فیق ہی نہیں دی۔ اور (تکوینی طور پر) کہد دیا کہ اپا بھے لوگوں کے ساتھ بیٹھے رہو!۔اگریہ لوگ تہارے ساتھ شامل ہوجاتے تو سوائے اس کے کہ دُونا فساد کرتے کیا ہوتا!''

1.0

(۱) اورمشرک (غیرمسلم) کوساتھ نہ لے۔ نبی ﷺ کاارشاد ہے:''ہم کسی مشرک سے مدذبیں لیں گئ' (اخرجہسلم واصحاب السنن، فتح ۴۴:۲۴ )البتہ ضرورت ہو،اورآ دمی قابل اعتماد ہوتو ساتھ لے سکتے ہیں۔

(ھ)اور جوان عورت کوجس پرخطرہ ہوساتھ نہ لے۔البتہ عمر رسیدہ عورت کواجازت دے۔ کیونکہ نبی مِیالِیَّهِ اَیَّمِیْ مِظرت امسُلیم وغیرہ انصار کی خواتین کو ساتھ لے جاتے تھے۔ وہ فوجیوں کو پانی پلاتیں اور زخمیوں کا علاج کرتی تھیں (مشکوۃ حدیث ۳۹۴)

- —— اور تشکر کی تنظیم کرے۔اس کا دایاں بایاں باز و بنائے۔اور ہر گروہ کے لئے ایک جھنڈا تجویز کرے۔اور ہر جماعت کا ایک امیر یا منتظم مقرر کرے۔جسیا کہ رسول اللہ ﷺ نے فتح مکہ کے موقع پر کیا تھا۔منظم شکر کی دھاک زیادہ بیٹھتی ہے،اوراس کا انضباط بھی خوب ہوتا ہے۔
- ﴾ —اورفوج کے لئے کوئی شعار (مخصوص لفظ) مقرر کرہے، جس کووہ شب خون کے وقت استعمال کریں ، تا کہا پنے ہی آ دی کوئل نہ کر دیں ۔جیسا کہ رسول اللہ مِئالِنْهَا ﷺ کیا کرتے تھے۔
- ﴿ ﴾ اورسفر جمعرات یا پیر کے دن شروع کرے۔ان دو دنوں میں بارگاہِ خداوندی میں اعمال کی پیشی ہوتی ہے۔ اور ہم یہ بات پہلے ذکر کر چکے ہیں (دیکھیں رحمۃ اللہ ۱۶۲۶)
- - ﴿ اگردشمن کی طرف سے خطرہ ہوتو پہرہ دینے والے اور خبریں لانے والے مقرر کرے۔
- اورامام اپنامقصد سفرحتی الامکان مخفی رکھے۔ اور توریہ کرے۔ البتہ تقلمندوں اور خیر خواہوں سے اپناارادہ نہ چھپائے۔ صدیث میں ہے کہ رسول اللہ میلائیکی آئیل جب کسی غزوہ کا ارادہ فرماتے تو کسی اور سفر سے توریہ کرتے ۔ اور فرمایا کہ جنگ جال ہے! (ابوداؤد صدیث ۲۹۳۷)
- اور بیممانعت دووجہ (مشکوری اللہ میلائی کے فرمایا: ''جنگ میں ہاتھ نہ کائے جائیں''(مشکوری حدیث ۳۶۰۱) اور بیممانعت دووجہ بہلی وجہ: وہ ہے جو حضرت عمر رضی اللہ عند نے بیان کی ہے کہ کہیں شیطان اس کو ورغلائے ، اور وہ کا فروں میں جالے۔ اور دوسری وجہ: بیہ ہے کہاں فتم کے مواقع میں اکثر اختلاف ہوجا تا ہے۔ اور نزاع مسلمانوں کی مصلحت (جنگ)

میں خلل ڈالنے والا ہے۔

- ا جہاد:اہل کتاب اور مجوں جھی ہے کیا جائے ، تا آنکہ وہ اسلام قبول کریں ، یارسوائی کے ساتھ جزید ینامنظور کریں۔ اس جنگ میں بچوں ،عورتوں اور بہت بوڑھوں کو تل نہ کرے۔البتہ ضرورت کے وقت قبل جائز ہے۔جیسے شب خون مارنے کی صورت میں قبل جائز ہے۔
- ⊕ کوئی پھل دار درخت نہ کائے ،اور نہان کوجلائے۔اور نہ جانوروں کی کوچیں کائے۔البتہ مصلحت کا نقاضا ہو تو جائز ہے۔ جیسے بنونضیر کے گاؤں یُو برہ کا معاملہ۔ جنگی ضرورت سےان کے باغات کائے اور جلائے گئے تھے۔سورۃ الحشر میں صحابہ کے اس عمل کو درست قرار دیا گیا ہے۔
  - اور کفار کے ساتھ کئے ہوئے عہدو پیان کی خلاف ورزی نہ کرے۔
  - 🗅 اور مثمن کے قاصدوں اور سفیروں کو نہ رو کے ، تا کہ باہمی مراسلت کا درواز ہبند نہ ہوجائے۔
- ا اورجنگی چالیں چلے۔ نبی مِیَالِنْمِیَائِیمُ اسی مقصد ہے توریہ کرتے تھے،اورفر مایا:'' جنگ چال ہے!''(متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۳۹۳۹) جنگ میں جومُحض چال چلئے میں کامیاب ہوجا تا ہے وہ بی پالا مارلیتا ہے (مگر جھوٹ بولنااور دھوکہ دینا جائز نہیں)

  اور ان پر عرصۂ حیات تنگ کرے۔ یہ سب باتیں رسول اللہ مِیَالِنَّهُ اَیَّمُ ہے ثابت ہیں۔اور جنگی ضروریات ہیں۔ جن کی وضاحت کی حاجت نہیں۔
- ﴿ اورجو صحف خود پراعتمادر کھتا ہے، اس کے لئے امام کی اجازت سے مبارزت طلبی جائز ہے۔ جنگ بدر میں تین کا فروں نے حریف طلب کئے تھے، تو نبی مِلاَئْتَهَا کِیْمُ عَلَیْمُ اللّٰمُ عَلَیْمُ کَا اللّٰهُ عَنْمُ کو مقابلہ کے لئے نکلنے کا تکم دیا تھا (ابن ہشام)
- المجاہدین کے لئے جائز ہے کہ کھانے پینے کی چیزوں میں اور گھاس چارہ میں ٹمس نکا لے بغیر تصرف کریں ،
   تا کہ فوجیوں کے لئے تنگی نہ ہو۔
- ان کے بارے میں اور میں جوقیدی ہاتھ آئیں ،ان کے بارے میں امام کوچار باتوں میں اختیار ہے: چاہے تو قتل کرے ،یا فدیہ لے کرچھوڑ دے ، یا مفت چھوڑ دے ، یا غلام بنالے۔جو بات زیادہ مفید ہووہ اختیار کرے۔
- (ا) امام کے لئے جائز ہے کہ وہ سب دشمنوں کو یاان میں ہے بعض کوامان دے۔اوراس کی دلیل سورۃ التو بہ آیت اللہ میں ہے اس کے بائز ہے کہ وہ سب دشمنوں کو یاان میں ہے آپ سے پناہ کا طالب ہو، تو آپ اس کو پناہ دید بیجئے تا کہ وہ کلام اللہی من لے، پھراس کو اس کے امن کی جگہ میں پہنچاد بیجئے۔ بیچکم اس وجہ سے ہے کہ وہ ایسے لوگ ہیں جو جانے نہیں'' پیامن دینا دولے تھوں ہے ہے۔ ایک : وہ جو آیت کریمہ میں بیان کی گئی کہ کفار پر قبول اسلام کی راہ اس وقت کھل سکتی ہے۔

ہے، جب وہ سلمانوں سے ملیں جلیں، اور ان کے دلائل میں اور ان کی زندگیاں دیکھیں۔ دوسری مصلحت: بیہ ہے کہ تجارتی ضرور تیں پیش آتی ہیں۔ جن کے لئے امان دیناضروری ہے۔

(۳) — اورامام کے لئے جائز ہے کہ دشمن ہے مال کے بدل پابغیر مال کے مصالحت کرے۔اور پیجواز تین وجوہ سے ہے:اول: بھی مسلمان کفار کے مقابلہ میں کمزور پڑجاتے ہیں۔اس وقت مصالحت ہی مصلحت ہوتی ہے۔ دوم: بھی مسلمانوں کو مال کی حاجت ہوتی ہے، تا کہ وہ اس کے ذریعہ مضبوط ہوجا ئیں۔سوم: بھی پیمصلحت ہوتی ہے کہ ایک قوم کے شرہے مطمئن ہوکر دوسری قوم ہے نمٹا جائے۔ صلح حدید بید میں یہی بات پیش نظر تھی۔

ويبحب على الإمام أن يَنظر في أسباب ظهور شوكة المسلمين، وقطع أيدى الكفار عنهم، ويبحتهد ويتأمل في ذلك، فيفعل ما أدّى إليه اجتهاده، مما عُرِفَ هو أو نظيرُه عن النبي صلى الله عليه وسلم وخلفائه رضى الله عنهم: لأن الإمام إنما جُعل لمصالح، ولاتتم إلا بذلك.

والأصل في هذا الباب سِيَرُ النبي صلى الله عليه وسلم، ونحن نذكر حاصلَ أحاديثِ الباب، فنقول:

[۱] يجب أن يَشْحَنَ ثغورَ المسلمين بجيوش يَكُفُونَ من يليهم، ويُؤَمِّرُ عليهم رجلاً شجاعًا، ذارأي، ناصحًا للمسلمين، وإن احتاج إلى حفرِ خندقٍ، أو بناءِ حصنٍ: فعله، كمافعله رسول الله صلى الله عليه وسلم يومَ الخندق.

 [۲] وإذا بعث سريةً، أمَّرَ عليهم أفضلَهم، أو أنفعَهم للمسلمين، وأوصاه في نفسه، وبجماعة المسلمين خيرًا، كما كان رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يفعل.

[٣] وإذا أراد الخروج للغزو: عَرَضَ جيشَه، ويتعاهد الخيلَ والرجالَ، فلا يقبل:

[الف] مَن دونَ خمس عشرة سنة، كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعل ذلك.

[ب] والمُخَذِّلاً: وهو الذي يُقْعِدُ الناس عن الغزو.

[ج] ولا مُرْجِفًا: وهو الذي يُحَدِّثُ بقوة الكفار، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿كَرِهَ اللَّهُ انْبِعَاتُهُمْ فَثَبَّطَهُمْ وَقِيْلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِيْنَ، لَوْ خَرَجُوا فِيْكُمْ مَازَادُوْكُمْ إِلَّا خَبَالًا﴾

[د] والمشركا: لقوله صلى الله عليه وسلم: "إنا النستعين بمشرك" إلا عند ضرورة، ووثوق به.

[ه] ولا امراةً شابةً يُخاف عليها، ويأذنُ للطاعنة في السن، لأنه صلى الله عليه وسلم كان يغزو بأم سُليم ونسوةٍ من الأنصار، يسقين الماءَ، ويداوين الجرحي.

[٤] ويُعَبِّي الجيشَ ميمنةً وميسرة، ويجعل لكل قوم راية، ولكل طائفة أميرًا أو عريفًا، كما

فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الفتح، لأنه أكثر إرهابًا، وأقربُ ضبطًا.

[٥] ويُعَيِّنُ لهم شعاراً، يتكلمونه في البَيَاتِ، لئلا يقتل بعضُهم بعضًا، كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعل.

[٦] ويَخْرُجُ يـومَ الـخميس أو الاثنين، فإنهما يومانِ يُعرض فيهما الأعمال، وقد ذكرنا من قبل.

[٧] ويكلِّفهم من السير ما يطيقه الضعيف، إلا عند الضرورة، ويَتَخَيَّرُ لهم من المنازل أصلَحها وأوفرها ماءً.

[٨] وينصب الحُرَّسَ والطلائِعَ إذا خاف العدوّ.

[٩] ويُخفى من أمره ما استطاع ويُورِّي، إلا من ذوى الرأى والنصيحة.

[١٠] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لاتُقطع الأيدى في الغزو" وسِرُّه: مابينه عمر رضى الله عنه: أن لاتلحقه حميةُ الشيطان، فيلحق بالكفار؛ ولأنه كثيرًا مًّا يُفضى إلى اختلاف بين الناس، وذلك يُخِلُ بمصلحتهم.

[١١] ويقاتل أهل الكتاب والمجوسَ حتى يُسلموا، أو يعطوا الجزيةَ عن يد وهم صاغرون.

[١٢] والايقتل وليدًا، والا امرأةً، والا شيخًا فانيًا، إلا عند ضرورة، كالبّياتِ.

[١٣] والا يقطع الشجر والا يُحرِق، والا يَعْقِرُ الدواب، إلا إذا تعينت المصلحة في ذلك، كالبُوَيْرَةِ قريةِ بني النضير.

[١٤] والايَخِيْسُ بالعهد.

[١٥] ولا يَحْبِسُ البُرُدَ: لأنه سبب انقطاع المراسلة بينهم.

[١٦] ويخدع، فإن الحرب خُدعة.

[١٧] ويهجم عليهم غارِّين، ويرميهم بالمنجنيق، ويحاصرهم، ويضيِّق عليهم؛ ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم كلُّ ذلك، ولأن القتال، لا يتحقق إلا به، كما لاحاجة إلى شرحه.

[١٨] ويجوز المبارزة بإذن الإمام لمن وَثِقَ بنفسه، كما فعل على وحمزة رضى الله عنهما.

[١٩] وللمسلمين أن يتصرفوا فيما يجدونه هنالك من العلف والطعام، من غير أن يُخَمَّسَ، لأنه لو لم يُرَخَّص فيه لضاق الحال.

[٧٠] فإذا أَسَرُوا أسراءَ خُيَّرَ الإمامُ بين أربع خصال: القتل، والفداءِ، والمنّ، والإرقاق؛ يفعلُ

من ذلك الأحَظَّ.

[٢١] وللإمام أن يعطيهم الأمان، ولآحادهم، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ﴾

وذلك: لأن دخولهم في الإسلام لايتحقق إلا بمخالطة المسلمين، ومعرفة حجتهم وسيرتهم، وأيضًا: فكثيرًا مًّا تقع الحاجة إلى تردد التجار وأشباههم.

[٢٢] ويصالحهم بمال، وبغير مال: فإن المسلمين ربما يضعفون عن مقاتلة الكفار، فيحتاجون إلى الصلح، وربما يحتاجون إلى المال يَتَقَوُّوْن به، أو إلى أن يأمنوا من شر قوم فيجاهدوا آخرين.

ضروری الفاظ کی تشری : سِیْر ق کی جمع ہے۔ پہلے اس کے معنی حربی نظام اور جنگی اصول کے تھے۔ آمام محدر حمداللہ
کی کتابیں: السّیو الصغیر اور السیو الکبیو اسی موضوع پر ہیں۔ اور جیسے سنن تر ندی کے أبواب السیوان میں بھی یہی
ابحاث ہیں ...... مُخَذِّلًا (اسم فاعل) خَدْلَه : پسپائی اور جنگ بندی پر آمادہ کرنا ..... عَبِّی الجیس : تیار کرنا ..... السطليعة :
وثمن کی سپاه کا اندازہ لگانے اور معلومات حاصل کرنے کے لئے بھیجی جانے والی فوج کی کلڑی ..... خواس (من) بالعهد :
عہد و پیان کی خلاف ورزی کرنا ، عهد شکنی کرنا ..... قبول سے : أن لا تسلح قله المنے ترجمہ : کہنداحق ہواس کو شیطانی غیرت ..... قبوله : لآحادهم : کا عطف یُعطیهم کی ضمیر منصوب پر ہے۔ فصل کی وجہ سے عطف درست ہوا ہے۔
غیرت ..... قبوله : لآحادهم : کا عطف یُعطیهم کی ضمیر منصوب پر ہے۔ فصل کی وجہ سے عطف درست ہوا ہے۔

#### غنيمت ميں چوري: اُخروي سزا

صدیت — رسول الله مِیلانیوکیم نے فرمایا: '' ہرگزتم میں ہے کی شخص کومیں نہ پاؤں کہ وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے کہاس کی گردن پراونٹ ہو، اور وہ بلبلا رہا ہو، اور وہ کہے: یارسول الله! میری مدد کیجئے! اور میں کہوں کہ میں تیرے لئے کچھ نہیں کرسکتا! میں نے مختصے خبر دیدی تھی!'' ایسا ہی آپ کا ارشاد ہے:'' اس کی گردن پر گھوڑا ہو، جو ہنہنا رہا ہو، اور بکری ہو، جو ہمیارہی ہو، اور غلام ہوجو چلار ہا ہو، اور کپڑے کے فکڑے ہوں، جو لہرار ہے ہوں!'' (مشکوۃ حدیث ۳۹۹۵) یہ طویل حدیث کا خلاصہ ہے۔

تشريح اس حديث مين مال غنيمت مين چوري كي تين سزائين بيان كي كن بين:

پہلی سزا: خائن: پُرائی ہوئی چیز کے ساتھ میدانِ قیامت میں آئے گا۔اوراس کی وجہ یہ ہے کیمل نفس کے ساتھ چیک جاتا ہے۔ پھراس میں جزاء کی شان پیدا ہوتی ہے،اور مجازات کا مدار مماثلت پر ہے،اس لئے مالِ غنیمت میں چوری کی سزا بصورت ِ معصیت متمثل ہوگی۔ جیسے مال کی زکو ۃ ادانہ کرنے کی سز ابھی اسی طرح متحقق ہوتی ہے (رحمۃ اللہ ۳۸:۳۳) دوسری سزا: چوری کی ہوئی چیز گردن پراٹھا کرآئے گا: جس کے بوجھ سے وہ تکلیف پائے گا۔ تیسری سزا: جانوروں کا چلانا: جس ہے لوگوں کے سامنے اس کے گناہ کی تشہیر ہوگی ،اوروہ برملار سواہوگا۔

#### غنیمت میں چوری: دینوی سزا

حدیث — رسول الله مِتَالِقَائِمَ فِی مایا " بجبتم کسی آ دمی کو پاؤ کهاس نے مال غنیمت میں خیانت کی ہے تواس کا سامان جلادو،اوراس کی پٹائی کرو' (مشکوۃ حدیث ۳۱۳۳ ہاب التعزیر) اور حضرت ابو بکروعمر رضی الله عنهمانے اس پرعمل کیا ہے (مشکوۃ حدیث ۳۰۱۳ ہیں ، نہ چیم منسوخ ہے۔ ہے (مشکوۃ حدیث ۴۰۱۳) یعنی میچ ضرح کی نہیں ، نہ چیم منسوخ ہے۔

تشری : بیسزاچوری کرنے والے کیلئے زجروتو نیخ ہے،اوردوسروں کیلئے سامانِ عبرت۔تا کہوہ الی حرکت نہ کریں۔

قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: "لا أُلْفِينَ أحدَكم يجيئ يومَ القيامة: على رقبته بعيرٌ، لله رُغاءٌ، يقول : يارسول الله! أَغِنْنِي، فأقول: لا أملك لك شيئًا، قد أبلغتُك! "ونحو ذلك قولُه صلى الله عليه وسلم: "على رقبته فرسٌ، له حَمْحَمَة، وشاة: له يُعَارُ، ونفس: لها صياحٌ، ورِقًاعٌ تَخْفِقُ"

أقول: الأصل في ذلك: أن المعصية تُتصوَّر بصورةِ ماوقعتْ فيه. وأما حملُه: فثقلُه، والتأذِّي به؛ وأما صوتُه: فعقوبتُه بإشاعة فاحشتِه على رء وس الناس.

قال صلى الله عليه وسلم: "إذا وجدتم الرجلَ قد غَلَّ في سبيل الله، فأُحْرِقوا متاعَه، واضربوه" وعمل به أبوبكر وعمر رضى الله عنهما.

أقول: سره: الزجر، وكَبْحُ الناس أن يفعلوا مثلَ ذلك.

ترجمہ: اس میں اصل یہ ہے کہ معصیت تصور کی جاتی ہے اس چیز کی صورت میں جس میں وہ واقع ہوئی ہے۔اور رہااس کا اٹھانا: تو وہ اس کا بوجھ ہے: اور اس سے تکلیف اٹھانا ہے۔اور رہی اس کی آ واز: تو وہ اس کی سزا ہے اس کے گناہ کی تشہیر کے ذریعہ تمام لوگوں کے سامنے —اور اس کا راز: تو بیخ ہے۔اور لوگوں کورو کمنا ہے اس بات سے کہ وہ اس کے مانند کریں۔

لغات الرُّغاء:اونٹ کی بلبلا ہٹ ....الحَمْحَة: گھوڑے کامتوسط آ واز ہے ہمہمہ..... الیَعَاد: بھیڑ بکری کی آ واز۔ لا

# غنیمت کے احکام نخمس کے مصارف

جواموال كفار سے حاصل ہوتے ہیں وہ دوشم كے ہيں:

ایک: مال غنیمت: یہ وہ مال ہے جوغیر سلموں ہے جنگ وقتال اور قہر وغلبہ کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے۔ دوسرا: مال فئی: یہ وہ مال ہے جوغیر سلموں ہے جنگ کے بغیر حاصل ہوتا ہے۔ جیسے جزیہ، خراج ( مال گذاری ) غیر مسلم تاجروں سے لی ہوئی چنگی ( ٹیکس ) وہ مال جو کفار ہے مصالحت میں حاصل ہوا ہے، یا وہ جس مال کو گھبرا کر چھوڑ کر بھاگ گئے ہیں۔

پس مال غنیمت میں سے پانچوال حصہ نکالا جائے۔اوراس کوان مصارف میں خرچ کیا جائے جس کا تذکرہ سورۃ الا نفال کی آیت اسم میں ہے۔ارشاد پاک ہے:''اور بیہ بات جان لو کہ جو چیز کفار سے بطورغنیمت تم کوحاصل ہوئی ہو:اس کا تقلم بیہ ہے کہاللہ تعالیٰ کے لئے اس کا پانچوال حصہ ہے اوراس کے رسول کے لئے ،اوررسول کے رشتہ داروں ،اور بیٹیموں اورغریبوں اور مسافروں کے لئے''

تفسیر: مصارف شمس میں کا نئات کے خالق و ما لک کا تذکرہ بطور توطئہ ہے۔ باقی مصارف کی تفصیل درج ذیل ہے:

(اللہ علی اللہ میں جو حصد رسول اللہ میں اللہ میں اللہ میں سے اپنا اور اپنے اہل وعیال کا خرج نکالتے تھے۔ آپ کی وفات کے بعد اب بید حصد مصالح مسلمین میں خرج کیا جائے گا۔ اور جو کام زیادہ اہم ہوں ان میں پہلے خرج کیا جائے گا۔ پھر دوسرے کاموں میں۔

- المجاب اورآپ کے قرابت داروں کا حصہ بنی ہاشم اور بنی المطلب کودیا جائے گا۔خواہ وہ غریب ہوں یا مالدار،اور خواہ وہ مرد ہویا عورت۔اوران میں جومقروض ہے، یا شادی کرناچا ہتا ہے، یا حاجت مند ہے اس کی اعانت کی جائے گی۔

  رہی یہ بات کدرسول کے رشتہ داروں میں ان کا حصہ کس طرح تقسیم کیا جائے گا؟ تو شاہ صاحب قدس سرۂ کی رائے یہ ہے کہ یہ بات امام اسلمین کے حوالے ہے۔ کس کو کتنا دینا ہے؟ اس کی تعیمٰ نام ما پنی صوابد یدسے کرے گا۔البتہ امام علم میں یہ بات وہ نی چاہئے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرات حسنین رضی اللہ عنہما کے لئے بیت المال سے پانچ پانچ میں ہزار کا وظیفہ مقرر کیا تھا، جو ان کے ہم سرول سے بہت زیادہ تھا۔ اور یہ زیادتی نواسٹہ رسول ہونے کی وجہ سے تھی۔ پس بنو ہاشم اور بنوالمطلب میں سے آلی رسول کوزیادہ دینا چاہئے۔
  - 🖝 اور تیبیموں کا حصہ: ایسے بچوں پرخرج کیاجائے جوغریب ہوں ،اوران کا باپ و فات یا چکا ہو۔
- ﴾ اورغربیوں اورسکینوں (اورمسافروں) کا حصہ: انہیں برخرج کیا جائے (اورمسافرے مراد: وہ ہے جووطن

ے دور ہو، اوراس کو مال کی شدید حاجت پیش آگئی ہو)

رہی میہ بات کے خس کے مذکورہ مصارف میں ہے سم صرف میں کتناخرج کیا جائے؟ تو یہ بھی امام کی صوابد یہ پر موقوف ہے۔ وہ خوب غور کرکے طے کرے کہ زیادہ اہم کون ہے؟ اور کس مصرف میں کتناخرج کرنا ہے؟ اور کس شخص کو کتناوینا ہے؟ فاکدہ: حنفیہ کے نزدیک رسول اللہ طِلانِیَا اِللّٰہ طِلانِیَا اِللّٰہ طِلانِیَا اللّٰہ طِلانِیا اللّٰہ طِلانِیا ہے کہ بعد آپ کی ذات کا خرج نہیں رہا۔ اور آپ کے رشتہ داروں کا حصہ نصرتِ قدیم کی بنا پر تھا، اس لئے وہ بھی نہیں رہا۔ البتہ مساکین اور حاجت مندوں کا جو حصہ ہے اس میں حضور طِلانِیَا اِللّٰہ کے قرابت دار: مساکین واہل حاجت کو مقدم رکھا جائے گا (فوائد عثمانی)

واعلم: أن الأموال المأخوذة من الكفار على قسمين:

[١] ما حصل منهم بإيجاف الخيل والركاب، واحتمال أعْبَاءِ القتال؛ وهو الغنيمة.

[٢] وماحصل منهم بغير قتال، كالجزية، والنَّواج، والعشورِ المأخوذةِ من تُجَّارهم، ومابذلوا صلحًا، أو هربوا عنه فزعًا.

فالغنيمة : تُخْمَسُ، ويُصرف الخُمُسُ إلى ما ذكر الله تعالى في كتابه، حيث قال: ﴿وَاعْلَمُوْل وَلِذِي الْقُرْبِي، وَالْيَتَامِي، وَالْيَتِه السَّيِل ﴾

فيوضع سهمُ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم بعدَه في مصالح المسلمين: الأهمَّ فالأهمَّ. وسهمُ ذوى القربي: في بني هاشم وبني المطلب: الفقير منهم والغنيِّ، والذكر والأنثى. وعندى: أنه يُخيَّرُ الإمام في تعيين المقادير، وكان عمر رضى الله عنه يزيدُ في فرض آل النبي صلى الله عليه وسلم من بيت المال، ويُعين المَدِيْنَ منهم، والناكحَ، وذا الحاجة.

وسهمُ اليتامي: لصغير فقير، لا أب له.

وسهمُ الفقراء والمساكين: لهم .

يُفَوَّضُ كُلُّ ذلك إلى الإمام، يجتهد في الفرض، وتقديم الأهم فالأهم، ويفعل ما أدى إليه اجتهاده.

ترجمہ: (۱) جوحاصل ہوا کفار سے گھوڑے اور اونٹ دوڑانے کے ذریعہ۔ اور جنگ کا بوجھ ڈھونے کے ذریعہ (اُوْجَفَ داہتَہ: چوپائے کوتیز دوڑاناوَ جَفَ (ض)وَ جُفًا البعیر: اونٹ کودوڑانا .....العِبْءُ: بوجھ، جمع أعباء ..... المَدِیْن: قرض دار، جس کے ذمہ قرض ہو)



# غنيمت ميں سے انعام يا بخشش دينا

غنیمت کے باتی چاراخماس غانمین کے لئے ہیں۔اللہ پاک نے غانمین کو مخاطب کر کے تُمس کو مذکورہ مصارف کے لئے خاص کیا ہے۔ باقی چاراخماس کا ذکر نہیں کیا۔اس سے یہ بات واضح ہوئی کہ وہ غانمین کاحق ہے۔لہذاوہ غانمین میں تقسیم کئے جا کیں گے۔مگر تقسیم سے پہلے امام بشکر کی حالت میں خوب غور کرے،اگر کسی کو انعام یا بخشش دینا مسلمانوں کی مصلحت سے ہم آ ہنگ ہو، تو باقی چاراخماس میں سے پہلے یہ کام کرے۔

اورانعام تین وجوه سے دیاجا تاہے:

پہلی وجہ:امام دارالحرب میں داخل ہوا،اوراس نے کوئی سریہ بطور مثال کسی گاؤں پرحملہ کرنے کے لئے بھیجا،تو وہ جو غنیمت لائے گا:اس میں سے ٹمس نکالنے کے بعد: چوتھائی یا تہائی اس سریہ کوبطورا نعام دیا جائے گا۔ باتی غنیمت میں شامل کرلیا جائے گا، جو پوری فوج پرتقسیم ہوگا،اوراس میں سے سریہ کوبھی حصہ ملے گا۔

فا کدہ: اسسلسلہ میں نبی مِنالِقَیْقَیْم کامعمول بیتھا کہ جب لشکر آگے بڑھ رہا ہو، اور سریہ بھیجاجائے ، تو اس کو چوتھائی
انعام دیتے تھے۔اور جب لشکروا پس لوٹ رہا ہو، تو تہائی دیتے تھے (مشکوۃ حدیث ۲۰۰۵ و ۲۰۰۸) اور پہلی صورت میں انعام
کم اس کئے دیا جاتا تھا کہ اس وقت سریہ میں نکلنے میں طبیعت پر ہو جھ کم پڑتا ہے، اور لشکر کی پشت پناہی بھی حاصل ہوتی
ہے۔اور جب لشکروا پس لوٹ رہا ہو، اس وقت سریہ میں نکلنے میں ہو جھ زیادہ پڑتا ہے۔طبیعت پر بیہ بات شاق گذرتی ہے
کہ سب تو گھر جارہے ہیں، اور ہم کام پر! اور لشکر کی پشت پناہی بھی کم ہوجاتی ہے۔ضرورت پیش آنے پرلشکر جلدی سے
مدد کو نہیں بہنچ سکتا، اس کئے انعام بڑھادیا جاتا تھا (فائدہ تمام ہوا)

دوسری وجہ:امام اس شخص کے لئے جوکوئی ایسا کارنامہ انجام دے جس میں مسلمانوں کا بڑا نفع ہو بحنتانہ مقرر کرے۔ مثلاً کے کہ جواس قلعہ پر چڑھ جائے اس کو بید بیا جائے گا، یا جوکوئی قیدی پکڑلائے اس کو بید بیا جائے گا، یا جوکوئی کا فرکوئل کرے اس کا سازوسا مان اس کو دیا جائے گا۔ پس اگر بیت المال سے بیا جرت دینا طے کیا ہے تو بیت المال سے دے، اورغنیمت میں سے دینا طے کیا ہے تو باقی جارا خماس میں سے دے۔

تیسری وجہ:کسی جنگ میں کوئی شخص بہادرانہ کارنامہ انجام دے،اوراس ہے مسلمانوں کو بڑا فائدہ پنچے تو امام اس کو انعام دے۔جیسا کہ غزوہ وی فر دمیں نبی میلائی کی کی میلائی کے حضرت سلمۃ بن الاکوع رضی اللہ عنہ کو پیدل ہونے کے باوجود سوار اور پیدل دونوں کا حصہ دیا تھا (مشکلوۃ حدیث ۳۹۸۹)

سلب (مقتول کاساز وسامان) قاتل کاحق کب ہے؟ — اس میں اختلاف ہے کہ مقتول کاساز وسامان قاتل کا حق ہے یا انعام؟ حضرت امام ابوصنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک انعام ہے، اور حضرت امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک حق ہے۔

﴿ وَمُسْرُونَهُ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ ال شاہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں: میرے نزدیک زیادہ صحیح بات رہے کہ مقتول کا سامان قاتل کاحق اس وقت ہے جب امام جنگ سے پہلے اس کا اعلان کرے یا جنگ کے بعد بطور انعام دے یعنی اعلان یادیئے بغیراس کا استحقاق نہیں۔
منیمت میں نے شش دینا: جن کاغنیمت میں باقاعدہ حصہ نہیں ، اور ان کو بخشش دینا مصلحت کے موافق ہے ، اس کو بھی پہلے ہی اخماس اربعہ میں سے اٹھالے۔ رہے خشش درج ذیل لوگوں کودی جاتی ہے:

ا ۔ عورتوں کو:جن کی جنگ میں خدمات ہوں۔مثلاً بیاروں کاعلاج یا تیار داری کی ہو،فوجیوں کے لئے کھانا پکایا ہو، یا مجاہدین کے احوال کی خبر گیری کی ہو۔

۲ — غلاموں، بچوں اور ان ذمیوں کوجن کوامام نے جنگ میں شرکت کی اجازت دی ہو،اور ان سے مجاہدین کو نفع حاصل ہوا ہو۔

مسکلہ: اگرغنیمت میں حاصل شدہ کسی چیز کے بارے میں پیۃ چلے کہوہ کسی مسلمان کامال ہے،جس پردشمن نے قبضہ کرلیا تھا،تووہ چیز مالک کوویئے ہی لوٹادی جائے (مشکوۃ حدیث ۴۰۰۳و۴۰۰۳)

وَيُقَسَّمُ أربعةُ أخماسه في الغانمين: يجتهد الإمامُ أولاً في حال الجيش: فمن كان نفلُه أو فقَ بمصلحة المسلمين نَفَّلَ له؛ وذلك بإحدى ثلاث:

[إحداها] أن يكون الإمامُ دخل دار الحرب، فبعث سرية تُغِيْرُ على قرية مثلاً، فَيُجْعل لها الربعُ بعد الخُمس، أو الثلثُ بعد الخُمس؛ فما قَدِمَتْ به السريةُ: رفع خُمُسَه، ثم أعطى السريةَ ربعَ ما غبر، أو ثلثه، وجعل الباقي في المغانم.

وثانيتها: أن يجعل الإمامُ جُعلاً، لمن يعمل عملاً فيه غَناء عن المسلمين، مثلاً: أن يقول: من طلع هذا الحصن فله كذا، من جاء بأسير فله كذا، من قتل قتيلاً فله سلبه؛ فإن شرط من مال المسلمين أعطى منه، وإن شرط من الغنيمة أعطى من أربعة أخماس.

وثالثتها: أن يخص الإمامُ بعض الغانمين بشيئ لغنائه وبأسه، كما أعطى رسولُ الله صلى الله عليه الله عليه وثالثتها: أن يخص الإمامُ بعض الغانمين بشيئ لغنائه وبأسه، كما أعطى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم سلمة بن الأكوع في غزوة ذي قَرَدٍ سهم الفارس والراجل، حيث ظهر منه نفع عظيم للمسلمين.

و الأصح عندى: أن السَّلَب إنما يستحقه القاتل بجعل الإمام قبلَ القتال، أو تنفيله بعده. ويرفع ما ينبغي أن يُرْضَخَ دون السهم:

[١] للنساء: يداوين المرضى، ويطبخن الطعام، ويُصلحن شأنَ الغزاة.

[٢] وللعبيد، والصبيان، وأهل الذمة: الذين أَذِنَ لهم الإمامُ، إن حصل منهم نفع للغزاة.

وإن عثر على أن شيئًا من الغنيمة: كان مالُ مسلمٍ، ظَفَرَ به العدوُّ: رَدَّ عليه بلا شيئ.

لغات: نَفَل (ن) نَفُلاً وَنَفَلاً وَنَفيلاً: حصه سے زائد عطیه وینا .....غبر: بقی ..... الجُعُل بمختانه، مزدوری .....غناء: برُانفع ..... دَضَخَ له: مال کا پچھ حصه وینا۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

# باقى غنيمت كى تقسيم

پھر باقی غنیمت ان لوگوں پرتقسیم کی جائے جومعر کہ میں شریک تھے۔گھوڑ سوار کے لئے تین جھے ہیں ،اورپیادہ کے لئے ایک حصہ (مشکوۃ حدیث ۳۹۸۷)

ملحوظہ: بیصاحبین اورجمہور کی رائے ہے۔اورامام اعظم رحمہاللہ کے نز دیک: گھوڑ سوار کے لئے دو حصے ہیں۔ تیسرا حصہا گرامام بطورانعام دینا جاہے تو دے سکتا ہے۔اس کی کچھفصیل آ گے آ رہی ہے۔

شترسواروں اور تیراندازوں کا تھلم شاہ صاحب قدس سرہ کی رائے ہے ہے کہ اگرامام مناسب سمجھے قشتر سواروں اور تیر اندازوں کو پیدل لڑنے والوں سے پچھزیادہ دے۔اس طرح عربی گھوڑوں کو جمی گھوڑوں پرتر جیج بھی دے سکتا ہے۔ان کو پچھزیادہ دے۔ اور امام کو بیکام ذک رائے لوگوں کے مشورہ سے کرنا چاہئے ۔ اور اس وقت کرنا چاہئے کہ مخالفت کا ندیشہ نہ ہو۔ اور اس طرح نبی مِظافِقاً پھڑاور آپ کے اصحاب کے حربی معاملات میں اختلاف ختم کیا جا سکتا ہے۔ فضاحت: رسول اللہ مِشافِقاً پھڑا ہوں کو دو جھے اور سوار کو ایک حصہ دینا مروی ہے۔ آپ نے عربی اور غیر وضاحت: رسول اللہ مِشافِقاً گھوڑوں کو دو جھے اور سوار کو ایک حصہ دینا مروی ہے۔ آپ نے عربی اور غیر عربی گھوڑوں کو حصہ کم دیا ہے۔ اور کی گھوڑوں کو حصہ کم دیا ہے۔ اور حضرت عمرضی اللہ عنہ نے اس کو برقر اررکھا ہے (اصابہ ۵۰۳)

مسئلہ: اور جس کوامیر نے لشکر کی مصلحت کے لئے بھیجا ہو، اس کو بھی با قاعدہ غنیمت میں سے حصہ دیا جائے۔ اگر چہ وہ معرکہ میں شریک نہ ہوا ہو۔ جیسے پیام رسال، وشمن کی معلوت حاصل کرنے کے لئے فرستادہ اور جاسوں وغیرہ۔ جنگ بدر میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ شریک نہیں ہو سکے تھے۔ نبی صلافی آئیم کی صاحبز ادی اور حضرت عثمان کی بیوی حضرت میں اللہ عنہ اسخت علیل تھیں۔ ان کی تیا داری کے لئے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو مدنیہ چھوڑا گیا تھا۔ چنا نچہ بدر کی غنیمت میں سے ان کو بھی حصہ دیا گیا۔

ثم يُقسم الباقي على من حضر الوَقْعَة: للفارس ثلاثةُ أسهم، وللراجل سهم. وعندى: أنه إن رأى الإمامُ أن ينزيد لركبان الإبل أو للرُّماة شيئًا، أو يُفَضِّلَ العِرابَ على البراذين بشيئ دون السهم: فله ذلك، بعد أن يشاور أهلَ الرأى، ويكون أمراً لا يُختلَفُ عليه لأجله، وبه يُجمع اختلاف سِيَرِ النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضى الله عنهم في الباب. ومن بعثه الأمير لمصلحة الجيش، كالبريد، والطليعة، والجاسوس: يُسْهَمُ له، وإن لم يحضر الوقعة كما كان لعثمان يوم بدر.

ترجمہ:واضح ہے۔البِرْ ذون:غیر عربی گھوڑا۔

#### مال فئي كےمصارف

مالِ فَیُ (بلاجنگ حاصل ہونے والے مال) کے مصارف اللہ تعالی نے سورۃ الحشر آیات ۷-۱۰ میں بیان فرمائے ہیں۔ارشاد پاک ہے: ''جو مال اللہ تعالی نے فئی کے طور پر دیا اپنے رسول کو بستیوں کے لوگوں سے تو وہ اللہ کے لئے ،اور رسول کے لئے ،اور رسول کے لئے ،اور ان حاجت مند مہاجرین رسول کے لئے ہے، جو اپنے گھروں اور اپنے مالوں سے نکالے گئے ہے۔۔۔۔۔۔اور اُن (انصار) کے لئے ہے جو مہاجرین کے آنے سے پہلے سے دار الاسلام (مدینہ) میں اور ایمان میں قرار کیڑے ہوئے ہیں ۔۔۔۔۔اور ان لوگوں کے لئے ہے جو ان کے بعد آئے، جو دعا کرتے ہیں سیب بیشک آپ بڑے شفق ورجیم ہیں''۔ جب اِن آیات کو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے پڑھا تو بعد آئے، جو دعا کرتے ہیں ۔۔۔۔ بین امام مال فئی میں ہی مسلمانوں کا استیعا ہی گیا ہے'' (مشکوۃ حدیث ۲۰۹۱) یعنی مال فئی میں ہی مسلمانوں کا استیعا ہی کیا ہے'' (مشکوۃ حدیث ۲۰۹۱) یعنی مال فئی میں ہی مسلمانوں کا مسلمانوں کی تقسیم کے طریقے مختلف رہے ہیں:

ا — رسول الله صَلاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ كَمَا يَاسَ ﴿ جَبِ مالِ فِنَى آتاتو آپُ اس دن اس كُونسيم فرمادية : كنبه داركودو حصے ، اور مجرد كوايك حصه دينة تنص (مشكوة حديث ۴۵۵)

۲ — حضرت ابو بکررضی الله عنه کا بھی یہی معمول تھا۔ آپ آزاداورغلام سب کودیتے تھے (رواہ ابوداؤد، جامع الاصول عدیثے۔ اس کا خاص طور پر خیال رکھتے تھے۔

" اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے با قاعدہ اس کے لئے رجسٹر بنایا تھا۔اور اسلام کی طرف پیش قدمی کرنے اور حاجت مندوں کے لخاظ سے درجہ بندی کی تھی۔اور ہر ایک کے وظائف کی تحدید بھی کردی تھی۔مثلاً:(۱) وہ لوگ جوقد یم الاسلام ہیں (۲) وہ لوگ جوشند آزمائشوں سے گذر ہے ہیں (۳) وہ لوگ جوعیالدار ہیں (۴) اور وہ لوگ جوضر ورت مند ہیں (تفصیل میں سے سے سے گذر ہے ہیں (۳) وہ لوگ جوعیالدار ہیں (۴) اور وہ لوگ جوضر ورت مند ہیں (تفصیل

كے لئے ديكھيں ازا لة الخفا ٢٨:٢)

اور ضابطہ: اس فتم کے اختلاف میں بیہے کہ اس کو اختلاف اجتہاد پرمحمول کیا جائے۔ اور بیکہا جائے کہ ہرایک نے اس صلحت کو پیش نظر رکھائے جواس وقت اس کے سامنے آئی۔

وأما الفَيْءُ: فمصرفه ما بين الله تعالى، حيث قال: ﴿مَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرى: فَلِلّهِ، وَلِلرَّسُولِ، وَلِذِى الْقُرْبَى، وَالْيَتَامَى، وَالْمَسَاكِيْنِ، وَابْنِ السَّبِيْلِ ﴾ إلى قوله: ﴿رَءُ وَف رَّحِيْمٌ ﴾ ولـما قرأها عمررضى الله عنه قال: "هذه استوعبت المسلمين!" فيصرفه إلى الأهم، فالأهم وينظر في ذلك إلى مصالح المسلمين، لا مصلحته الخاصة به.

واختلفت السنن في كيفية قسمة الفيء: فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أتاه الفيء قسمه في يومه: فأعطى الآهل حَظَيْنِ، وأعطى الأَعْزَبَ حظا؛ وكان أبوبكر رضى الله عنه الفيء قسم للحر وللعبد، يتوخّى كفاية الحاجة؛ ووضع عمر رضى الله عنه الديوان: على السوابق والحاجات: فالرجل وقِدَمُه، والرجل وبلاؤه، والرجل وعياله، والرجل وحاجته؛ والأصلُ في كل ماكان مثلَ هذا من الاختلاف: أن يُحمل على أنه إنما فعل ذلك على الاجتهاد، فتوخّى كلِّ المصلحة بحسب ما رأى في وقته.

ترجمہ: اور حضرت عمرؓ نے رجس بنایا تھا: سبقت کرنے والوں اور حاجتوں کے اعتبار ہے: پس آ دمی اوراس کی قدامت، اورآ دمی اوراس کی آ زمائش، اورآ دمی اوراس کے بال بچے، اورآ دمی اوراس کی ضرورت — اور ضابطہ: ہراس اختلاف میں جواس طرح کا ہویہ ہے کہ اس پرمحمول کیا جائے کہ وہ کام اجتہاد کے طور پر کیا ہے۔ پس ہرا یک نے مصلحت کا قصد کیا ہے اس طور پر جواس نے اس وقت میں دیکھی۔

 $\Rightarrow \qquad \Rightarrow \qquad \Rightarrow$ 

## مفتوحه زمينول كاحكم

جن زمینوں پرمسلمانوں نے غلبہ پالیا ہے یعنی جنگ کر کے ان کو فتح کیا ہے: ان کے بارے میں امام کو تین اختیار ہیں:

ا — اگر جا ہے تو ان کو غانمین میں بانٹ وے کہ وہ بھی مالی غنیمت ہیں۔

۲ — اورا گر جا ہے تو ان کو مجاہدین کے لئے یعنی جہاد کی ضرور بات کے لئے روک لے۔

رسول اللہ صَالِعَمَ اَیَّا اللہ عَالِیْ اَیْسَانِ اِیسانٹی کیا تھا۔ آ دھی زمین غانمین میں بانٹ دی تھی۔ اور آ دھی جہاد کی اور مسلما توں کی سول اللہ صَالِقَانِیْ اِیسَانٹی کیا تھا۔ آ دھی زمین غانمین میں بانٹ دی تھی۔ اور آ دھی جہاد کی اور مسلما توں کی

ضروریات کے لئے روک لی تھی۔اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے بھی عراق کی زمین روک لی تھی۔غانمین کے اصرار کے باوجودان پرتقسیم نہیں کی تھی۔

٣ \_ اوراگر چاہے توان میں ان کفار کو بسائے جوذمی بن کرر ہنامنظور کریں۔اوران سے خراج (لگان)وصول کرے۔

#### جزبير كى مقدار

جب یمن والوں کے ساتھ جزید پرمصالحت ہوئی تو نبی مِلاَیْتَا کِیمْ نے حضرت مُعاذرضی اللّه عنہ کو یمن کا حاکم بنا کر بھیجا،
اور حکم دیا کہ ہر بالغ شخص ہے سالانہ ایک دیناریا آتی قیمت کا مُعافری کپڑا وصول کیا جائے۔ (مشکوۃ حدیث ۴۰۳۱) اور محضرت عمرضی اللّه عنہ نے مالدار پر سالانہ اڑتالیس درہم ،اورمتوسط حال پر چوبیس درہم ،اور کا مدارغریب پر بارہ درہم جزیہ مقررکیا تھا (ازالة الخفاء ۱۹:۲ بحوالہ امام ابویوسٹ )

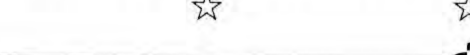
یہاں سے بیہ بات جانی گئی کہ جزید کی کوئی مقدار شرعاً متعین نہیں۔اس کی مقدار امام کی صوابدید پر موقوف ہے۔اسی طرح خراج (مالکذاری) کی بھی کوئی مقدار متعین نہیں۔حالات کالحاظ کر کے لگائ تعین کیا جائے۔اسی طرح ہراس معاملہ میں جس میں نبی سِلانِیکَوَیکِیمُ اور خلفائے راشدین کے طریقوں میں اختلاف ہے: یہی بات کہی جائے کہ وہ اجتہادی امور ہیں ۔اور ہرایک نے اپنے زمانہ کی مصلحت پیش نظر رکھی ہے۔

والأراضى التي غلب عليها المسلمون: للإمام فيها الخيار: إن شاء قسمها في الغانمين، وإن شاء أوقفها على الغزاة، كما فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم بخيبر: قسم نصفَها، ووقف نصفها، ووقف عمر رضى الله عنه أرض السواد، وإن شاء أسكنها الكفار، ذمةً لنا.

وأمر النبى صلى الله عليه وسلم معاذًا رضى الله عنه: أن يأخذ من كل حالم دينارًا، أو عِدْلَه معافِرَ؛ وفرض عمر رضى الله عنه على الموسر ثمانية وأربعين درهما، وعلى المتوسط أربعة وعشرين، وعلى الفقير المعتمل اثنى عشر.

ومن هنا يُعلم أن قدرَه مفوَّض إلى الإمام، يفعل ما يرى من المصلحة، ولذلك اختلفت سير هم، وكذلك الله المسلم، وكذلك الحكم عندى في مقادير الخراج، وجميع ما اختلفت فيه سِير النبي صلى الله عليه وسلم وخلفائِه رضى الله عنهم.

تر جمہ: داضح ہے۔و قف اور أو قف لغوی معنی میں ہیں۔اصطلاحی وقف مراز ہیں۔ حک



### غنيمت اورفئي كي حلّت كي وجبه

اللہ تعالیٰ نے ہمارے نبی مِیالِیَّقِیَیِیمِ کی امت کے لئے مالِ غنیمت وفئی کودووجہ سے حلال کیا ہے: پہلی وجہ: بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس امت کی کمزوری دیکھی پس اس کے لئے ان اموال کوحلال کیا۔مفیمون متفق علیہ روایت میں آیا ہے (مشکوۃ حدیث ۳۹۸۵)

دوسری وجہ: بیہ ہے کے نمنیمت فئی کی حلّت: ہمارے نبی شِلانیمَائیم کی دیگرا نبیاء کیہم الصلوٰۃ والسلام پر،اورآپ کی امت کی دیگرامتوں پر برتری کے لئے ہے۔ بیہ ضمون مسلم شریف کی روایت میں آیا ہے(مشکوٰۃ حدیث ۵۷۴۸) اور مذکورہ دونوں وجہوں کی دلیلیں کتاب کی شم اول ،مبحث ۲ باب۲ رحمۃ اللّٰد۲:۵۰۴ تا ۲۰۱۰ میں بیان ہموچکی ہے۔

وإنما أباح الله لنا الغنيمة والفيء : لما بينه النبي صلى الله عليه وسلم، حيث قال: "لم تَحِلَّ الغنائم لأحدِ من قبلنا، ذلك: بأن الله رأى ضَعْفنا وعجزنا، فأحلَّها لنا" وقال صلى الله عليه وسلم: "إن الله فَضَّلَ أمتى على الأمم، وأحل لنا الغنائم" وقد شرحنا هذا في القسم الأول، فلانعيده.

ترجمہ: اوراللہ تعالیٰ نے جائز کیا ہمارے لئے غنیمت فئی کواُس وجہ ہے جونبی میلائی کیا ہے نے بیان فرمائی ہے۔ چنانچ آپ نے فرمایا: ''نہیں حلال کی سکی غنیمتیں ہم سے پہلے کسی کے لئے: وہ جواز بایں وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہماری کمزوری اور ہماری عاجزی دیکھی، پس اس کو ہمارے لئے حلال کیا'' اور فرمایا: '' اللہ تعالیٰ نے میری امت کوتمام امتوں پر برتری بخش ہے، اور ہمارے لئے نیمتیں حلال کی ہیں' اور ہم شم اول میں اس کی تشریح کر چکے ہیں۔ پس ہم اس کا اعادہ نہیں کرتے۔ ہمارے لئے میں میں کا اعادہ نہیں کرتے۔

# غنیمت فئی کےمصارف کی حکمتیں

ابھی غنیمت فئی کے جومصارف بیان کئے گئے ہیں ان کا خلاصہ بیہ کہ غنیمت کا بڑا حصہ (چاراخماس) غائمین کے لئے ہے۔ اور فئی دیگر ملی کا موں کے لئے ہے۔ کیونکہ بیت المال میں تین فتم کے اموال جمع ہوتے ہیں: ایک صدقات وعشر دوم: مال غنیمت سوم: مال فئی: جزیدا ورخراج وغیرہ ۔ شریعت نے آن اموال کی تقسیم اس طرح کی ہے کہ صدقات وعشر میں بنیا دی اہمیت حاجت مندوں کو دی ہے بغنیمت میں مجاہدین کو، اور اموال فئی میں ملکی اور ملی ضروریات کو ۔ شاہ صاحب قدس سرہ کی ہے دو با تیں بیان فرماتے ہیں: ا - بیت المال کے بنیا دی مقاصد کیا ہیں؟ اس ممالک کی کمتی قتمیں ہیں، اور ان کی ضروریات کیا ہیں؟ پھرغنیمت میں غائمین کی ترجیح کی تین حکمتیں بیان فرمائیں گے۔

#### بیت المال کے بنیادی مقاصد

بیت المال کے بنیادی مقاصد درج ذیل ہیں:

پہلامقصد:ایسےلوگوں کے بقاء کا سامان کرنا جن کے پاس کچھنہیں۔یا تو وہلولے لنجے ہیں، یاکسی حادثہ کی بناپران کے مال کاصفایا ہوگیا ہے، یاوہ اپنے مال سے دور ہیں اوران کوحاجت درپیش ہے۔

د وسرامقصد: کفار کی ریشددوانیوں ہے مملکت کی حفاظت کرنا۔سرحدوں کے سوراخ بند کرنا۔مجاہدین کے مصارف کا انتظام کرنا۔اور جہاد کے لئے ہتھیا راور گھوڑے تیار کرنا۔

تیسرامقصد بملکت کا داخلی نظم وضبط کرنا۔ پولس اورعد لیہ کے محکمے قائم کرنا۔ حدود جاری کرنا، اور محکمہ ٔ احتساب قائم کرنا۔ چوتھامقصد: دین وملّت کی بقاءاور ترقی پرخرچ کرنا۔ جیسے خطباء، ائمہ، واعظین اور مدرسین کا تقرر کرنا۔ پانچوال مقصد: مفادعامہ کے کام انجام دینا۔ جیسے نہریں اگارنا، اور پل تعمیر کرنا۔ اسی طرح کے اور بھی کام ہیں جن پرخرچ کرنا ضروری ہے۔

# مما لک کی قشمیں اوران کی ضروریات

ممالک کی دونشمیں ہیں:ایک:وہ ممالک جن میں صرف مسلمان رہتے ہیں، جیسے تجاز، یاان میں مسلمانوں کی کثر ت ہے۔ دوم:وہ ممالک جن میں بڑی تعداد غیر سلموں کی ہے۔مسلمان بهزوراُن پرغالب آگئے ہیں، یا مصالحت کے ذریعہ ان پر قبضہ کیا ہے۔

دوسری قشم کےممالک کا مزانیہ (بجٹ) بھاری ہوتا ہے۔ان ممالک کی بہت ضروریات ہوتی ہیں۔مثلاً: فوج تیار کرنا۔جنگی سامان مہیا کرنا۔عدلیہ کا انتظام کرنا۔ پولس اور سرکاری عملہ کا تقرر کرنا۔اور پہلی قشم کےممالک میں یہ سب انتظامات بہت زیادہ ضروری نہیں۔اس لئے ان کا مزانیہ ہلکا ہوتا ہے۔

### غنیمت میں غانمین کی ترجیح کی وجوہ

 دوسری وجہ: غنیمت پاپڑ بیل کراور گھوڑے اور اونٹ دوڑ اکر حاصل کی جاتی ہے۔ اور یہ کارنامہ مجاہدین انجام دیتے ہیں۔ پس ان کے دل اسی وفت خوش ہو سکتے ہیں ، جب اس کی تقسیم میں ان کے ساتھ ترجیحی معاملہ کیا جائے۔

تیسری وجہ: شریعت کے عمومی احکام میں عمومی احوال کا لحاظ رکھا جاتا ہے،اور فطری اور عقلی رغبتوں کو ملایا جاتا ہے۔ اور لوگوں کی صورتِ حال بیہ ہے کہ وہ جہاد میں اسی صورت میں رغبت کر سکتے ہیں جب کوئی مال بھی بدست آئے۔اس لئے لوگوں کی خواہش کا لحاظ کر کے غنیمت کے جارا خماس مجاہدین کے لئے مختص کئے گئے ہیں۔

اورفئی کے لئے بالفعل جُنگ کی ضرورت پیش نہیں آتی۔ وہ محض دبگر ہے حاصل ہوتی ہے۔ اس لئے اس کے مصارف میں فوج کا حصنہ بیں رکھا گیا۔وہ ملکی ضرورتوں کے لئے خاص کی گئی ہے۔اورالاھم فالاھم کے اصول سے خرچ کی جاتی ہے۔

#### والأصل في المصارف:

[١] أن أمهاتِ المقاصدِ أمور:

منها: إبقاءُ ناس لايقدرون على شيئ: لزمانةٍ، أو لا جُتِياح مالهم، أو بُعْدِه منهم.

ومنها: حفظ المدينة عن شر الكفار، بسدّ الثغور، ونفقاتِ المقاتِلة، والسلاح، والكُراع.

ومنها: تدبير المدينة وسياستُها: من الحِراسة، والقضاء، وإقامة الحدود، والحِسْبة.

ومنها: حفظ الملة بنصب الخطباء، والأئمة، والوُعَّاظ، والمدرسين.

ومنها: منافع مشتركة، ككرى الأنهار، وبناء القناطر ونحوُّ ذلك:

[٢] وأن البلاد على قسميس: قسم: تجرَّد لأهل الإسلام، كالحجاز، أو غلب عليه المسلمون؛ وقسمٌ: أكثرُ أهله الكفار، فغلب عليهم المسلمون بعَنُوة، أو صلح.

والقسم الثاني: يحتاج إلى شيئ كثير من جمع الرجال، وإعداد آلات القتال، ونصب القضاة والحرس والعمال؛ والأول: لا يحتاج إلى هذه الأشياء كاملة وافرة.

> وأراد الشرعُ أن يُوزَّعَ بيتُ المال المجتمعُ في كل بلاد على ما يلائمُها، فجعل: [الف] مصرفَ الزكاة والعشر: مايكون فيه كفايةُ المحتاجين أكثرَ من غيرها.

[ب] ومصرف الغنيمة والفيء: مايكون فيه إعدادُ المقاتِلة وحفظُ الملة وتدبير المدينة أكثر. ولذلك جعل سهم اليتامي والمساكينِ والفقراءِ من الغنيمة والفيء أقلَّ من سهمهم من الصدقات؛ وسهم الغزاة منهما أكثرَ من سهمهم منها.

ثم الغنيمة: إنما تحصل بمعاناة وإيجاف خيل وركاب: فلا تطيب قلوبُهم إلا بأن يعطوا منها.

والنواميسُ الكلية المضروبةُ على كافّة الناس: لابد فيها من النظر إلى حال عامة الناس، ومن ضَمِّ الرغبة الطبيعية إلى الرغبة العقلية، ولايرغبون إلا بأن يكون هناك مال يجدونه بالقتال، فلذلك كان أربعة أخماسها للغانمين.

والفيءُ: إنما يحصل بالرُّعب، دون مباشرة القتال: فلا يجب أن يصرف على ناس محصوصين، فكان حقَّه: أن يُقَدَّمَ فيه الأهم فالأهم.

قاضوں اور چوکیداروں اور کارندوں کو مقرر کرنا۔ اور شم اول: ان چیزوں کی کامل وکمل طور پرفتائ نہیں۔
(غنیمت میں غائمین کی ترجیح کی پہلی وجہ) اور شریعت نے چاہا کہ وہ بیت المال جو تمام شہروں میں اکٹھا ہونے والا ہے: اُن کا موں پرتقسیم کیا جائے جو بلاد کے ملائم (مناسب وموافق) ہوں۔ لیس مقرر کیا: (الف) زکو ہ وعشر کا مصرف: وہ جس میں مختاجوں کی کفایت زیادہ ہوتی ہے کفایت کے علاوہ سے یعنی بقدر کفاف، ہی ان کے گذارے کا سامان کرنام قصود ہوتا ہے (ب) اور غنیمت وفئی کامصرف: وہ جس میں فوجیوں کو تیار کرنا، اور ملت کی حفاظت اور مملکت کی صیانت زیادہ ہوتی ہوتا ہے ۔ اور اسی وجہ سے بینیموں، اور مسکینوں اور فقیروں کا حصہ غنیمت وفئی میں کم دکھا، صد قات میں ان کے حصہ سے۔ اور مجانب میں کا حصہ غنیمت وفئی میں زیادہ مقرر کیا، صد قات میں ان کے حصہ سے ۔ اور اور مرکی وجہ) پھر غنیمت: مشقت اور گھوڑے اور اونٹ دوڑ انے ہی سے حاصل ہوتی ہے۔ لیس مجاہدین کے دل خوش نہیں ہوں گے مگر بایں طور کہ وہ دیئے جائیں غنیمت میں سے ۔ (تیسری وجہ) اور تو انمین کلیہ جو تمام لوگوں پر مقرر کئے جاتے ہیں: ضروری ہے ان میں عام جائیں غنیمت میں سے ۔ (تیسری وجہ) اور تو انمین کلیہ جو تمام لوگوں پر مقرر کئے جاتے ہیں: ضروری ہے ان میں عام جائیں غنیمت میں سے ۔ (تیسری وجہ) اور تو انمین کلیہ جو تمام لوگوں پر مقرر کئے جاتے ہیں: ضروری ہے ان میں عام جائیں غنیمت میں سے ۔ (تیسری وجہ) اور تو انمین کلیہ جو تمام لوگوں پر مقرر کئے جاتے ہیں: ضروری ہے ان میں عام

لوگوں کی حالت کی طرف نظر کرنا، اور فطری رغبت کو عقلی رغبت کے ساتھ ملانا۔ اور عام لوگ رغبت نہیں کریں گے مگر بایں طور کہ وہاں (جہاد میں) کوئی مال ہو، جس کو وہ جنگ کے ذریعہ پائیں۔ پس اس وجہ سے غنیمت کے چارخمس غانمین کے لئے ہیں — اور فئی: دبد بہ ہی کے ذریعہ حاصل ہوتی ہے، نہ کہ بالفعل جنگ کرنے کے ذریعہ: پس ضروری ہے کہ وہ خرچ کی جائے مخصوص لوگوں پر۔ پس فئی کاحق تھا؛ کہ اس میں الأھم فالأھم کومقدم کیا جائے۔

# نخمس اوراس کےمصارف کی حکمتیں

#### مشروعيت خمس كي وجبه

خمس کے سلسلہ میں بنیادی بات رہے کہ ''غنیمت کا چوتھائی'' لینے کا جاہلیت میں عام دستورتھا۔قوم کا ہر داراوراس کا خاندان رہ مال وصول کیا کرتا تھا۔اور رہ بات ان کے اذہان میں مرتکز ہو چکی تھی۔وہ اس لینے میں اپنے دلوں میں کوئی تنگی محسوں نہیں کرتے تھے۔ان کا ایک شاعر فخر رہے کہتا ہے:

اور ہر غارت لوٹ میں ہمارا چوتھائی ہے خواہ وہ نجد میں ہو، خواہ تہاموں میں ہوں ہوں خواہ تہاموں میں چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ملک وملت کی ضروریات کے لئے مالِ غنیمت کاخمس مشروع کیا۔ اور پہتشریع عربوں کے تصورات کے مطابق تھی۔اوراس کی نظیرانبیاء علیہم السلام کی شریعتیں ہیں۔ان میں بھی لوگوں میں شائع ذائع باتوں کا لحاظ رکھا گیا ہے(تفصیل کے لئے دیکھیں فتم اول ، مبحث 1 باب مرحمۃ اللہ ۲۳۰۶)

# خمس میں رسول اللہ صَلاللّٰہ اَللّٰهُ عَلَيْهِمْ كاحصه ركھنے كى وجبہ

زنانهٔ جاہلیت میں ''غنیمت کا چوتھائی'' قوم کا سرداراوراس کا خاندان دو وجہ سے وصول کیا کرتا تھا۔ ایک: رفعتِ شان کے لئے۔ دوسرے: اس لئے کہ سردار عام لوگوں کے کام میں مشغول ہوتا ہے، اورا پنی ضروریات کمانے کے لئے فارغ نہیں ہوتا۔اوراس کے مصارف بھی زیادہ ہوتے ہیں، اس لئے وہ یہ مال وصول کیا کرتا تھا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے بھی دووجہ سے خمس میں رسول اللہ مِسَالِنَهَ اَیَامُ کا حصہ مقرر کیا:

پہلی وجہ: آپ مِیلائیَا اَیُمُ بھی لوگوں کے کا موں میں مشغول رہتے ہیں۔اپنے گھر والوں کی ضروریات کمانے کے لئے فارغ نہیں۔اس لئے ضروری ہے کہ آپ کے مصارف مسلمانوں کے مال میں ہوں۔

دوسری وجہ: مسلمانوں کو جو فتح نصیب ہوتی تھی وہ نبی ﷺ کی دعااور آپ کے اُس رعب کی وجہ ہے ہوتی تھی جو اللّٰد تعالیٰ نے آپ کوعنایت فرمایا تھا۔ آپ کاارشاد ہے: نُبصر تُ بالسر عب: میں رعب سے مدد کیا گیا ہوں (نسائی ۳:۲ کتاب الجہاد) پس گویا آپ ہرمعر کہ میں موجود ہیں۔اس لئے ہرنمس میں آپ کا حصہ رکھا گیا ہے۔

# فخمس ميں ذوی القربی کا حصہ رکھنے کی وجہ

جاہلیت میں مر باع (چوتھائی) میں سردارِقوم کا خاندان بھی شریک و ہم ہوتا تھا۔ چنانچِہُس میں رسول الله مِتَالِيْقَاقِيَّمُ کے رشتہ داروں کا حصہ بھی دووجہ سے مقرر کیا گیا:

پہلی وجہ — نصرت وحمایت — آپ کے خاندان نے آپ کی حفاظت کی تھی۔ جب وہ مسلمان نہیں تھے اس وقت بھی نفرت میں کمر بستہ تھے۔ اور بیر حمایت عبدِ مناف کے دولڑکوں کی اولا دینے کی تھی۔ چنانچہ آپ نے بنو ہاشم اور بنومطلب ہی کو ذوی القربی کا حصد دیا۔ پھر جب وہ مسلمان ہو گئے تو ان کی حمیت وحمایت اور نصرت واعانت میں اضافہ ہوگیا۔ نبیعی غیرت بھی شامل ہوگئی۔ کیونکہ اب ان کے لئے حضرت محمد مِسَالِنَهُوَ اَیَّمُ کے وین کے علاوہ کو گئے نبیعی رہاتھا۔

دوسری وجہ — رفعت ِشان — زمانهٔ جاہلیت میں جو چوتھائی غنیمت وصول کی جاتی تھی اس میں رفعت ِشان اور اپنا امتیاز قائم کرنا بھی مقصود ہوتا تھا۔ ذوی القربی کاخمس میں حصدر کھنے میں یہ پہلوبھی پیش نظر ہے۔ اور یہ کوئی شخصی مصلحت نہیں، بلکہ ملی مصلحت ہے۔ جب علماء وقراء کی تعظیم وتو قیر سے ملت کی شان بلند ہوتی ہے تو صاحب ملت کے رشتہ داروں کی تو قیر وقتے ہے جد جب علمات کی شان بلند ہوتی ہے۔

## خمس میںمساکین،مسافراوریتامی کاحصہ رکھنے کی وجہ

خُمس میں مساکین ،مسافراوریتا می کا حصدان کی حاجت مندی کی بناپررکھا گیاہے۔صدقات وعشر کے مصارف میں توان کو بنیادی اہمیت دی گئی ہے اورغنیمت فئی میں بھی ان کونظرا نداز نہیں کیا گیا۔اورسورۃ الحشر میں اس کی وجہ یہ بھی بیان کی گئی ہے کہ ان محت کرداں ہوکر ندرہ کی گئی ہے کہ ان محت کرداں ہوکر ندرہ جا کیں ،جن ہے سرمایہ دارمزے لوٹیں اورغریب فاقوں مریں!

#### خمس:مصارف خمسہ کے ساتھ خاص نہیں

اور یہ بات ثابت ہے کہ رسول اللہ صِلاَیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَائِیمَم

بلكه حاجت مندول كالجفي حق اداكريں۔

تیسری وجہ: اگر مصارف میں صرف رسول اللہ مِنالِنَّهِ اَورآپ کے رشتہ داروں کا ذکر کیا جاتا تو بد کمانی کرنے والوں کو بد گمانی کا موقع ملتا کہ بیجھی جاہلیت کے مِر باع والا چکر ہے۔ جب ان کے ساتھ مختاجوں کا بھی تذکرہ کیا تو بیہ بات واضح ہوگئی کہ بیلی مصالح کے لئے ہے۔

فا کدہ: پیجوفر مایا کہرسول اللہ ﷺ نے شمس ہے مولفۃ القلوب اوران کے علاوہ کوبھی دیا ہے، پیغز وہ حنین کی غنیمت کی ظرف اشارہ ہے۔ گراس موقع پرآپ نے جو پچھ مؤلفۃ القلوب کو دیا تھا: وہ ش سے دیا تھا: اس کی کوئی صراحت نہیں۔ بلکہ بظاہروہ مجموعہ غنیمت سے یااخماس اربعہ ہے دیا تھا۔ اوراسی وجہ سے انصار کوناراضگی ہوئی تھی۔ اورآپ نے ان کی دلداری کی تھی۔ اگر شس سے دیا ہوتا تو انصار کی ناراضگی کی کوئی وجہ بین تھی نے شمین کاحق ہی نہیں۔ واللہ اعلم کی دلداری کی تھی۔ اگر شس میں تو غائمین کاحق ہی نہیں۔ واللہ اعلم

والأصل في النُحمُس: أنه كان المِرْبَاعُ عادةً مستمرةً في الجاهلية، يأخذه رئيسُ القوم وعصبتُه، فتمكَّن ذلك في علومهم، وماكادوا يجدون في أنفسهم حرجًا منه، وفيه قال القائل: وإنَّ لنا المِرْبَاعَ من كلّ غارةٍ تكون بنَجْدِ، أو بأرض التهائم

فشرع الله تعالى الخمس لحوائج المدينة والملَّة، نحوًا مماكان عندهم، كما أُنزل الآياتُ على الأنبياء عليهم السلام نحواً مما كان شائعًا ذائعًا فيهم.

وكان المِرْبَاعُ لرئيس القوم وعصبتِه، تنويها بشأنهم، والأنهم مشغولون بأمر العامة، محتاجون إلى نفقاتٍ كثيرة، فجعل الله الخمس.

[١] لرسول الله صلى الله عليه وسلم: لأنه عليه السلام مشغول بأمر الناس، لايتفرغ أن يكتسب لأهله، فوجب أن تكون نفقتُه في مال المسلمين؛ ولأن النصرة حصلت بدعوة النبى صلى الله عليه وسلم، والرعب الذي أعطاه الله إياه، فكان كحاضِر الوقعة.

[٢] ولذوى القربى: لأنهم أكثرُ الناس حميَّة للإسلام، حيث اجتمع فيهم الحمية الدينية إلى المحمية النسبية، فإنه لافخرلهم إلا بعلو دين محمد صلى الله عليه وسلم؛ ولأن في ذلك تنوية أهل بيتِ النبى صلى الله عليه وسلم، وتلك مصلحة راجعة إلى الملة؛ وإذا كان العلماءُ والقراءُ: يكون توقيرُهم تنويها بالملة: يجب أن يكون توقيرُ ذوى القربى كذلك بالأولى.

[٣] وللمحتاجين: وَضَبَطَهم بالمساكين، والفقراء، واليتامي.

وقد ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم أعطى المؤلفة قلوبُهم وغيرَهم من الخمس: وعلى هذا فتخصيصُ هذه الخمسة بالذكر: للاهتمام بشأنها، والتوكيدِ: أن لايَتَّخِذَ الخمسَ والفيءَ

أغنياؤُهم دُوْلَةً، فَيُهْمِلُوْا جانبَ المحتاجين، ولسَدِّ بابِ الظن السِّيِّئِ بالنسبة إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وقرابتِه.

ترجمہ: اور خمس میں بنیادی بات: یہ ہے کہ مال غنیمت کا چوتھائی لینا جاہلیت میں عادت مستمرہ تھی۔ اس کوقوم کا سردار اوراس کا خاندان لیا کرتا تھا۔ پس اس بات نے ان کے علوم (تصورات) میں جگہ پکڑلی تھی۔ اور وہ قریب نہیں تھے کہ اس سے اپنے دلوں میں کوئی تنگی یا ئیں۔ اور اس کے بارے میں کہنے والے نے کہا ہے: (شعر) اور بیشک ہمارے لئے ہر لوٹ میں سے چوتھائی ہے، وہ نجد کے علاقہ میں ہویا تہامہ میں ۔ پس اللہ تعالی نے خمس شروع کیا ملت کی ضروریات کے لئے، ما ننداس کے جوان کے خوان کے زدیکے تھا تھے اللہ نے بھی ویسا ہی مقرر کیا۔ اور ان سے کم مقرر کیا۔ جس طرح اللہ تعالی نے انبیاء کیہم السلام پراد کام اتارے ہیں اسی قبیل سے جوان میں شائع ذائع تھے۔

اور چوتھائی قوم کے سرداراوراس کے خاندان کے لئے تھا:ان کی شان بلند کرنے کے طور پر،اوراس لئے کہ وہ عام لوگوں کے کام میں مشغول ہیں۔ بہت سارے خرچوں کے متاج ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ نے مس مقرر کیا: (۱) رسول اللہ صَالِلَهَ عَالَيْمَا اللّٰهِ کے لئے: (الف) اس لئے کہ آپ مِثَالِنَهُ اِیَّا اللهُ الوگوں کے کام میں مشغول ہیں نہیں فارغ ہیں کہ اپنے گھر والوں کے لئے کمائیں۔پس ضروری ہے کہ آپ کا خرج مسلمانوں کے مال میں ہو(ب)اوراس لئے کہ فنخ حاصل ہوتی ہے نبی مِثَالِنَهُ عِلَيْم کی دعاہے،اوراس رعب کے ذریعہ جواللہ تعالیٰ نے آپ کودیا تھا۔ پس آپ معرکہ میں موجود کی طرح تھے ۔۔۔ (۲)اور آ یے کے رشتہ داروں کے لئے: (الف)اس لئے کہ وہ لوگوں میں زیادہ تھے اسلام کے لئے غیرت کے اعتبار ہے، ہایں طور کہ اکٹھا ہوگئی تھی ان میں دینی غیرت نسبی غیرت کے ساتھ۔ پس بیٹک کوئی فخرنہیں تھاان کے لئے مگرمحد سَالِنْفِياتِكُم كے دین کی سربلندی سے --- (ب)اوراس لئے کہاس میں نبی کریم طِلاَیْتِیَاتِیْم کے گھر والوں کی شان بلند کرنا ہے۔اوروہ ایک مصلحت ہے جوملت کی طرف لوٹنے والی ہے۔اور جبکہ علماءاور قُر اء:ان کی تو قیر و تعظیم ملت کی شان بلند کرناتھی تو ضروری ہے کہ ذوی القربی گی تو قیر بدرجہُ اُولی ایسی ہو — (٣)اورمختاجوں کے لئے:اوران کی تعیین کی مساکین اورفقراءاوریتامی کے ذریعہ (غنیمت اورفنی کی آیات میں فقراء کا ذکر نہیں ہے، بلکہ ابن انسبیل کا ذکر ہے) ۔ اور محقیق ثابت ہوا ہے کہ نبی مِلاَئِنَوَائِيمٌ نِے مؤلفة القلوب اور ان کے علاوہ کوٹمس میں سے دیا ہے۔ اور اس تقدیر پریس ان یا نجے کے ذکر کی شخصیص: (۱) ان کی شان کے اہتمام کی وجہ ہے ہے(۲) اور اس بات کی تا کید کے طور پر ہے کہ ان کے مالدارخمس اور فنی کو دست گر داں چیز (جو چیز گروش کرتی رہے) نہ بنالیں، پس وہ مختاجوں کی جانب را نگاں کردیں (۳)اور بدگمانی کے دروازے کو بند کرنے کے لئے ہے نبی سِلاللَّهُ اَورا آپ کے رشتہ داروں کے تعلق ہے۔







#### غنیمت سے چھوٹے بڑے عطیات دینے کی وجہ

پہلے یہ بات بیان کی جاچکی ہے کہ بڑے گشکر (جیش) میں سے جوچھوٹالشکر (سریہ) بھیجاجا تا ہے،اوروہ جوغنیمت لاتا ہے،اس میں سے ٹیمس نکالنے کے بعد باقی کا چوتھائی یا تہائی سریہ کوبطورانعام دیاجا تا ہے۔اور جنگ میں جوعورتیں اور غلام وغیرہ خدمات انجام دیتے ہیں ان کوبھی کچھودیا جاتا ہے، یہ چھوٹے بڑے انعامات وعطیات اس لئے دیئے جاتے ہیں کہ اکثر انسان خطرناک کام کسی امید پر ہی انجام دیتے ہیں۔یہ لوگوں کی عادت اور فطرت ہے، جس کی رعایت ضروری ہے۔

#### گھوڑسوار کا تہرا حصہ ہونے کی وجہ

شریعت نے گھوڑ سوار کے لئے تین جھے،اور پیادے کے لئے ایک حصہ اس لئے مقرر کیا ہے کہ جنگ میں گھوڑ سوار سے مجاہدین کو بہت زیادہ نفع پہنچتا ہے۔اوراس کا خرچ بھی بہت ہوتا ہے۔اورگھوڑ سوار کا جی بھی جبھی خوش ہوتا ہے جب اس کو پیادے سے تہرادیا جائے۔اس سے کم میں وہ راضی نہیں ہوتا۔عرب وعجم کے تمام گروہ:ان کے احوال وعادت کے اختلاف کے باوجوداس پرمتفق ہیں۔

فائدہ: پہلےاس طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ بیا ختلافی مسئلہ ہے۔ انکہ ثلا شاورصاحبین رحمہم اللہ کے نزدیک گھوڑ سوار کا شہراحصہ ہے۔ اور امام اعظم رحمہ اللہ کے نزدیک و جرا۔ اور بیا ختلاف روایات میں اختلاف کی بناپر پیدا ہوا ہے۔ جمہور کا مسئدل: حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کی شفق علیہ روایت ہے کہ رسول اللہ طلاقی آئے آئی اور اس کے گھوڑ ہے کے لئے نین حصے نکا لے۔ ایک حصہ اس کے لئے ، اور دو حصاس کے گھوڑ ہے کے لئے (مشکوۃ حدیث ۲۹۸۷) اور امام اعظم رحمہ اللہ کی دلیل: حضرت مجتبع بن جاربیرضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ خیبر کی غنیمت اصحاب حدیب پر پسیم کی گئی۔ آپ نے غنیمت اللہ کی دلیل: حضرت مجتبع بن جاربیرضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ خیبر کی غنیمت اصحاب حدیب پر پسیم کی گئی۔ آپ نے غنیمت کے اٹھارہ حصے کئے (پھر ہر حصہ کے سو حصے کئے، پس کل اٹھارہ سو حصے ہوئے) اور اشکر پندرہ سوتھا، جس میں تمین سو گھوڑ سوار تھے۔ پس گھوڑ سوار کو دو حصاور پیاد کے کوایک حصہ دیا (مشکوۃ حدیث ۲۰۰۹) بیروایت ابوداؤد کی ہے۔ اور امام ابوداؤد رحمہ اللہ نے اس روایت پر جوتبرہ کیا ہے کہ حدیث میں وہم ہے۔ گھوڑ سوار وں کی تعداد تین سوئیس، بلکہ دوسوتھی۔ یہ بات خود کل نظر ہے۔ اول خال کا حقول کی تعداد دوسوتھی۔ یہ دعوی دلیل کا حتاج ہے۔ اور اکا میں اور ایک میں بہت اختلاف ہے۔ ثانیا: یہ بات شلیم کر لی اور جبی جس بہیں بیٹ کی گیا اور اصحاب حدیب بیبی کی تعداد میں روایات میں بہت اختلاف ہے۔ ثانیا: یہ بات شلیم کر لی اور تھی جساب نہیں بیٹھے گا۔ حصوں کی تعداد وہ 19 ہوجائے گی۔

اس سلسلہ میں روایتی اور اسنادی بحث بہت طویل ہے۔ اعلاء اسنن (۱۵۲:۱۲ میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ اس مسئلہ میں شارح کا رحجان اس طرف ہے کہ گھوڑ سوار کا دُوہرا حصہ تو اس کاحق ہے۔ اور تیسرا حصہ نفل (انعام) ہے جو گھوڑوں کی کارکردگی اورامیرکی صوابدید پرموقوف ہے۔ اوراس کی دلیل ہے ہے دھنرت عمررضی اللہ عنہ کے عامل حضرت منذر بن ابی حمیہ من اللہ عنہ نے شام میں ایک غنیمت تقسیم کی تو گھوڑے کو ایک حصہ، اور سوار کو ایک (کل دو حصے) دیے۔ یہ معاملہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خدمت میں پیش ہوا تو آپ نے اس کو درست قر اردیا۔ یہ واقعہ امام ابو یوسف رحمہ اللہ نے کتاب الخراج میں امام اعظم ابو صنیفہ رحمہ اللہ کی سند ہے روایت کیا ہے۔ اس روایت سے دو با تیں واضح ہوتی ہیں: اول: یہ کہ حضرت منذر گی تیقسیم خلاف محمول تھی۔ اس وجہ سے یہ معاملہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے سامنے پیش ہوا۔ دوسری: حضرت عمر کا اس تقسیم کونا فذکر نااس بات کی دلیل ہے کہ گھوڑے کا حصہ در حقیقت ایک ہی ہے۔ دوسر اانعامی ہے۔ واللہ اعلم بالصواب

وإنما شُرعت الأنفالُ والأرْضَاخُ: لأن الإنسان كثيرًا مَّا لايُقدِم على مهلكةٍ إلا لشيئ يطمع فيه؛ وذلك ديدن وخُلُقٌ للناس، لابد من رعايته.

وإنما جُعل للفارس ثلاثة أسهم، وللراجل سهم الأن غناء الفارس عن المسلمين أعظم، ومؤنته أكثر الفارس عن المسلمين أعظم، ومؤنته أكثر وإن رأيت حال الجيوش الم تُشَكِّكُ أن الفارس الايطيب قلبه، والا تكفى مؤنته إذا جُعلت جائزتُه دون ثلاثة أضعاف سهم الراجل، الايختلف فيه طوائف العرب والعجم، على اختلاف أحوالهم وعاداتهم.

₹ \$

#### 公

### غیرسلموں سے جزیرۃ العرب خالی کرنے کی وجہ

حدیث(۱) — رسول الله سَلِانْعِیَا ﷺ نے اپنی آخری حیات میں فر مایا:''اگر میں زندہ رہاتو ان شاءاللہ یہودونصاری کو جزیرۃ العرب سے باہر کرونگا'' (مشکوۃ حدیث ۵۳)



حدیث (۲) — حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہے مروی ہے کہ رسول الله صَلاَئَةَ اَلَیْمُ نے تین وصیتیں فر مائی ہیں۔ان میں سے ایک بیہ ہے:''مشرکین کو جزیرۃ العرب سے باہر کردؤ' (مشکوۃ حدیث ۴۰۵۲)

تشریح: غیرسلمول سے جزیرۃ العرب کاتخلیہ تین وجوہ سے ضروری ہے:

پہلی وجہ: آنخضرت سِلِلْقِلِیَم پی بات جانتے تھے کہ زمانہ ہمیشہ آیک حالت پرنہیں رہتا۔ بھی اسلام کمزور بھی پڑسکتا ہے۔ اوراس کی جمعیت پراگندہ بھی ہوسکتی ہے۔ ایسے وقت میں اگر اسلام کے مرکز اور جڑمیں غیرمسلم ہوں گے تو حرماتِ دین کی پردہ دری ہوگی ، اوراس کی سخت بے حرمتی ہوگی۔ اس لئے آپ نے دارالعلم (مدینہ شریف) کے اردگر دسے اور بیت اللہ کے مقام (مکہ مکرمہ) سے غیرمسلموں کو نکال باہر کرنے کا حکم دیا۔

دوسری وجہ: غیر مسلموں کے ساتھ اختلاط لوگوں کے دین کے فساد کا سبب ہے۔ اور وہ لوگوں کے مزاجوں میں تبدیلی کردیتا ہے۔ پس اگر مسلمانوں کے لئے دیگر ممالک میں اختلاط ناگزیر ہے تو کم از کم حرمین شریفین کوان سے پاک رکھنا ضروری ہے۔

تیسری وجہ: نبی صلافی کیا تی بڑی ہے است منکشف ہوئی جو آخر زمانہ میں پیش آنے والی ہے۔ چنانچی آپ نے ارشاد فرمایا:

''بیٹک ایمان مدینہ کی طرف سٹکر جائے گا جس طرح سانپ اپنے بل کی طرف سکر جاتا ہے'' (منفق علیہ مشکوۃ عدیث ۱۷۰ باب الاعتصام) یعنی خالص وین مدینہ منورہ ہی میں باقی رہے گا۔ اور یہ بات اسی وقت ممکن ہے جب وہال دیگر مذا ہب کا کوئی شخص موجود نہ ہو۔

قال صلى الله عليه وسلم: "لئن عشتُ: إن شاء الله الأخرجن اليهود والنصارى من جزيرة العرب" وأوصى بإخراج المشركين منها.

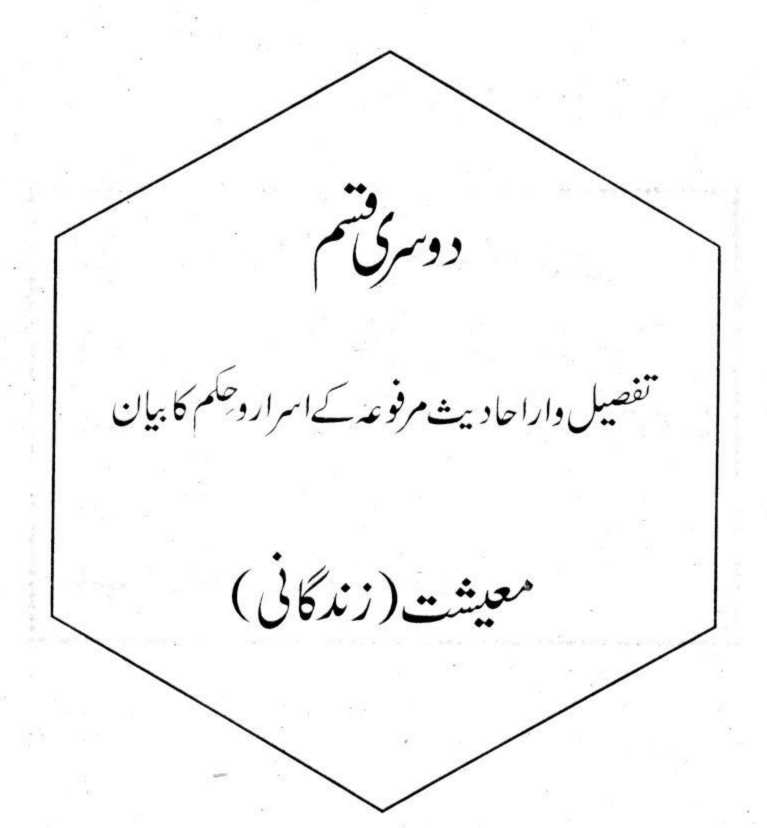
أقول: عرف النبى صلى الله عليه وسلم أن الزمانَ دِوَلٌ وَسِجَالٌ، فربما ضَعُفَ الإسلامُ، وانتشر شملُه، فإن كان العدو في مثل هذا الوقت في بيضة الإسلام ومَحْتِدِه؛ أفضى ذلك إلى هتك حزمات الله وقطعِها، فأمر بإخراجهم من حوالي دارالعلم، ومحلً بيت الله.

و أيضًا: المخالطةُ مع الكفار تُفسد على الناس دينهم، وتُغَيِّرُ نفوسَهم؛ ولما لم يكن بُدُّ من المخالطة في الأقطار: أمر بتنقية الحرمين منهم.

وأيضًا: انكشف عليه صلى الله عليه وسلم مايكون في آخر الزمان، فقال:" إن الدين ليأرزإلى المدينة" الحديث، ولايتم ذلك إلا بأن لايكون هناك من أهل سائر الأديان، والله أعلم.

پہنچائے گی اللہ کی قابل احترام چیزوں کے بھاڑنے اوران کے کاٹے تک پس آپ نے تھم دیا غیر سلموں کو نکا لئے کا،
دارالعلوم کے اردگر داور بیت اللہ کی جگہ ہے ۔ اور نیز: کفار کے ساتھ اختلاط لوگوں پران کے دین کو بگاڑ دیتا ہے۔ اوران
کے نفوس کو بدل دیتا ہے۔ اور جب نہیں تھا کوئی چارہ اطراف میں اختلاط سے تو آپ نے تھم دیا: حرمین کوان سے پاک
صاف کرنے کا ۔ اور نیز: کھلی نبی شِلائِنَائِیَا پُروہ بات جو آخر زمانہ میں ہوئی ہے۔ پس آپ نے فرمایا: 'نبینک دین یقیناً
سمٹے گامدینہ کی طرف' آخر حدیث تک (حدیث میں ایمان کا لفظ ہے۔ دین کا لفظ روایت بالمعنی ہے) اور نہیں تام ہوتی
وہ بات لیعنی دین کاسمٹنا مگر بایں طور کہنہ ہوو ہاں دیگر ادیان والوں میں سےکوئی۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔
لغات: دِوَل اور دُوَل جَع ہیں الدَّولة اور الدُّولة کی: اُد لئے بدلئے والی چیز (لبان) .....سِجَال جَع ہے السَّجٰل
کی: بڑا ڈول جو کنویں پر رکھار ہتا ہے، جس سے لوگ باری باری پانی بھرتے ہیں .....الیہ صفہ: کسی بھی چیز کی اصل .....

لفضله تعالی آج بروز بده ۲۷ رر جب ۴۲۳ اه مطابق ۲۳ ستمبر ۲۰۰۳ ، کو" خلافت وا مارت" کی شرح مکمل ہوئی۔فالحمد لله!



باب (۱) معیشت نے سلسلہ کی اصولی باتیں

باب (۲) مطعومات ومشروبات

باب (۳) لباس، زینت، ظروف اوران کے مانند چیز ں

باب (۴) آداب صحبت

باب (۵) أيمان ونذور كابيان

#### باب \_\_\_\_

#### معیشت کے سلسلہ کی اصولی ہاتیں

### آ دابِ معیشت کی تنقیح ضروری ہے

ادب: کی تعریف رحمۃ اللہ (۱۲۹:۲) میں گذر چکی ہے۔ اور معیشت کے معنی ہیں: زیست، زندگانی متمدن مما لک کے لوگ کھانے پینے، لباس پوشاک، نشست و برخاست اور دیگر احوال و کیفیات میں آ داب زندگانی اور طریقۂ زیست کی ضرورت پرمتفق ہیں۔ اگرانسان کا مزاج درست ہو، اور نوع کے تقاضوں کو نمود کا موقعہ ملے تو اجتماعات اور باہمی ملاقات میں آ داب کی رعایت سب کو پسند ہے۔ اور گویا یہ ایک فطری بات ہے۔ البتہ اس سلسلہ میں لوگوں کے طریقے مختلف ہیں۔ کوئی حفظانِ صحت کے اصول اور طب و تجربہ کی روسے جو باتیں مفید ہوتی ہیں، اور ان میں کچھ ضرز نہیں ہوتا، ان کو اختیار کرتا ہے۔ اور کوئی اپنے بادشا ہوں، دانشمندوں اور بزرگوں کی پیروی کرتا ہے۔ اور کوئی اپنے بادشا ہوں، دانشمندوں اور بزرگوں کی پیروی کرتا ہے۔ اور کوئی ان کے علاوہ طریقے اختیار کرتا ہے۔ اور کوئی ان کے علاوہ طریقے اختیار کرتا ہے۔

بہرحال اوگوں میں زیست کے جوطریقے رائے ہیں ان میں سے پچھ مفیداور پچھ غیر مفید ہیں۔اس لئے ضروری ہے کہ شریعت اسلامیدان سے بحث کرے۔مفید باتوں سے لوگوں کو باخبر کرے،اوران کا تھکم دے۔اور فاسد طریقوں سے کہ شریعت اسلامیدان سے بحث کرے۔مفید باتوں سے لوگوں کو باخبر کرے،اوران کا تھکم دے۔اور خوطریقے نہ مفید ہیں نہ مضران کی اجازت دے۔کیونکہ نبی مطابقہ کے بعثت کا ایک اہم مقصد آ داب زیست کی تنقیح و تفیش بھی ہے۔

#### ﴿ من أبواب المعيشة ﴾

اعلم: أن جميع سُكَّانِ الأقاليم الصالحة اتفقوا على مراعاةِ آدابٍ في مطعَمِهم، ومشربهم، وملبسهم، وقيامهم، وقعودهم، وغير ذلك من الهيئات والأحوال؛ وكان ذلك كالأمر المفطور عليه الإنسانُ عند سلامة مزاجه، وظهورِ مقتضياتِ نوعِه، عند اجتماع أفرادٍ منه، وتَرَائِي بعضِها لبعض؛ وكانت لهم مذاهبُ في ذلك، فكان منهم: من يُسَوِّيها على قواعد الحكمة الطبيعية، في ختار في كل ذلك مايُرْجي نفعُه، ولا يُحشى ضررُه، بحكم الطب

والتجرِبة. ومنهم: من يسويها على قوانين الإحسان، حسبما تُعطيه ملتُه. ومنهم: من يريد محاكاةً ملوكهم، وحكمائهم، ورهبانهم. ومنهم: من يسويها على غير ذلك.

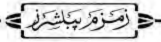
وكان في بعض ذلك منافع يجب التنبيه عليها، والأمرُ به لأجلها؛ وفي البعض الآخر مفاسدُ يجب أن يُنهى عنه لأجلها، ويُنبه عليها؛ والبعضُ الآخرُ غُفْلٌ من المعنيين، يجب أن يُبقى على الإباحة، ويُرَخَصَ فيه؛ فكان تنقيحُها والتفتيشُ عنها إحدى المصالح التي بعث النبي صلى الله عليه وسلم لها.

ترجمه بمعيشت كے سلسله كي اصولي باتيں: جان ليس كه قابل ر ہائش خطول كے تمام باشندے اپنے كھائے ، اپنے پينے ، اینے لباس،اینے قیام،اینے قعود،اوران کےعلاوہ احوال و کیفیات میں آ داب کی رعایت پرمشفق ہیں۔اور بیربات اُس امر کی طرح ہے جس پرانسان بیدا کیا گیاہے۔اس کے مزاج کی درستگی کے وقت،اوراس کی نوع کے نقاضوں کے ظہور کے وقت؛ انسانوں میں سے چندافراد کے اکٹھا ہونے کے وقت یعنی اجتماعات میں،اوران کے بعض کے بعض کو دیکھنے کے وقت یعنی ملاقات کے وقت۔ اور لوگوں کے لئے اس سلسلہ میں طریقے تھے۔ بعضے ان طریقوں کوٹھیک کرتے تھے حکمت طبیعیہ کے اصول پر،پس وہ ان سب میں یعنی کھانے پینے وغیرہ تمام حالات میں اختیار کرتا ہے اس چیز کوجس کے نفع کی امید کی جاتی ہے، اورجس کے نقصان کا اندیشنہیں،طب اور تجربہ کی رو سے۔اور بعضے اپنے بادشاہون اور اپنے دانشمندوں اور اپنے بزرگوں کی تقلید کاارادہ کرتے تھے۔اوربعضےاس کےعلاوہ طریقوں سےان آ داب گوٹھیک کرتے تھے ۔اوران میں ہے بعض میں فوائد تھے،جن ہےآ گاہ کرناضروری تھا۔اوراس بعض کا حکم دیناضروری تھا،اُن فوائد کی وجہ ہے۔اور دوسر بے بعض میں مفاسد تھے۔ ضروری ہے کہ اُن بعض کی ممانعت کی جائے اُن مفاسد کی وجہ سے۔اور اُن مفاسد سے آگاہ کیا جائے۔اور دوسرے بعض دونوں باتوں سے خالی تھے۔ضروری ہے کہ وہ باقی رکھے جائیں اباحت پر،اوران کی اجازت دی جائے۔ پس ان آ داب کی تنقیح اوران کی تفتیش ان مصالح میں ہے ایک تھی جس کے لئے نبی صّلابْدَوَا کیا مبعوث فرمائے گئے ہیں۔ ملحوظہ : حکمت نظریہ کے اقسام میں علم طبیعی بھی ہے۔ اسی کو حکمت طبیعیہ کہتے ہیں (معین الفلے فی ۳۳) تصحیح: یُنهی عنه: مطبوعہ میں یُنهی عنها : شمیرموَنث کے ساتھ تھا تھیج مخطوط کراجی ہے گی ہے۔ اور صمير مذكر البعض الآخو كي طرف راجع ب\_

 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

#### آ دابِ معیشت کے اصول

آ داب واحکام معیشت کے پانچ اصول ہیں:



اصل اول — اشغال کے ساتھ اذکار کی ملونی — دنیا کی مشغولیات اللہ کی یاد بھلادی ہے۔ اور آئینہ ول کو مکدر کردی تی ہے۔ اس کئے کسی تریاق ہے اس زہر کا علاج ضروری ہے۔ اور وہ تریاق ہے کہ مشغولیات سے پہلے یا بعد میں یا ساتھ اذکار مسئون کئے جائیں۔ جو آدمی کو ان مشاغل پر مطمئن ہونے سے روکیں۔ اور وہ اذکار ایسے مضامین پر شمال ہوں جو منعم حقیق کی یا دولائیں۔ اور ذہن کو بارگاہ ہے چگوں کی طرف پھیریں۔ جیسے کھانے سے پہلے بسم اللہ، اور کھانے کے بعد دعا مشروع کی ، تاکہ کھانا پیناغفلت کا باعث نہ ہے ، بلکہ اللہ تعالیٰ کی یا د تازہ کرے۔

اصل دوم — شیطانی افعال وہیئات کی ممانعت اورملکوتی افعال وہیئات کی ترغیب — بعض افعال شیاطین کے مزاجول ہے مناسبت رکھتے ہیں۔ بایں اعتبار کہ شیاطین جب بھی خواب میں یا بیداری میں کسی کے سامنے تمثل ہوتے ہیں تو ضرورانہیں افعال وہیئات میں متمثل ہوتے ہیں۔ پس جو خص ان افعال وہیئات کواپنائے گاوہ شیاطین سے نز دیک ہوگا۔اوران کابُرارنگ اس پرچڑ ھےگا۔اس لئے ضروری ہے کہان افعال وہیئات ہےروکا جائے۔خواہ کراہیت کے طور پرروکا جائے خواہ تحریم کےطور پر جیسی صلحت ہوا ہیا کیا جائے۔ جیسے ایک چپل پہن کر چلنا، بائیں ہاتھ سے کھانا پینا،اور اوندھاسونابری میکتیں ہیں،اس لئےان ہےروکا گیا — اس کے برخلاف بعض افعال وہیئات شیطان کودھ تکارتے ہیں،اور فرشتوں سے نزد یک کرتے ہیں۔ جیسے بسم اللہ پڑھ کر کھانا، اور گھر میں داخل ہوتے وقت اور نکلتے وقت اللہ کا ذکر کرنا۔ پس ضروری ہے کدایسے کاموں کا حکم دیا جائے۔اوران پرابھارا جائے (بیضمون تفصیل سے رحمۃ اللہ ۲:۲ کامیں گذرچا ہے) اصل سوم — ضرر رسال ہیئٹو ل ہے بچنے کی ہدایت — ایسی ہیئٹو ل ہے بچنا ضروری ہے جن میں ضرر کا ندیشہ ے۔ جیسے بغیر منڈ رکی حجبت پرسونا۔مشکیزہ کے منہ سے پانی بینا، اور رات میں چراغ جلتا چھوڑ وینا۔ حدیث میں ہے: '' چھوٹاشرارتی (چوہا) بھی بتی کھینچتا ہے،اورگھروالوں کوجلادیتا ہے' لہذا چراغ گل کر کے سویا جائے (مشکوۃ عدیث۲۹۵) اصل چہارم — عیش کوشی کے اسباب کی ممانعت ،اور عجمیوں کی عادات سے بیخنے کی ہدایت — ایران وروم کے لوگ عیش برتی میں مبتلا ہو گئے تھے۔اور ٹھاٹھ سے زندگی گذار نے میں مبالغہ کی حد تک بڑھ گئے تھے۔جبکہ عیش وعشرت کا سامان ڈھیروں مال خرچ کئے بغیر حاصل نہیں ہوسکتا۔ اور مال آسانی سے بدست نہیں آتا۔ اس کے لئے پارڈ بلنے پڑتے ہیں،اورشب وروزمحنت درکارہوتی ہے۔اورالییصورت میں آخرت کی تیاری کرنے کے لئے وقت نہیں بچتا۔اس لئے ضروری ہوا کہ اعاجم کی ان عادات واطوار کی مخالفت کی جائے۔اوران کی عیش کوشی کی بڑی چیزیں حرام تضہرائی جا نہیں۔ جیے ریشمی بنتی اورارغوانی لباس اور تکیے، سونے جاندی کے برتن ، سونے کا بردازیور، وہ کپڑے جن میں تصویریں بنی ہوئی ہوں،اورعورتوں کی خوشبوخَلوق جس کا غالب حصہ زعفران ہوتاتھا۔اورایسی ہی اور چیزیں۔اورجو چیزیں انتہائی مرقہ حالی کے قبیل کی نہیں ہیں،ان کے لئے عام ضابطہ بنادیا جائے کہان عادات کواختیار کرنامکروہ ہے۔اور رفاہیت کی ان چیزوں کوچھوڑ نامستحب ہے(بیضمون تفصیل سے رحمۃ اللہ(۲۳۹:۲) میں گذر چکا ہے)

اصل پنجم — متانت ووقار کے منافی حالت کی ممانعت — شریعت کا جہاں یہ منتا ہے کہ ارتفا قات کو آسودگی میں مخمورلوگوں کی حالت تک نہ چنچنے دیا جائے ، وہاں یہ بھی ہے کہ ارتفا قات کو جنگی اور پہاڑی لوگوں کی حالت تک گرنے بھی نہ دیا جائے ۔ ورندانسانوں اور جانوروں کی معیشت میں کچھ فرق باقی نہیں رہے گا۔ شریعت کی نظر میں پندیدہ میانہ روی ہے ۔ ایک صاحب بوسیدہ کپڑوں میں آئے ، جبکہ اللہ تعالیٰ نے ان کوسب کچھ دے رکھا تھا۔ آپ نے ان سے فر مایا: 'جب اللہ نے بچھ کو مال دیا ہے تو اللہ کی نعمت اور اعزاز کا اثر بچھ پرنظر آنا چاہئے'' یعنی اچھی حالت میں رہنا چاہئے (ابو داؤد حدیث ۲۳ میم میں کہنا چاہئے۔ اللہ (۲۳۲۲) میں گذر چکاہے)

#### والعمدة في ذلك أمور:

فمنها: أن الاشتغال بهذه الأشغال يُنْسِى ذكرَ الله، ويُكدِّرُ صفاءَ القلب، فيجب أن يُعالج هذا السبُّ بترياق: وهو أن يُسَنَّ قبلَها، وبعدَها، ومعها أذكارٌ، تَرْدَعُ النفسَ عن اطمئنانها بها، بأن يكون فيها ما يُذَكِّرُ المنعمَ الحقيقيَّ، ويُميل الفكر إلى جانب القدس.

ومنها ؛ أن بعض الأفعال والهيئات تُناسب أمزجة الشياطين، من حيث أنهم لو تمثّلوا في منام أحدٍ، أو يقظَته، لتَلَبَّسُوا ببعضها لامحالة؛ فَتَلَبُّسُ الإنسانِ بها مُعِدِّ للتقرب منهم، وانطباع ألوانِها الخسيسة في نفوسهم، فيجب أن يُمْنَعَ عنها كراهة أو تحريمًا، حسبما تحكم به المصلحة، كالمشي في نعل واحدة، والأكل باليد اليسرى؛ وبعضها مَطْرَدَةٌ للشياطين، مَقْرَبَةٌ من الملائكة، كالذكر عند ولوج البيت، والخروج منه؛ ويجب أن يُحَضَّ عليها.

ومنها: الاحتراز عن هيئاتٍ يتحقق فيها التأذى بحكم التجربة، كالنوم على سَطح غيرٍ محجور، وتركِ المصابيح عند النوم، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " فإن الفُو يُسِقَة تُضْرِمُ على أهلها"

ومنها: مخالفة الأعاجم فيما اعتادوه من الترقُّهِ البالغ، والتعمقِ في الاطمئنانِ بالحياة الدنيا، فأنساهم ذكر الله، وأوجب الإكثار من طلب الدنيا، وتَشَبُّحِ اللذاتِ في نفوسهم، فيجب:

[الف] أَن يُنْخَصُّ رَء وسُ تعمقاتهم بالتحريم، كالحرير، والقَسِّى، والمياثر، والأُرْجُوَانِ، والثيابِ المصنوعة فيها الصورُ، وأوانى الذهب، والفضة، والمعصفر، والنَّارُجُوانِ، ونحو ذلك.

[ب] وأن يُعَمَّ سائرُ عاداتهم بالكراهية، ويستحب تركُ كثيرٍ من الإرفاه.

ومنها: الاحتراز عن هيئات تنافي الوقار، وتُلحق الإنسانَ بأهل البادية، ممن لم يتفرغوا لأحكام النوع، ليحصل التوسط بين الإفراط والتفريط.

ترجمه:اوراصلِاصولاس معامله میں چندامور ہیں: — پس از انجمله : بیہے کہ اِن مشاغل میں مشغولیت اللہ کی یاد بھلادیتی ہے۔اورول کی صفائی مکدر کردیتی ہے۔ پس ضروری ہے کہاس زہر کا علاج کیا جائے کسی تریاق کے ذریعہ۔اوروہ تریاق بیہے کدان اشغال ہے پہلے،اوران کے بعد،اوران کےساتھ،ایسےاذ کارمسنون کئے جائیں جونفس کوان اشغال پر مطمئن ہونے سے روکیں، بایں طور کہان اذ کار میں وہ بات ہو جومنعم حقیقی کو یاد لائے۔اورسوچ و حیارکوالٹد تعالیٰ کی جانب مأئل کرے ——اورازانجملہ: یہ ہے کہ بعض افعال وہیئات شیاطین کے مزاجوں سے مناسبت رکھتے ہیں۔بایں طور کہا گر شیاطین کسی کےخواب میں یااس کی بیداری میں متمثل ہوں ،تو لامحالہان میں سے کسی نہ کسی ہیئت کے ساتھ ضرور متلبس ہوں گے۔ پس انسان کا ان افعال وہیئات کے ساتھ متلبس ہونا تیار کرنے والا ہےان ہے قُر ب کو،اوران کے نکمے رنگوں کے چھپنے کوان کے نفوس میں۔ پس ضروری ہے کہان افعال وہیئات سے روکا جائے کراہت یاتح یم کے طور پر ،اس چیز کے موافق جس کامصلحت فیصله کرے۔جیسے ایک چیل میں چلنا،اور بائیں ہاتھ سے کھانا۔اوربعض افعال وہیئات شیاطین کو دھتکارنے کا ذریعہ،اورفرشتوں ہے نز دیکی کا ذریعہ ہیں۔جیسے گھر میں داخل ہوتے وقت اور گھرے نکلتے وقت ذکر کرنا۔اور ضروری ہے کہان پرابھاراجائے — اورازانجملہ :الیی ہیٹوں سےاحتر اذکرناہے جن میں تجربہ کی روے تکلیف سہنا پایا جاتا ہے۔جیسے ایسی حجیت پرسونا جوآڑ کی ہوئی نہیں ہے (مشکوۃ حدیث ۲۷۲۱) اور چراغ کوسوتے وقت جلتا حجوڑ دینا۔اوروہ ضررنبی ﷺ کاارشاد ہے:''پس چھوٹاشر ریگھروالوں پرآ گ بھڑ کا دیتاہے'' —اورازانجملہ ججمیوں کی مخالفت ہے،اس بات میں جس کی انھوں نے عادت بنالی ہے یعنی انتہائی درجہ کی فارغ بالی،اور دنیوی زندگی پرمطمئن ہونے میں گہرائی میں اتر تا۔ پس بھلادی اس چیز نے ان کواللہ کی یاد۔اور واجب کیا د نیاطلبی میں زیادتی کرنا یعنی رات دن د نیا کمانے کے لئے محنت کرنا۔اوران کے نفوس میں لذات کامتمثل ہونا یعنی عیش کا دلدادہ ہونا۔ پس واجب ہے: (الف) کہان کے تعمقات کی بڑی چیزیں خاص کی جائیں حرام کھہرانے کے ساتھ، جیسے ریٹم ،اور قشی کپڑا (ریٹم اور سوت سے بُنا ہوا کپڑا، جوتس مقام میں تیار ہوتا تھا) اور رہیتمی تکیے گذے (عرب میں تکیہ پر بیٹھنے کا بھی رواج تھا۔ اور اس مقصد کے لئے الگ تیکیے ہوتے تھے) اوراً رغوانی رنگ کے کپڑے، اوروہ کپڑے جن میں تصویریں بئی ہوئی ہوں، اورسونے جاندی کے برتن۔ اور تسمی رنگ کے كپڑے،اورخَلوق اوراس كے مانند — (ب)اورىيكەعام كى جائىي ان كى دىگرعادتىن كراہيت كےساتھ ـاورمستحب ب ر فاہیت کی بہت تی باتوں کوچھوڑنا — اوراز انجملہ :احتر از کرنا ہےا لیم بیئات ہے جووقار کے منافی ہیں۔اورانسان کو بادیہ نشینوں کے ساتھ لاحق کرتی ہیں۔ان لوگوں میں ہے جونوع کے احکام کے لئے فارغ نہیں یعنی ان کوانسانیت کے نقاضے پورے کرنے کی فرصت نہیں۔ تا کہ افراط وتفریط کے درمیان میاندروی حاصل ہو۔

#### باب \_\_\_\_

## مطعومات ومشروبات

انسان کی خوش بختی اُن چاراخلاق میں ہے جن کا تذکرہ پہلے آ چکا ہے۔اوراس کی بدیختی ان کی اضداد میں ہے۔ پس نفس کی صحت کی حفاظت کے لئے ،اوراس کی بیاری کو دفع کرنے کے لئے اُن اسباب کی تفتیش ضروری ہے جو آ دمی کے مزاج کوکسی ایک جانب پھیردیتے ہیں۔

۔ اوروہ اسباب عقائد واعمال بھی ہوتے ہیں جن کے ساتھ نفس متلبس ہوتا ہے، جونفس کی جڑمیں داخل ہوتے ہیں، اورا پنااثر دکھاتے ہیں۔جن کی کافی مقدار کا تذکرہ پہلے آچکا ہے۔

اوروہ اسباب ایسی چیزیں بھی ہوتی ہیں جونفس میں نگمی کیفیات پیدا کرتی ہیں۔جوانسان کوشیطان کے مشابہ بنادیتی ہیں۔اور فرشتوں سے دورکر دیتی ہیں۔اورا جھے اخلاق کی جگہ بُر ےاخلاق پیدا کرتی ہیں۔اس طرح کہانسان کو بھی اس کا حساس ہوتا ہے اور بھی نہیں ہوتا۔

پس حضرات انبیاء پیہم السلام نے — جوملاً اعلی کے ساتھ منسلک ہونے والے ہیں۔اور جو بہیمی آلود گیوں سے کوسوں دور ہیں — ان چیز وں کی برائی بارگاہ مقدس سے اس طرح حاصل کی ،جس طرح طبیعت کڑوی اور بدمزہ چیز کی ناگواری محسوس کرتی ہے۔ یعنی انبیاء ذوق و وجدان سے ان چیز وں کی برائی جانتے ہیں۔اور اللہ تعالیٰ کی جوعنایت و مہر بانی لوگوں کے حال پر ہے اس نے واجب کیا کہ اُن اہم اور بڑی حرام چیز وں سے جومن ضبط و متعین ہیں اور جن کا اثر واضح ہے ، لوگوں کے حال پر ہے اس نے واجب کیا کہ اُن اہم اور بڑی حرام چیز وں سے جومن ضبط و متعین ہیں اور جن کا اثر واضح ہے ، لوشیدہ نہیں ،ان سے لوگوں کو واقف کر دیا جائے۔

### حرمت خزیر کی وجه

جب بیامرمستم ہے کہ کھانے کی چیزیں ہی جسمانی اور اخلاقی بگاڑ کا قوی ترین سبب ہیں ، تو ضروری ہے کہ بڑی حرام چیزیں غذا کے قبیل سے ہوں۔ چنانچہ انسان پر بہت زیادہ اثر انداز ہونے والی چیز اس جانور (خنزیر) کا کھانا ہے جس کی صورت میں بعض اقوام کا مسنخ واقع ہوا ہے۔ سورۃ المائدہ آیت ۲۰ میں ارشاد پاک ہے:'' جس پراللہ نے لعنت کی ، اور اس پر غضبنا ک ہوئے ، اور ان میں سے بعض کوستو راور بندر بنادیا ، اور اس نے شیطان کی پرستش کی ، وہی لوگ مرتبہ کے اعتبار سے

اله اخلاق اربعداوران كى اضداد كے لئے ديكھيں: رحمة الله (١٥٩١٥-٥٥٢-٢٨٦-٢٨١)

ت قتم اول، مبحث خامس میں عقائد هذه وباطله اوراعمال بر واثم پرسیر حاصل بحث ہے۔ دیکھیں رحمۃ الله (۱:۱۸۵–۸۱۸)



بہت بڑے، اور را وراست سے بہت دور ہیں' اور جس جانوری صورت میں منے واقع ہوتا ہے، وہ خبیث ترین جانور ہوتا ہے۔

اس کی تفصیل ہیے ہے جہ باللہ تعالیٰ کی انسان پرلعت بھیجے ہیں، اور اس پرغضبنا ک ہوتے ہیں، تو اللہ کی پھٹکا را ور

ناراضگی کی وجہ سے اس کا ایسامزاج بن جاتا ہے، جوسلامتی سے برطرف اور نہایت دور ہوتا ہے۔ اور بیتبد بلی اس صدتک

ہوجاتی ہے کہ وہ انسان ہی باتی نہیں رہتا۔ اور یہ بھی جسمانی تعذیب کی ایک صورت ہے۔ اور جب ایساموقع آتا ہے تو

اس شخص کا مزاج السے خبیث جانور کے مزاج کی طرف منقلب ہوجاتا ہے جس سے سیم طبیعتیں نفرت کرتی ہیں۔ اور اللہ

کے علم از لی میں اس خبیث جانور اور اس مبغوض اور رحمت سے دور کئے ہوئے انسان کے درمیان کوئی مختی سبب ہوتا ہے۔

اور اس کے درمیان اور سیم الفطرت لوگوں کے درمیان آسان وزمین کا نفاوت ہوتا ہے۔ پس ایسے جانور کا کھانا، اور اس

کو بھڑکا نے والے جوکام ہیں ان سے تیادہ برا کام ہے۔ چنا نچہ اولین رسول حضرت نوح علیہ السلام سے کیکر مابعد تک تمام

انبیاء خزر کو برابر حرام مخبراتے رہے ہیں۔ اور اس سے کلی اجتناب کا حکم دیتے رہے ہیں۔ یہاں تک کہ میسی علیہ السلام انزیں گے۔

انبیاء خزریکو برابر حرام مخبراتے رہے ہیں۔ اور اس سے کلی اجتناب کا حکم دیتے رہے ہیں۔ یہاں تک کہ میسی علیہ السلام انزیں گے۔

انبیاء خزریکو برابر حرام مخبراتے رہے ہیں۔ اور اس سے کلی اجتناب کا حکم دیتے رہے ہیں۔ یہاں تک کہ میسی علیہ السلام انزیں گے۔

انبیاء خزریکو برابر حرام مخبراتے رہے ہیں۔ اور اس سے کلی اجتناب کا حکم دیتے رہے ہیں۔ یہاں تک کہ میسی علیہ السلام انزیں گے۔ وہ بھی اس گوئی کر دیتے۔

پہلی نظیر: جہان خسف یاعذاب واقع ہوا ہو وہاں تھر نا مکروہ ہے۔ دیار خمود سے گزرتے ہوئے بی مطالع الیا تھا۔ اور سواری تیز کردی تھی، یہاں تک کہ آپ وہاں سے نکل گئے (بخاری حدیث ۱۹۲۹) اور حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ارضِ بابل میں جہان خسف واقع ہوا ہے نماز پڑھنا مکروہ ہے (بخاری کتاب الصلاة، باب ۵۳) اور حضرت علی رضی طفر بیٹھے دوسری نظیر: مغضوب میں ہم کی ہیئت اپنانا مکروہ ہے۔ ایک صحابی بایاں ہاتھ پیچھے کر کے بھیلی کی مچھلی پر ٹیک لگا کر بیٹھے تھے۔ رسول اللہ سِلائی ان سے فرمایا: ''کہاتم مغضوب میں ہم کی طرح بیٹھے ہو!'' (مشکوۃ حدیث ۲۳۰۰۰) اور حضرت الوز ررضی اللہ عنہ بیٹ کے بل سور ہے تھے۔ آپ نے ان کو پیر سے اٹھایا۔ اور فرمایا: ''جندب! یہ جہنیوں کے لیٹنے کا انداز ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۲۳۰۰)

پہلی بات اس طرح نظیر ہے کہ جس زمین میں خسف یا عذاب اتراہے، وہاں کھیرنا گندگی میں گھیرنے ہے کسی طرح کے فتم اول مجث دوم: مجازات کی بحث میں ہے کہ مجازات دنیا میں بھی ہوتی ہے، اوراس کی مختلف صورتیں ہوتی ہیں۔ ان میں سے ایک انسان کے بدن میں مجازات ہے۔ صورت منے ہوجانا بدنی مجازات ہے۔ مجازات کی تفصیل کے لئے دیکھیں: رحمۃ اللہ(۱۹۹۱)

ماہ میں علیہ السلام کی طرف قبل کی نسبت آ مر ہونے کی وجہ ہے۔ آپ کے قلم سے نئے مسلمان جو پہلے خزیر کھاتے تھے اس توقل کریں گے۔
ماہ کا کہ ان کے دل سے اس خبیث جانور کی محبت ورغبت نکل جائے۔ رسول اللہ سیال ایک تھی ای مقصد سے کئوں کوئل کرنے کا قلم دیا تھا اا

کم نہیں۔ گندگی میں دَم گفتا ہے، اور ویران جگہ میں دل تھرا تا ہے، اور دوسری بات نظیراس طرح ہے کہ بری ہیئات کے ساتھ تلبس اُن ہیئات کے ساتھ تلبس سے کم مؤثر نہیں جن کوشیاطین کا ذوق چاہتا ہے۔ شیاطین انسان کی تکلیف اور بے حیائی کے خوہاں ہیں، اور اوپر حدیثوں میں جن ہیئوں کا ذکر ہے وہ بھی ایس ہی ہیں۔

سوال — مسنح خنز بر کےعلاوہ دیگر حیوا نات کی صورتو ک میں بھی ہوا ہے۔ آیت ِبالا میں بندر کا بھی ذکر ہے۔ پھر خنز بر ہی کےمعاملہ میں ایس سختی کیوں برتی گئی؟

جواب(۱) — "الله نے اس کوسو راور بندر بنادیا" ایک محاورہ ہے۔ مسخ خواہ کی صورت میں ہوا ہو، بیماورہ استعمال کیا جا تا ہے۔ جیسے محاورہ میں کہتے ہیں کہ" باڑ: بیل بکری ہے حفاظت کے لئے ہے" حالا تکہ بیل بکری کی کوئی تخصیص نہیں ۔ اور ایک حدیث میں آیا ہے کہ بنی اسرائیل کا ایک خاندان زمین پررینگنے والے جانوروں کی صورت میں مسخ کیا گیا تھا۔ گوہ کے بارے میں آپ نے ارشاد فر مایا ہے:"الله تعالی نے بنی اسرائیل کے ایک خاندان پر لعنت کی سے یا فر مایا: غضبنا ک ہوئے بارے میں آپ نے ارشاد فر مایا: غضبنا ک ہوئے سے بی ان کوزمین پررینگنے والے جانوروں کی شکل میں مسخ کردیا۔ پس میں نہیں جانتا: شاید بیر گوہ) ان میں ہے ہو!"

(مسلم شریف ۱۰۳:۱۳ کا بیا الصید) اِن لوگوں پر بھی مذکورہ ارشاد پاک صادق ہے کہ" ان میں سے بعض کو بندر اور سور بنادیا" خلاصۂ جواب میہ ہے کہ بندر کی صورت میں بھی مسخ واقع ہوا ہو، بیہ بات ضرور کی نہیں۔

جواب(۲) — اوراگر بندر کی صورت میں بھی مسخ واقع ہوا ہے تو پھرخنزیر کے معاملہ میں بختی برینے کی وجہ یہ ہو علتی ہے کہ خنزیر کولوگ کھاتے تھے۔ اور بندر چوہے وغیرہ کوکوئی نہیں کھا تا۔ اس لئے خنزیر کی حرمت زیادہ سے زیادہ صراحت وتا کید کے ساتھ بیان کی ،اور دوسرے جانوروں میں تا کید کی ضرورت نہیں مجھی۔

فائدہ: پہلاجواب کمزورہ۔ سورۃ البقرۃ آیت ۱۵ میں ہے: ﴿ کُونُوا قِرَدَۃُ حُسِئِینَ ﴾ تم ذلیل بندر بن جاؤ۔ اس کو کاورہ قرار دینامشکل ہے۔ اس لئے شاہ صاحب نے دوسراجواب دیا کہ خزیر کی تخصیص کی وجہ بیہ ہے کہ زول قرآن کے وقت اوگ اس کو کھاتے ہوء ان میں سے خزیر یخت حرام ہے۔ وہ سرایا نجاست ہے۔ اس کی کھاتے ہوء ان میں سے خزیر یخت حرام ہے۔ وہ سرایا نجاست ہے۔ اس کی نجاست خوری بھی اس کی حرمت کی ایک وجہ ہے۔ کیونکہ نجاست مرداراورخون ہی کی طرح مصرت رساں ہے۔ واللہ اعلم

## ديكر حيوانات كي حرمت كي وجه

خنز ریے بعد حرمت میں ان جانوروں کا نمبر آتا ہے جو بداخلاق ہیں۔وہ ایسے اخلاق پر پیدا کئے گئے ہیں جوانسان سے مطلوب اخلاق کے برخلاف ہیں۔اوروہ ان کی فطرت کا ایسالاز مہ بن گئے ہیں کہ وہ بداخلاقی کرنے پر مجبور ہیں۔وہ حیوانات اُن بُرے اخلاق میں ضرب المثل ہیں۔اور سلیم الفطرت لوگ ان جانوروں کو براسمجھتے ہیں۔وہ ان کے کھانے کے روادار نہیں۔ بجز چندلوگوں کے جو قابلِ اعتماز نہیں۔ اوروہ جانور جن میں بیاخلاقی بگاڑ پوری طرح پایا جاتا ہے،اورخوب نمایاں ہے،اورعرب وعجم کے بھی لوگ اس کوشلیم کرتے ہیں: وہ پانچ فتم کے جانور ہیں:

اول: درندے: جن کی فطرت میں پنجوں سے چھیلنا، زخمی کرنااور جملہ کرنا ہے۔ اور جن میں سخت دلی پائی جاتی ہے۔ حدیث میں ہے: '' ہر کچلی دار درندے کا کھانا حرام ہے (مشکوۃ حدیث ۲۰۰۳) اور رسول اللہ سِلگائیکیٹے ہے ، بخو کے بارے میں دریافت کیا گیا، تو فرمایا: '' کیا بخو کو بھی کوئی کھا تا ہے!'' اور بھیڑ ہے کے بارے میں دریافت کیا گیا، تو فرمایا: ''کیا بھیڑ ہے کو بھی کوئی بھلامانس کھا تا ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۲۰۵۵ کتاب المناسك، باب المحوم یجتنب الصید) دوم: وہ حیوانات جن کی طبیعت میں لوگوں کوستانا، تکلیف پہنچانا، ان سے جھیٹ کرکوئی چیز لے لینا، ان پر ٹوٹ پڑنے کے لئے موقعہ کا منتظر رہنا، اور اس معاملہ میں شیاطین کا الہام تبول کرنے کا مادہ ہے۔ جیسے کوا، چیل، چھیکی ،کھی، سانپ، پچھووغیرہ۔

سوم:وہ حیوانات جن کی فطرت میں ذلت وحقارت اورگڑھوں میں چھپار ہنا ہے۔جیسے چو ہا،اور دیگرحشرات الارض ( کیڑے مکوڑے )

چہارم: وہ حیوانات جونجاستوں اور نا پا کیوں میں زندگی بسر کرتے ہیں۔ یا مردار کے ساتھ لگے رہتے ہیں۔اور وہی کھاتے ہیں، یہاں تک کہان کے جسم بد بوسے بھر گئے ہیں۔

پنجم: گدھا: پیجانور حماقت و ذلت میں ضرب المثل ہے۔ کوئی ہے وقونی کا کام کرتا ہے تواس کو گدھے کا خطاب ملتا ہے۔ اور عرب کے سلیم الفطرت لوگ اسلام سے پہلے بھی اس کوحرام قرار دیتے تھے۔ اور گدھا شیطان کے مشابہ ہے۔ حدیث شریف میں ہے: ''جبتم گدھے کارینکنا سنو، تو شیطان سے اللہ کی پناہ چاہو۔ کیونکہ اس نے یقیناً کسی شیطان کو دیکھائے'' (مشکوۃ حدیث ۲۳۰۲)

اورسب حیوانات میں حرمت کی مشترک وجہ: وہ ہے جس پراطباء کا اتفاق ہے کہ بیسب حیوانات نوع انسانی کے مزاج کے برخلاف ہیں۔اوراز روئے طب ان کا کھانا جائز نہیں۔

#### ﴿ الأطعمة والأشرِبة ﴾

اعلم: أنه لما كانت سعادة الإنسان في الأخلاق الأربعة التي ذكرناها، وشقاوتُه في أضدادها: أوجب حفظ الصحةِ النفسانيةِ، وطردُ المرضِ النفساني: أن يُفَحَّصَ عن أسبابٍ تُغَيِّرُ مزاجَه إلى إحدى الوجهتين:

فمنها: أفعالٌ تتلبس بها النفسُ، وتدخل في جذرِ جوهرها؛ وقد بحثنا عن جملةٍ صالحةٍ من

هذا الباب.

ومنها: أمورٌ تُولَّدُ في النفس هيئاتٍ دَنِيَّةً تُوجِب مشابهةَ الشياطين والتَبَعُدَ من الملائكة، وتُحَقِّقُ أضدادَ الأخلاق الصالحة، من حيث يشعرون ومن حيث لايشعرون.

فَتَلَقَّتِ النفوسُ اللاحقةُ بالملا الأعلى، التاركةُ للألواثِ البهيميةِ: من حظيرة القدس بَشَاعَةَ تلك الأمور، كما تَلَقَّى الطبيعيةُ كراهيةَ الْمُرِّ والْبَشِعِ؛ وأوجب لطفُ الله ورحمتُه بالناس: أن يكلِّفهم برء وس تلك الأمور، والذي هو منضبط منها، وأثَرُها جليٌّ غير خافٍ فيهم.

ولما كان أقوى أسبابٍ تَغَيِّرِ البدنِ والأخلاقِ المأكولُ: وجب أن يكون رء وسُها من هذا الباب: فمن أشد ذلك أثرًا: تناولُ الحيوان الذي مُسِخَ قومٌ بصورته:

وذلك: أن الله تعالى إذا لعن الإنسان، وغضب عليه: أورث غضبه ولعنه فيه وجود مزاج هو من سلامة الإنسان على طرف شاسع وصَقْع بعيد، حتى يخرج من الصورة النوعية بالكلية؛ فذلك أحد وجوه التعذيب في بدن الإنسان، ويكون خروج مزاجه عند ذلك إلى مشابهة حيوان خبيث، يَتنَفّرُ منه الطبع السليم، فيقال في مثل ذلك: "مسخ الله قردة وخنازير" فكان في حظيرة القدس علم متمثل : أن بين هذا النوع من الحيوان، وبين كون الإنسان مغضوبًا عليه، بعيدًا من الرحمة : مناسبة خفية؛ وأن بينه وبين الطبع السليم، الباقي على فطرته: بونًا بائنًا؛ فلا جرم أن تناول هذا الحيوان، وجعلَه جزء بدنه: أشد من مخامرة النجاسات، والأفعال المُهيَّجة للغضب؛ ولذلك لم يزل تَرَاحِمة حظيرة القدس: نوحٌ فمن بعدَه من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام: يحرِّمون الخنزير، ويأمرون بالتبعُّد منه، إلى أن ينزل عيسى عليه السلام فيقتله.

ويُشْبِهُ أَن الخنزير كَان يَأْكُلُه قومٌ، فنطَقتِ الشرائع بالنهى عنه، وَهَجْرِ أَمْرِهُ أَشَدَّ مايكون؛ والقردة والفَارة له المخنزير كان يأكله قومٌ، فنطقتِ الشرائع بالنهى عنه، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم فى والفارة لم تكن تؤكل قط، فكفى ذلك عن التأكيد الشديد؛ وهو قولُه صلى الله عليه وسلم فى المضب: "إن الله غَضِبَ على سِبْطٍ من بنى إسرائيل، فمسخهم دوابَّ يَدِبُّونَ فى الأرض، فلا أدرى لعل هذا منها" وقال الله تعالى: ﴿ جَعَلَ مِنْهُمُ القِرَدَةَ وَالْخَنَازِيْرَ وَعَبَدَ الطَّاعُونَ ﴾

ونظيره: ماورد من كراهيةِ المكث بأرض وقع فيها الخسفُ أو العذابُ، وكراهيةُ هيئاتٍ المغضوب عليهم: فإن مخامرة هذه الأشياء ليست أدنى من مخامرة النجاسات، والتلبسُ بها ليس أقل تأثيرًا من التلبس بالهيئات التي يقتضيها مزاج الشياطين.

ويتلوه: تناولُ حيوان جُبل على الأخلاق المضادَّة للأخلاق المطلوبة من الإنسان، حتى

صار كالمندَفع إليها بالضرورة، وصار يضرب به المثل، وصارت الطبائع السليمة تَسْتَخْبِثُهُ، وتَأْبِي تناولَه، اللهم إلا قومًا لايُغْبَأ به.

والذى تكامل فيه هذا المعنى، وظهر ظهوراً بيناً، وانقاد له العربُ والعجم جميعًا: أشياء: منها: السباع: المخلوقة على الخَدْش، والجَرْح، والصولة، وقسوة القلب، ولذلك قال عليه السلام في الذئب:" أوَ يأكلُه أحد!"

ومنها: الحيوانات المجبولة على إيذاء الناس، والاختطافِ منهم، وانتهازِ الفُرَصِ للإغارة عليهم، وقبول إلهام الشياطين في ذلك، كالغراب، والحُدّيَّاتِ، والوزغ، والذباب، والحية، والعقرب، ونحو ذلك.

ومنها: حيوانات جُبلت على الصَّغَارِ والهوان، والتسترِ في الأُخدود، كالفارة، وخَشَاشِ الأرض. ومنها: حيوانات تتعيَّش بالنجاسات أو الجيفةِ، ومخامرتِها، وتناولِها، حتى امتلأت أبدانها بالنَّنْن.

ومنها : الحمار: فإنه يُضرب به المثلُ في الحمق والهوان؛ وكان كثير من أهل الطبائع السليمة من العرب يحرمونه، ويُشْبِهُ الشياطنَ، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم: "إذا سمعتم نهيقَ الحمار فَتَعَوَّذُوا بالله من الشيطان، فإنه رأى شيطانًا"

وأيضًا : قد اتفق الأطباء أن هذه الحيوانات كلَّها مخالفةٌ لمزاج نوع الإنسان، لايسوغ تناولها طِبًا.

 درمیان، اورانسان کے مغضوب علیہ اور رحمت ہے دور ہونے کے درمیان کوئی پوشیدہ مناسبت ہے۔ اور میہ کہ اس انسان کے درمیان اوراس سلیم الفطرت کے درمیان جوابی حالت پر باقی ہے بونِ بعید ہے۔ پس لامحالہ بیہ بات ہے کہ اس جانور کا کھانا، اوراس کواپنے بدن کا جزء بنانا: نجاستوں کے اختلاط سے زیادہ سخت ہے۔ اوران کا موں میں سے ہے جوغضب اللی کو بھڑکا نے والے ہیں۔ اوراس وجہ سے حظیرة القدس کے ترجمان: نوٹے پس جوان کے بعد ہیں انبیاء پیہم السلام میں سے: برابر خزیر کو حرام کھہراتے رہے ہیں، اوراس سے دوررہ کے کہم دیتے رہے ہیں۔ یہاں تک کھیسی علیہ السلام اتریں گے۔ پس اس کوئل کریں گے۔

(دوسراجواب) اور سجی جات ہے ہے کہ خزیر کوایک قوم کھایا کرتی تھی۔اس لئے شریعتوں نے اس کی ممانعت کی ،اوراس کے معاملہ کوچھوڑ نے کی صراحت کی ، زیادہ سے زیادہ جوصراحت ہوں تھی تھی۔اور بندراور چوہا بنہیں کھائے جاتے تھے بھی بھی ،
پس کافی ہوگئی وہ بات تا کید شدید سے اور وہ نبی شلائی ہوئے گا گوہ کے بارے میں ارشاد ہے الی آخرہ (اس کا تعلق جواب اول سے ہے۔اور آیت کریمدسے فنس مسئلہ پراستدلال کیا ہے۔شرح میں ید دونوں با تیں ان کی جگہ میں ذکر کی گئی ہیں )
اوراس کی یعنی رجس وخبث کی وجہ سے حرمت خزیر کی نظیر:(۱) وہ ہے جو وار دہوئی ہے الی سرز مین میں تھم ہے کی اوراس کی یعنی رجس میں خصف یاعذاب واقع ہوا ہے (۲) اور مغضوب علیہم کی ہیئتیں اختیار کرنے کی کراہیت ہے (پہلی نظیر کی وضاحت ) پس بیشک ان چیزوں سے اختلاط سے (دوسری نظیر کی وضاحت ) اوران چیزوں سے اختلاط سے جن کوشیاطین کے مزاج جاتے ہیں۔
کی وضاحت ) اوران چیزوں کے ساتھ تلبس یعنی ان ہمیئوں کو اختیار کرنا، تا شیر کے اعتبار سے کم نہیں اُن ہمیئوں کے ساتھ تلبس سے جن کوشیاطین کے مزاج جا ہے ہیں۔

اوراس (خزیر کی حرمت) کے پیچھے آتا ہے: اس جانور کا کھانا، جوالیے اخلاق پر پیدا کیا گیا ہے: جواُن اخلاق کے برخلاف ہیں جوانسان سے مطلوب ہیں۔ یہاں تک کہ وہ حیوان ہو گیا ہے مانند دھے اور اس حیوان کے ان اخلاق کی طرف ضرورت کی وجہ سے یعنی بداخلاقی سے پیش آنا اُن حیوانات کی حاجت بن گئی ہے۔ اور اس حیوان کے ذریعہ (بداخلاقی کی) مثال بیان کی جاتی ہے۔ یعنی وہ بداخلاقی میں ضرب المثل ہو گیا ہے۔ اور سلیم طبیعتیں اس کو برا بمجھتی ہیں۔ اور اس کے کھانے سے انکار کرتی ہیں۔ اور اس کے کھانے سے انکار کرتی ہیں۔ اے اللہ اِنگر کیچھلوگ جو قابل لحاظ نہیں۔

اوروہ جانورجن میں میمعنی (بداخلاقی) پوری طرح پائے جاتے ہیں۔اور ظاہر ہوئے ہیں واضح طور پر ظاہر ہونا۔
اور جھی عرب وجم اس معنی کی تابعداری کرتے ہیں۔ یعنی اس کی بداخلاقی کے قائل ہیں: وہ چند چیزیں ہیں (الی آخرہ)

لغات: البَشَاعة: بدمزگی بَشِعْ: بدمزہ ..... خَامَرَ الشیئ : اختلاط رکھنا، ساتھ لگار ہنا ..... تَرَاجِمَة: جمعُ تَرْجُمَان : تمام انہیا علیم السلام حظیرة القدی (بارگاہِ مقدی ) کے ترجمان ہیں۔ وہاں کی باتیں لوگوں کو پہنچاتے ہیں ..... أشبَهُ الشیئ الشیئ الشیئ : مشابہ ہونا۔ یہاں صواب کے مشابہ ہونا مراد ہے۔اور بیاصول حدیث کی اصطلاح ہے ھذا أشبَهُ

أى بالصواب يعنى دوسرے جواب ميں صحت كا حتمال زيادہ ہے ..... الْأَخْدود: لمبا كُرُ ها۔ جمع الأخاديد، خَدَّ الأرضَ زمين بھاڑنا، بل جوتنا..... المنحشاس (فاء كے فتحہ اورضمہ كے ساتھ) كيڑے مكوڑے۔

ترکیب: کما تلقی میں ایک تاء محذوف ہے ۔۔۔۔۔الماکول: کان کا اسم مؤخر ہے ۔۔۔۔۔کر اہیۃ کاعطف ماور دیر ہے۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

### حیوانات کی حلّت وحرمت سے متعلق سات باتیں

حلال وحرام حیوانات کے سلسلہ میں تین باتوں کی تحدید وتعریف ضروری ہے۔ اور جن چیز وں سے وہ ملتی جلتی ہیں اُن سے تمیز ضروری ہے۔ وہ تین با تیں ہے ہیں: ا - بتوں کے لئے ذرج کیا ہوا جانور کونسا ہے؟ اور اس کے حکم میں کیا چیز ہیں شامل ہیں؟ سا - ذرج کی تعریف اور اس کا کل ۔ پھر پہلی بات کی تمہید میں ہے بیان کیا ہے کہ غیراللہ کے نام پر ذرج کیا ہوا جانور کیوں حرام ہے؟ اور اس کے نتیجہ کے طور پر یہ بات بیان کی ہے کہ اللہ کے نام پر ذرج کر نام پر ذرج کر نام پر ذرج کر اللہ کے نام پر ذرج کر نام پر ذرج کر نام پر ذرج کر کا جوں ضروری ہے؟ اور دوسری بات کی تمہید میں ہے بات بیان کی ہے کہ مردار کیوں حرام ہے؟ اور تیسری بات کی تمہید میں ہے بات بیان کی ہے کہ مردار کیوں حرام ہے؟ اور تیسری بات کی تمہید میں ہے بات بیان کی ہے کہ مردار کیوں حرام ہے؟ اور تیسری بات کی تمہید میں ہے بات بیان کی ہے کہ مردار کیوں حرام ہے؟ اور تیسری بات کی تمہید میں نے بات بیان کی ہے کہ درج ذرج ذرج کیوں ضروری ہے؟ لیس کل سات با تیں ہوئیں ، جودرج ذیل ہیں :

پہلی بات — غیراللہ کے نام پرذنگ کیا ہوا جانور کیوں حرام ہے؟ — غیراللہ کے نام پرذنگ کیا ہوا جانور دووجہ محرامہ میں:

پہلی وجہ: شرک کی روک تھام مقصود ہے: مشرکین بتوں کے نام پر جانور ذرج کرتے تھے۔ اور وہ اس کے ذریعہ بتوں کا تقرب حاصل کرتے تھے۔ جوشرک کی ایک نوع تھی۔ اس لئے حکمت اللی نے چاہا کہ لوگوں کو اس شرک سے رو کا جائے۔ اور اس کی صورت یہی تھی کہ بتوں کے نام پر ذرج کیا ہوا جانو رحرام قرار دیا جائے۔ تاکہ لوگ اس فعل سے باز آ جا کیں۔ دوسری وجہ: غیر اللہ کے لئے جانور ذرج کرنا شرک ہے۔ اور اُس شرک کی برائی ذبیحہ میں سرایت کرتی ہے۔ جیے ذکو قامیں لوگوں کا میل اُر آتا ہے (تفصیل کیلئے دیجیس رحمۃ اللہ ہے: کے اور اُس شرک کی جرمت کی وجہ ہے حرام ہوتا ہے۔ دوسری بات ۔ بتوں کے لئے ذرج کیا ہوا جانور وہ نے دوسری بات ۔ بتوں کے لئے ذرج کیا ہوا جانور کونسا ہے؟ ۔ در حقیقت بتوں کے لئے ذرج کیا ہوا جانور وہ ہے جس کو ذرج کرتے وقت کسی دیوں دیوا یا پیر برزرگ کا نام لیا گیا ہو۔ گرشر بعت نے تین اور جانوروں کو بھی بتوں کے نام پر خرج کے ہوئے جانور کے تھی میں رکھا ہے:

اول: وہ جانور جوغیراللہ کے نامزد کیا گیا ہو۔ جیسے فلال کا بکرایا مرغا کردیا گیا ہو۔ایسا جانورا گراللہ کے نام پر ذنے کیا جائے گاتو بھی حرام ہے۔البتہ اگرنامزد کرنے والا اپنی منت سے تجی تو بہ کرلے، پھراللہ کے نام پر ذنے کرے، تو حلال ہے۔ دوم: وہ جانور جونخصوص تھانوں یا آستانوں پرذئ کیا جائے۔ وہ چا ہے اللہ کا نام کے کرذئ کیا جائے حرام ہے۔
سوم: مسلمان یا کتابی کے علاوہ کا ذئ کیا ہوا جانور، جیسے ہندوکا ذئ کیا ہوا۔ اگروہ اللہ کا نام کیکر ذئ کرے تو بھی حرام ہے۔
کیونکہ وہ ند ہب کی رُوسے میہ بات نہیں مانتا کہ اللہ کے نام پرذئ کر ناضروری ہے، اور غیر اللہ کے نام پرذئ کر ناحرام ہے۔
تیسری بات ۔ اللہ کے نام پرذئ کرنا کیوں ضروری ہے؟ ۔ حلّت حیوان کے لئے اللہ کے نام پرذئ کرنا دو وجہ سے ضروری ہے:

کہا وجہ: ذبیحہ پراللہ کا نام لینا اِس لئے ضروری ہے کہ اول وہلہ ہی میں حلال وحرام کے درمیان امتیاز ہوجائے۔ امتیاز کی اس کےعلاوہ اورکوئی صورت نہیں۔

دوسری وجہ: حیوانات بھی انسان کی طرح زندگی رکھتے ہیں۔ اور کسی کی زندگی ہیں وست درازی کا کسی کو چی نہیں۔ گر اللہ تعالیٰ کی حکمت بالغہ نے جانوروں کو انسان کی روزی بنایا ہے۔ سورۃ اگج آیت ۳۳ میں ارشاد پاک ہے: '' تا کہ وہ اللہ کا مام لیں ان پالتو چو پایوں پر جو اللہ تعالیٰ نے ان کو بطور روزی دیئے ہیں' اسی لئے اللہ نے انسان کے لئے جانوروں کو مباح کیا ہے، اور ان پر مقدرت بخشی ہے۔ پس اللہ کی حکمت نے واجب کیا کہ جب بند ہے کھانے کے لئے جانور کی مباح کیا ہے، اور ان پر مقدرت بخشی ہے۔ پس اللہ کی حکمت نے واجب کیا کہ جب بند ہے کھانے کے لئے جانور کی روح نکالیس تو اللہ کی اس نعمت سے عافل ندر ہیں۔ اور عافل ندہونے کی بہی صورت ہے کہ اللہ کا نام لے کر ذرج کریں۔ چوتھی بات سے مردار کیوں حرام ہے؟ ۔ تمام ندا ہب اور تمام دَھرم مردار کی حرمت پر شفق ہیں۔ ندا ہب تو اس لئے شفق ہیں کہ انھوں نے علم وتج ہسے یہ بات جانی ہے کہ اکثر مردہ جانور اپنی موت مرتا ہے تو دم صفوح ۔ جس میں زہر ملے جراثیم حقیق سے ثابت جانور نہر میں جذب ہوجا تا ہے۔ اور وہ گوشت انسان کے مزاج کے موافق نہیں رہتا۔ ہو چکے ہیں۔ گوشت میں جذب ہوجا تا ہے۔ اور وہ گوشت انسان کے مزاج کے موافق نہیں رہتا۔

پانچویں بات --- مردار کیا ہے؟ اور کیا چیزیں اس کے حکم میں شامل ہیں؟ -- مذبوحہ جانور: وہ ہے جس کی بالقصد شرعی طریقہ پر جان نکالی گئی ہو۔ پس مرداراس کی ضد ہے۔ اور گلا گھٹنے ہے مراہوا، کسی ضرب سے مراہوا، او پر سے گر کرمراہوا، کسی فکر سے مراہوا، اور جس کوکوئی درندہ کھانے لگے، اوروہ ذیج سے پہلے مرجائے: بیسب جانور مردار کے حکم میں ہیں۔ کیونکہ بیسب خبیث اورنقصان دہ ہیں۔

چھٹی بات — جانورکا ذرخ کیول ضروری ہے؟ — جانورکا ذرخ چاروجہ سے ضروری ہے: پہلی وجہ:عرب ویہودگائے بکری کو ذرخ کرتے تھے،اوراونٹ کونح کرتے تھے۔اورمجوس گلاگھونٹتے تھے،اور پیٹ پھاڑ کرآنتیں نکال دیتے تھے۔اور ذرخ ونحرانبیا علیہم السلام کی سنت تھی ، جوعرب ویہود میں متوارث چلی آرہی تھی۔اور گلا دبانا اور پیٹ بھاڑنالوگوں کا خودسا خنة طریقة تھا۔ پس قابل تقلید پہلاطریقہ ہے۔ دوسری وجہ: فرج کرنے سے جانورکوراحت پہنچی ہے۔ کیونکہ ذرج روح نکالنے کا بہترین طریقہ ہے۔ حدیث میں ہے: ''جبتم ذرج کروتو عمدہ طریقہ پر ذرج کرو: چھری تیز کرلواور جانورکوآ رام پہنچاؤ' (مشکوۃ حدیث ۴۰۷) جب چھری تیز ہوگی تو ہاتھ رکھتے ہی رگیس کٹ جائیں گی۔اور جانور ہے ہوش ہوجائے گا۔اوراب جوزئر ہے گا:اس کااس کواحساس نہیں ہوگا ۔ اور حدیث میں جو جانورکو نیم ہمل کر کے چھوڑ دینے کی ممانعت آئی ہے اس کی بھی بہی حکمت ہے (مشکوۃ حدیث ۴۰۹۰) تیسری وجہ: خون نہایت گندی چیز ہے۔لوگ اس سے بچتے ہیں۔اور جسم یا کپڑوں پرلگ جائے تو دھوتے ہیں۔اور خون نکل جاتا ہے۔اور گوشت پاک صاف ہوجا تا ہے۔اور گلا گھو نٹنے اور پیٹ چاک کرنے سے پورا خون نکل جاتا ہے۔اور گوشت کونا یاک کرویتا ہے۔

چوتھی وجہ: ذرج کرناملت جنفی کا شعار ہے۔اس کے ذریعہ نفی اور غیر حنفی ملتوں میں امتیاز ہوتا ہے۔ پس ذرج: ختنہ اور خصالِ فطرت کی طرح ہوگیا۔ پھر جب نبی ﷺ کی بعثت ملت جنفی کورواج دینے کے لئے ہوئی تو ضروری ہوا کہ اس جنفی شعار کی حفاظت کی جائے۔

ساتویں بات — فرخ کی تعریف اوراس کامحل — فرخ کی دوشمیں ہیں: فرخ اختیاری اور فرخ اضطراری۔ جانور اگر قابو میں ہوتو فرخ اختیاری اور فرخ کے تعریف اور اس کامحل — فرخ کی دوسار دار اس کامور کے اختیاری ضروری ہے۔ اور بے قابو ہو جیسے شکار تو فرخ اضطراری بھی کافی ہے۔ اور فرخ اس آلہ سے گلاکا ٹیے کا نام ہے۔ اور فرخ اختیاری کامحل: حلق اور کہتے ہے۔ فرخ گلے کے بالائی حصد میں کیا جاتا ہے۔ اور فرخ اس گھڑے میں کیا جاتا ہے۔ اور فرخ اضطراری کامحل: ساراجسم ہے۔ دھار دار آلہ سے کسی بھی جگہ جانور کو رخی کر کے خون نکالا جائے تو فرخ ہو جائے گا۔

ملحوظہ: اب تک جن حرام چیزوں کا بیان ہوا ہے وہ روحانی تندرتی اور مصلحت ملی کے پیش نظر ہے۔ رہی وہ چیزیں جو صحت جسمانی کے تعلق ہے ممنوع ہیں۔ جیسے زہر اور چستی کے بعد سستی پیدا کرنے والی چیزیں (تمبا کو وغیرہ) تو ان کا معاملہ واضح ہے۔ یعنی ضررکی نوعیت اور مقدار کو پیش نظرر کھ کر حکم لگایا جائے گا۔

واعلم: أن ههنا أمورًا مبهمة تحتاج إلى ضبط الحدود، وتمييز المشكل:

منها: أن المشركين كانوا يذبحون لطوا غيتهم، يتقربون به إليها، وهو نوع من الإشراك، فاقتضت الحكمة الإلهية: أن يُنهى عن هذا الإشراك، ثم يُؤكَّد التحريمُ بالنهى عن تناول ما ذُبح لها، ليكون كابِحًا عن ذلك الفعل.

وأيضًا: فإن قبح الذبح يَسْرِي في المذبوح، لما ذكرنا في الصدقة.

ثم المذبوح للطواغيت أمرٌ مبهم: ضُبِطَ: بما أهل لغير الله به وبماذُبح على النصب وبما ذبحه غير المتدّين بتحريم الذبح بغيراسم الله، وهم المسلمون وأهل الكتاب. وَجَرَّ ذلك: أَن يُوجَبَ ذكرُ اسمِ الله عند الذبح: لأنه لا يتحقق الفرقان بين الحلال والحرام بادى الرأى إلا عند ذلك.

وأيضًا : فإن الحكمة الإلهية: لما أباحت لهم الحيواناتِ التي هي مثلُهم في الحياة، وجعل لهم الطَّوْلَ عليها: أو جبت أن لا يَغْفَلُوا عن هذه النعمة عند إزهاقِ أرواحها؛ وذلك: أن يذكروا اسمَ الله عليها، وهو قوله تعالى: ﴿لِيَذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَى مَارَزَقَهُمْ مَنْ بَهِيْمَةِ الْأَنْعَامِ﴾

ومنها :أن الميتة حرامٌ في جميع المِلَل والنِّحَل: أما المللُ: فاتفقت عليها لما تُلَقِّى من حظيرة القدس أنها من الخبائث. وأما النِّحَل: فِلِمَا أدركوا أن كثيرًا منها يكون بمزلة السم، من أجل انتشارِ أخلاطٍ سِمِّيَةٍ تُنافى المزاجَ الإنسانيَّ: عند النزع.

ثم لابد من تمييز الميتة من غيرها : فضبط بما قُصِدَ إزهاقُ روحِه للأكل، فَجَرَّ ذلك: إلى تحريم المتردِّيةِ، والنطيحة، وما أكل السبع: فإنها كلها خبائثُ مؤذية.

ومنها: أن العرب واليهود كانوا يذبحون وينحرون، وكان المجوسُ يَخْنُقُونَ ويَبْعَجُونَ؛ والذبح والنحر سنةُ الأنبياء عليهم السلام، توارثوهما، وفيهما مصالح.

منها: إراحةُ الذبيحة، فإنه أقربُ طريقٍ لإزهاق الروح، وهوقولُه صلى الله عليه وسلم: "فَلْيُرْح ذبيحته" وهو سِرُ النهى عن شَريْطَةِ الشيطان.

ومنها: أن الدم أحدُ النجاسات التي يغسلون الثياب إذا أصابها، ويتحفظون منها، والذبح تطهير للذبيحة منها، والخَنِقُ والبَعْجُ تنجيسٌ لها به.

ومنها: أنه صار ذلك أحد شعائر الملة الحنيفيةِ، يُعرف به الحنيفي من غيره، فكان بمنزلة النِحتان، وخِصال الفطرة؛ فلما بُعث النبي صلى الله عليه وسلم مُقيمًا للملّة الحنيفية: وجب الحفظ عليه.

ثم لابد من تمييز الخَنِقِ والبَعْجِ من غيرهما: ولايتحقق إلا بأن يُوْجَبَ المُحَدَّدُ، وأن يُوْجَبَ الحلقُ واللبةُ.

فهذا مانُهي عنه لأجل حفظ الصحة النفسانية والمصلحة الملية؛ أما الذي يُنهى عنه لأجل الصحة البدنية، كالسموم والمفَتَراتِ فحالها ظاهر.

ترجمہ: اور جان لیں کہ (حیوانات کی حلت وحرمت کے باب میں) چند مہم امور ہیں جوتعریفات کی تعیین اور مشتبہ کی ۔ تمیز کے محتاج ہیں (پہلی بات) ان میں سے: یہ ہے کہ مشرکین اپنے بتوں کے لئے ذرج کیا کرتے تھے۔اس ذرج کے ذربعدان بتوں کی نزدیکی حاصل کرتے تھے۔اوروہ ساجھی بنانے کی ایک صورت ہے۔ پس اللہ کی حکمت نے چاہا کہ اس شریک تھرانے ہوں کے شریک تھرانے ہوں کے شریک تھرانے ہوں کے دروک دیا جائے۔ پھر ترکم بھر کو پختہ کیا جائے اس چیز کو کھانے کی ممانعت کرنے کے ذریعہ جوان بتوں کے لئے ذریح کی گئی ہے۔ تاکہ وہ ترکم بھر این تعلی ہوں ساور نیز: پس ذریح کی برائی نہ ہور میں سرایت کرتی ہے، اس وجہ ہے جوہم نے زکو ہیں ذکر کی ہے (دوسری بات) پھر''اصنام کے لئے ذریح کیا ہوا' ایک مہم بات تھی: وہ منفیط کی گئی:

(الف) اس جانور کے ساتھ جس کے ذریعہ غیر اللہ کا نام بلند کیا گیا ہو یعنی وہ جانور غیر اللہ کے نامزد کیا گیا ہو (ب) اور اس جانور کے ذریعہ جو تھانوں پر ذریح کیا گیا ہو (ب) اور اس جانور کے ذریعہ جو تھانوں پر ذریح کیا گیا ہو (ج) اور اس جانور کے ذریعہ جو تھانوں پر ذریح کیا گیا ہو (ج) اور اس جانور کے ذریعہ جو تھانوں پر ذریح کیا گیا ہو دری بنانے والے ہیں) مسلمان اور اہل کتاب ہیں۔

زیمری بات) اور کھینچا اس نے اس بات کو کہ ضروری قرار دیا گیا ذریح کے وقت اللہ کا نام لینا: اس لئے کہ اول وہلہ میں صلال وحرام کے درمیان جدائی حکمت اللہ ہے نے جب انسانوں کو قدرت بین نے کہ جانوروں پر اللہ انسانوں کے لئے ان جانوروں کو مباح کیا جوزندگی میں ان کے مانند ہیں، اور ان پر انسانوں کو قدرت بخش تو حکمت نے اللہ عانوروں کو مباح کیا جوزندگی میں ان کے مانند ہیں، اور ان پر انسانوں کو قدرت بخش تو حکمت نے اللہ عام کہ کہ جانوروں پر اللہ واجائے۔ اور وہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔ ای آخرہ۔

کا نام لیا جائے۔ اور وہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔ ای آخرہ۔

(چوتھی بات) اورازانجملہ: یہ ہے کہ مردارتمام ملتوں اور دَ هرموں میں حرام ہے۔ رہی ملتیں: تو وہ اس پراس بات کی وجہ سے منفق ہیں جوحظیرۃ القدس سے حاصل کی گئی ہے کہ مردار خبائث میں سے ہے۔ اور رہے دَ هرم: پس اس بات کی وجہ سے جس کا انھوں نے ادراک کیا ہے کہ بہت سے مردار بمنز لہ زہر کے ہوتے ہیں، ایسے زہر میلے مواد کے پھیلنے کی وجہ سے جومزاج انسانی کے منافی ہیں۔ روح نکلتے وقت (یہ انتشاد کا ظرف ہے)

(پانچویں بات) پھرمردارکواس کےعلاوہ ہے جدا کرنا ضروری ہوا۔ پس متعین کیا گیا (غیرمیۃ) اس چیز کے ساتھ جس کو کھانے کے لئے اس کی روح نکالنے کا ارادہ کیا گیا ہو، پس کھینچا اس نے متر دیداور نظیجہ اور مااکل السبع کی حرمت کی طرف۔ پس بیشک وہ سب خبیث اور مضرت رسال ہیں۔

(چھٹی بات) اور از انجملہ: (۱) یہ ہے کہ عرب ویہود ذرج کیا کرتے تھے، اور نح کیا کرتے تھے۔ اور مجوں گا گھوٹنا کرتے تھے، اور نجا نہا علیم السلام کی سنت ہیں۔ دونوں با تیں لوگوں میں بطور تو ارث چلی آرہی ہیں۔ اور ان دونوں میں مصالح ہیں ۔ (۲) از انجملہ: ذبیحہ کو آرام پہنچا نا ہے۔ پس بیشک ذرج میں بطور تو ارث چلی آرہی ہیں۔ اور ان دونوں میں مصالح ہیں ۔ (۲) از انجملہ: ذبیحہ کو آرام پہنچا نے 'اور وہ راز روح نکا لئے کا قریب ترین طریقہ ہے۔ اور وہ نبی سیالین کی ارشاد ہے: '' پس چاہئے کہ وہ ذبیحہ کو آرام پہنچا نے 'اور وہ راز کے شریطۃ الشیطان (جانور کو پوراذر نے نہ کرنا۔ ادھوراذر کے کرے چھوڑ دینا) سے ممانعت کا ۔ (۳) اور از انجملہ: یہ ہے کہ خون اُن ناپا کیوں میں سے ایک ہے کہ لوگ کیڑے دھوتے ہیں جب وہ نجا شیں لگ جاتی ہیں۔ اور وہ ان سے بچتے ہیں۔

اور ذرجی است سے پاک کرتا ہے۔ اور گلا گھوٹنا اور شکم چاک کرنا ذبیحہ کوخون سے ناپاک کرتا ہے ۔ اور است سے پہچانا از انجملہ: بیہ ہے کہ بیر چیز ملت جنفی کے شعاروں میں سے ایک شعار ہو گیا ہے۔ اس کے ذریعیہ نفی غیر جنفی سے پہچانا جاتا ہے۔ پس ذرجی کرنا: ختنہ کرنے اور فطرت کی باتوں کی طرح ہو گیا (دیکھیں رحمۃ اللہ ۲۴۲۳) پس جب نبی میلائیڈ آئیلم ملت حنفی کو ہریا کرنے کے لئے مبعوث کئے گئے تو اس کی حفاظت ضروری ہوئی۔

(ساتویں بات) پھرضروری ہے گلا گھونٹے اور شکم چاک کرنے کوان کے علاوہ سے جدا کرنا۔ اور نہیں متحقق ہوتی یہ بات مگر بایں طور کہ واجب کیا جائے دھار دارآ لہ، اور یہ کہ واجب کیا جائے گلا اور سینہ کے بالائی حصہ کا گڑھا (ملحوظہ ) پس یہ وہ باتیں ہیں جن سے روکا گیا ہے روحانی تندر تی اور ملی مصلحت کی حفاظت کے لئے۔ رہی وہ باتیں جن سے روکا گیا ہے جسمانی تندر تی کے لئے ، جیسے زہر، اور بدن کو چست کرنے کے بعدست کرنے والی چیزیں توان کا حال واضح ہے۔

ہے جسمانی تندر تی کے لئے ، جیسے زہر، اور بدن کو چست کرنے کے بعدست کرنے والی چیزیں توان کا حال واضح ہے۔

ہے جسمانی تندر تی کے لئے ، جیسے زہر، اور بدن کو چست کرنے کے بعدست کرنے والی چیزیں توان کا حال واضح ہے۔

## حيوانات كي حلّت وحرمت كاتفصيلي بيان

جب حیوانات کی حلت وحرمت کے اصول ہموار ہو گئے تو اب تفصیل کا وقت آگیا۔ پس جاننا چاہئے کہ اللہ تعالیٰ نے جن حیوانات کی حلت وحرمت کے اصول ہموار ہو گئے تو اب تفصیل کا وقت آگیا۔ پس جاننا چاہئے کہ اللہ تعالیٰ نے جن حیوانات کے کھانے کی ممانعت کی ہے: وہ دوشم کے ہیں۔ ایک وہ ہیں جن میں کوئی خرابی ( خبث ، بدخلقی وغیرہ ) پائی جاتی ہے۔ دوسرے: وہ ہیں جن میں ذرج کی کوئی شرط مفقود ہے۔ بالتر تیب دونوں قسموں کو بیان کیا جاتا ہے:

# بياوشم

## وصف كى بناير حيوانات كى حلت وحرمت

ستھرے،معتدل مزاج کے اور انسانی مزاج کے موافق ہیں۔

اور جنگ خیبر کے موقع پر گھوڑوں کی اجازت دی گئی،اور گدھوں کی ممانعت کی گئی (مشکوۃ حدیث ۲۰۱۷)اور گھوڑوں کی حلت کی وجہ بیہ ہے کہ عرب وعجم اس کوستھرا سمجھتے ہیں۔وہ ان کے نزدیک بہترین جانور ہے۔اورانسان کے مشابہ ہے۔ فاکدہ: گھوڑے کے سلسلہ میں ممانعت کی بھی روایت ہے (مشکوۃ حدیث ۱۳۳۰) امام ابوحنیفہ اورامام مالک رحمہما



الله نے اس روایت کولیا ہے۔ اور گھوڑے کے گوشت کو مکروہ ( تنزیبی ) قرار دیا ہے ( فائدہ تمام ہوا )

اور گرھا: حرام اس لئے ہے کہ وہ بے وقوف اور ذلیل جانور ہے۔ یہاں تک کہ وہ ان باتوں میں ضرب المثل ہو گیا ہے۔اوراس کو شیطان سے مناسبت ہے۔ابھی بیحدیث گذری ہے کہ وہ شیطان کود یکھتا ہے تورینکتا ہے۔اورسب سے اہم وجہ بیہ ہے کہ اس کو نبی میلائیڈیڈیٹر نے حرام قرار دیا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۰۱۸) اور آپ عربوں میں سب سے تھری فطرت اور لطیف مزاج کے مالک تھے۔

اور نبی سِلْائِیَاکِیْمِ نے مرغی کا گوشت کھایا ہے(مشکوۃ حدیث۱۱۲۳)اور مرغی کے حکم میں مرغانی اور چھوٹی بڑی کیھنی ہیں۔ اوران کی حلت کی وجہ بیہ ہے کہ بیہ تھرے جانور ہیں ۔اور مرغ کوفرشتوں سے مناسبت ہے۔حدیث میں ہے کہ مرغ فرشتہ کود کھتا ہے تو با نگ دیتا ہے (بخاری شریف حدیث۳۰۰۳)

اور کتّا اور بتی حرام جانور ہیں۔ کیونکہ دونوں درندے ہیں۔اور مردار کھاتے ہیں۔اور کتے کوشیطان سے مناسبت ہے۔ حدیث میں ہے کہ کالا بھجنگا کتا شیطان ہے (مشکوۃ حدیث ۴۰۰۰)

سے وحتی (جنگلی) جانور نظمی کے نامانوس جانور وں میں سے جو پالتو چو پایوں کے ساتھ نام اور وصف (ستھرا ) میں مشابہ ہیں وہ حلال ہیں۔ جیسے ہرن: بکری کی طرح ستھرا جانور ہے۔ اور نیل گائے: گائے ، اور شتر مرغ: مرغ کے ہمنام ہیں، پس وہ حلال ہیں۔ اور نبی سِلاَتَهَا کَیْم کی خدمت میں گورخر کے گوشت کا مدید پیش کیا گیا تو آپ نے اس کو نوش فرمایا (مشکوۃ حدیث ۲۰۱۸) اور خرگوش کا گوشت پیش کیا گیا تو قبول فرمایا (مشکوۃ حدیث ۲۰۱۹) اور خرگوش کا گوشت پیش کیا گیا تو قبول فرمایا (مشکوۃ حدیث ۲۰۱۹) اور آپ کے دسترخوان پر گوہ کھائی گئی (مشکوۃ حدیث ۱۲۱۱) کیونکہ عربوں کے نزدیک بیسب جانور ستھرے سمجھے جاتے ہیں۔

سوال: گوہ کے بارے میں تین روایات ہیں۔ اوران میں منافات ہے: ایک روایت: اس موقعہ کی ہے جب حضرت خالد بن الولیدرضی اللہ عنہ نے آپ کے دسترخوان پر گوہ کھائی تھی۔ آپ کی ایک سالی نے جونجد کے علاقہ میں رہتی تھیں بھتی ہوئی گوہ بھیجی تھی۔ جب وہ آپ کے دسترخوان پر رکھی گئی اور آپ نے کھانے کا ارادہ کیا تو مستورات نے بتایا کہ گوہ ہے۔ آپ نے باتھ تھینچ لیا۔ حضرت خالد نے پوچھا: یارسول اللہ! کیا گوہ حرام ہے؟ آپ نے فرمایا: نہیں، مگر چونکہ ہمارے علاقہ میں بنہیں ہوتی یعنی نہیں کھائی جاتی ،اس لئے بچھاس کے تھن آتی ہے '(منگلو قصدیث الاہ) دوسری صدیث وہ ہے جو پہلے گذر چکی ہے کہ ایک بدوی نے گوہ کے بارے میں پوچھاتو آپ نے فرمایا: ''اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کے ایک خاندان پرلعت فرمائی پس اُن کوز مین پررینگنے والے جانوروں کی صورت میں شیخ کردیا۔ پس میں نہیں جانتا: شاید ہو ان میں سے ہو، پس میں نہ تو اس کو کھا تا ہوں ، نہ اس سے منع کرتا ہوں '(مسلم شریف ۱۰۳۱۳) اور تیسری حدیث وہ ہے جس کو امام ابو واؤد نے بہتنو حسن روایت کیا ہے کہ نبی طافقہ قال کو شت کھانے سے منع فرمایا (مشکلو قصدیث ہے کہ نبی طافقہ کیا اس موایات میں دوطرح سے تعارض ہے: ایک: پہلی دوروایتوں میں وجہ معذرت محتلف ہے۔ دوم: پہلی دوروایت سے اس کا اس والیت کیا ہے کہ نبی طافقہ کی بھی دوروایتوں میں وجہ معذرت محتلف ہے۔ دوم: پہلی دوروایتیں میں وہ

اباحت پراورتیسری ممانعت پردلالت کرتی ہے۔

جواب: شاہ صاحب قدس سرۂ کے نز دیک ان روایات میں کچھ منافات نہیں۔ کیونکہ گوہ میں دونوں ہی ہاتیں موجود ہیں۔ ایک: گوہ سے آپ کا گھین کرنا دوسری: اس کی صورت میں سنج کا اختال ہونا۔ اوران میں سے ہر بات آپ کے نہ کھانے کی وجہ بن سکتی ہے۔ اور تئیسری حدیث میں جونہی ہے اس سے کراہت تنزیبی مراد ہے۔ اور شاہ صاحب رحمہ اللہ کی رائے گوہ کے بارے میں ہیہے کہ وہ حرام تونہیں ، مگر پر ہیزگاری کی بات ہے کہ اس کونہ کھایا جائے۔

فائدہ؛ گوہ میں اختلاف ہے۔ ائمہ ثلاثہ کے نزویک بلاکراہیت جائز ہے۔ اوراحناف کے نزدیک جرام ہے۔ کیونکہ روایات میں اختلاف ہے۔ اور جب مُحرم و مُنیح روایات میں تعارض ہوتو احناف محرم روایت کوتر جیح دیتے ہیں۔ کیونکہ اس میں احتیاط ہے۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ نے درمیانی راہ نکالی ہے (فائدہ تمام ہوا)

اور ہر پکی داردرند کومنوع قراردیا: کیونکہ ان کی طبیعت میں اعتدال نہیں ہوتا، ان کے اخلاق میں بدلحاظی ہوتی ہے، اوران کے دل تخت ہوتے ہیں۔ پس ان کے کھانے سے ویسے ہی اخلاق پیدا ہوں گے، اس لئے ان کی ممانعت کی۔

(علی بیندے سے پرندے سے پرندوں میں سے کبوتر اورتمام چھوٹے پرندے حلال ہیں۔ کیونکہ وہ طیب (ستھرے) ہیں۔ اور جو پرندے پٹیوں سے شکار کرتے ہیں وہ ممنوع ہیں۔ نی سے پیل کو فاسق جانوروں میں شار کیا ہے اور جو پرندے پٹیوں سے شکار کرتے ہیں وہ ممنوع ہیں۔ نی سے پلائو الدر خواست کھاتے ہیں وہ بھی ممنوع ہیں۔ ای طرح ہروہ جانور ممنوع ہے جس کو عرب خبیب ہی ہیں۔ سورۃ الاعراف آیت کے ۱۵ میں نی سیان ہی گئی کے بیصفت بیان کی گئی ہی سے بین ان کا کھنا ہوں پر حرام کرتے ہیں۔ پس اس سلسلہ میں آپ کا اورآ پ کی قوم کے نداق کا اعتبار ہوگا ۔ اور بی سیان ہی گئی اس سے بین کی سیان ہیں گئی ہوئی ہیں۔ بین سیان ہیں کہ ہی ہیں۔ بین سیان ہیں گئی ہوئی ہیں۔ بین کہ ہیں ہوئی ہیں۔ بین کو میں ہیں ہیں ہوئی ہیں۔ بین کی سیان ہیں ہی ہیں ہوئی ہیں۔ بین ہیں ہوئی ہیں۔ بین کو میں ہیں ہوئی ہیں۔ بین کو میں ہوئی ہیں۔ بین کو میں ہیں ہوئی ہیں۔ بین کو میں ہوئی ہیں، وراس میں سے عرب جن کو طبیب ہی ہیں وہ حال ہیں۔ جیسے پھی اور خرار ہی ہیں۔ بین کو المین ہیں ہوئی ہیں، وراس کو شکلی ہیں۔ بین کو المین ہیں ہوئی کے حرام جانور کے نام سے موسوم کرتے ہیں، جیسے بھی ایک خزیر، تواس میں دلائل متعارض ہیں۔ اوراح از اولی ہے۔ دریائی خانور جیسے اس کو سیان کو خربی کو جیسے ہیں، اوراس کو شکلی کے حرام جانور کے نام سے موسوم کرتے ہیں، جیسے دریائی خزیر، تواس میں دلائل متعارض ہیں۔ اوراح از اولی ہے۔

فائدہ:'' دلائل متعارض ہیں' بیدو حدیثوں کی طرف اشارہ ہے: ایک: وہ حدیث ہے جوآ گے آرہی ہے کہ:'' ہمارے لئے دومردار: مچھلی اور ٹڈی حلال کئے گئے ہیں' (مشکوۃ حدیث ۱۳۳۲) اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ سمندری جانوروں میں سے صرف مچھلی حلال ہے۔اوریہی احناف کا مسلک ہے۔

دوسری حدیث: رسول الله مِیالنیمَالی الله مِیالنیمَالی الله مِیالنیمَالی الله مِیالنیمَالی الله مِیالنیمَالی الله فرمایا: هو الطَّهور ماوُّه المِحلُّ مینتُه :سمندر کا پانی پاک کرنے والا ہے،اس کا مردار حلال ہے(مشکوٰۃ حدیث 24م الطهارة، باب المعیاه )اس حدیث کے دوسر ہے جزء ہے معلوم ہوتا ہے کہ سمندرکا ہر جانورطال ہے۔امام مالک رحمہ اللہ کا کہم سلک ہے۔ البت امام شافعی رحمہ اللہ چند چیزوں کا استثناء کرتے ہیں۔ان کے نزدیک سمندرکا خزریہ کتا اور انسان حرام ہیں۔ شاہ صاحب رحمہ اللہ کا یہ جملہ کہ''خشکی کے حرام جانور کے نام ہے موسوم کرتے ہیں' شوافع کی ترجمانی ہے۔ اور امام احمد رحمہ اللہ عربوں کے نداق کا اعتبار کرتے ہیں۔اور وہ سمندری سانپ وغیرہ کا استثناء کرتے ہیں۔شاہ صاحب رحمہ اللہ کا یہ جملہ کہ'' جس دریائی جانور کوعرب گندہ سمجھتے ہیں' حنابلہ کی ترجمانی ہے۔ اور شاہ صاحب قدس سرۂ نے اس سلم میں سورۃ الاعراف کی آیت سے استدلال کیا ہے۔ مگروہ استدلال تام نہیں ﴿ یُحَوّٰ مُ عَلَیْهِمُ الْعَجَائِتُ ﴾ ہے دسول سلم میں سورۃ الاعراف کی آیت سے استدلال کیا ہے۔ مگروہ استدلال تام نہیں ﴿ یُحَوّٰ مُ عَلَیْهِمُ الْعَجَائِتُ ﴾ ہے دسول اللہ سِلا تھائی کے ذوق و وجدان کی اعتباریت تو مفہوم ہوتی ہے، مگرعر بوں کی یا اہل تجازی اعتباریت مفہوم نہیں ہوتی ، جیسا کہ امام احمد رحمہ اللہ فرماتے ہیں۔

اوراحناف کے نزدیک: اس حدیث میں بھی مردارہے بچھلی ہی مرادہ۔ اوراس حدیث میں مسئلہ کا بیان نہیں، بلکہ ایک شبہ کا ازالہ ہے۔ اس کی تفصیل بیہ کہ کہ سائل نے جو سمندر کے پانی کا حکم معلوم کیا ہے: تو درحقیقت اس کے ذہن میں خلجان بیہ ہے کہ سمندر میں بے شارجانور ہیں۔ جو سمندرہی میں مرتے، گلتے اور سڑتے ہیں۔ پھراس کا پانی پاک کیسے ہوسکتا ہے؟! رسول اللہ طلاق آئے ہے اس کو یہ بات سمجھائی کہ سمندر کے جانوروں میں دم مسفوح نہیں ہوتا۔ پس سمندرکا مراہواجانور مرداز نہیں، جسے کنویں اور تالا ب میں پنتے گرتے ہیں، اور گل سڑجاتے ہیں، اس سے پانی ناپاک نہیں ہوتا۔ کیونکہ وہ پاک ہیں۔ اس طرح سمندرکا مراہواجانور پاک ہے۔ اس لئے سمندر میں اس کے گلنے سڑنے سے پانی ناپاک نہیں ہوتا۔ اور اس بیات کی دلیل کہ سمندر کے سی جانور میں دم سفوح نہیں ہوتا: یہ ہے کہ مردہ مجھلی حلال ہے۔ پس المحل میت میں ہی مدید سے بچھلی ہی مراد ہے۔

اوراس مطلب کا قرینہ رہے کہ دونوں جملوں کے درمیان واوعاطفہ بیس لایا گیا۔ واو کے ذریعہ عطف کرنے ہی سے فی الجملہ مغائرت پیدا ہوتی ہے۔ اس کے بغیرا تحاد ہوتا ہے۔ اور عطف تفسیری قرار دیا جا تا ہے۔ پس المحسل میت میں پہلے جملہ ہی سے متعلق بات بیان کی گئی ہے ، کوئی نئی بات بیان نہیں کی۔ واللہ اعلم

وإذا تُمُهِّدَتُ هذه الأصول حَانَ أن نشتغل بالتفصيل، فنقول: ما نهى الله عنه من المأكول صنفان: صنف نهى عنه لمعنى في نوع الحيوان، وصنف نهى عنه لفقد شرط الذبح: فالحيوان على أقسام:

[١] أهلى: يُباح منه الإبل والبقر والغنم، وهو قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيْمَةُ الْأَنْعَامِ ﴾ وذلك: لأنها طَيِّبَةٌ معتدلةُ المزاج، موافقةٌ لنوع الإنسان.

وأذن يومَ خيبر في الخيل، ونُهي عن الحمر: وذلك: لأن الخيل يستطيبه العربُ والعجم،

وهو أفضل الدواب عندهم، ويُشبهُ الإنسانَ.

والحمار: يُنضرب به المثل في الحُمُق والهوان، وهو يرى الشيطانَ فَيَنْهَقُ، وقد حَرَّمه من العرب أذكاهم فطرةً، وأطيبهم نفسًا.

وأكل صلى الله عليه وسلم لحمّ الدجاج، وفي معناها الإوَزُّ والبطُّ، لأنها من الطيبات، والديك يرى الملك فيصفّعُ. ويُحَرَّمُ الكلبُ والسنور: لأنهما من السباع، ويأكلان الجيف، والكلب شيطان.

[۲] ووحشى: يَحِلُ منه ما يُشبه بهيمة الأنعام في اسمها ووصفها، كالظباء، والبقر الوحشى، والنعامة؛ وأهدى له صلى الله عليه وسلم لحمُ الحمار الوحشى فأكلَه، والأرنبِ فقبله؛ وأكل الضبُّ على مائدته: لأن العرب يستطيبون هذه الأشياء.

واغتَذَرَ في الضب تارة بأنه: "لم يكن بأرضِ قومي، فَأَجِدُنِي أَعَافُهُ" وتارة باحتمال المسخ، ونهى عنه تارة بالله عندى تناقض: لأنه كان فيه وجهان جميعًا، كلُّ واحد كافٍ في العذر؛ ولكن تركُ مافيه الاحتمال ورعٌ من غير تحريم. وأراد بالنهى: الكراهة التنزيهية.

ونَهلي عن كل ذي ناب من السباع: لخروج طبيعتها من الاعتدال، ولِشَكَاسَةِ أخلاقِها، وقسوةِ قلوبها.

[٣] وطير: يُباح منه الحَمَام والعصفور: الأنهما من المستطاب؛ ونَهنى عن كل ذى مخلب، وسمى بعضها فاسقًا، فلايجوز تناوله؛ ويُكره ما يأكل الجيف والنجاسة، وكلُّ ما يستخبثه العرب، لقوله تعالى: ﴿ يُحَرِمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ ﴾ وأكل الجرادُ في عهده صلى الله عليه وسلم: الأن العرب يستطيبونه.

[٤] وبحرى: يُباح منه ما يستطيبه العرب، كالسمك والعنبر، وأما ما يستخبثه العرب، ويسميه باسم حيوان مَحَرَّم، كالخنزير، ففيه تعارض الدلائل، والتعففُ أفضل.

ترجمہ:واضح ہے۔ چندوضاحتیں یہ ہیں۔قولہ: وقد حَرَّمہ من العرب اُذکاهم اِلخ ترجمہ:اورگدھےکوحرام قرار دیا ہے عربوں میں ہے سب سے زیادہ سخری فطرت اور سب ہے عدف سرکھنے والی ہستی نے یعنی نبی مِّالِنْفِلَیَّا اِللَّہِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

عذر کرنے کے لئے کافی ہے۔لیکن اس چیز کوچھوڑ دینا جس میں اختال (شبہ) ہو پر ہیز گاری ہے، حرام کئے بغیر۔اورآپً نے نہی ہے کراہت تنزیبی مراد لی ہے ۔ شکے سَ (س) شَکسًا وَ شَکاسَةً: بے مروت ہونا ، سخت مزاج ہونا۔

## مردار ہے متاثر چیز کا حکم

حدیث — رسول الله مطالبة علی ایسے تھی کے بارے میں دریافت کیا گیا جس میں چو ہامر گیا ہو؟ آپ نے فرمایا:
"چو ہے کواوراس کے اردگرد کے تھی کو پھینک دو،اور (باقی) تھی کو کھاؤ" (مشکوۃ حدیث ۱۱۲ م) اورا کیک روایت میں ہے:
"جب تھی میں چوہا گرجائے (اور مرجائے) تواگر تھی جما ہوا ہو، تو چو ہے کواوراس کے اردگرد کے تھی کو پھینک دو۔اوراگر تھی بھی ایس کے اردگرد کے تھی کو پھینک دو۔اوراگر تھی بھی ایس کو مت کھاؤ۔

تشری مرداراوراس سے متاثر چیزتمام امتوں اور ملتوں میں خبیث ہے۔ پس اگر خبیث طیب سے جدا ہوتو خبیث کو بھینک دیا جائے ۔ اور طیب کو کھایا جائے ۔ اور اگر امتیاز نہ ہوتو ساز اہی حرام ہو جائے گا ۔ اور حدیث سے بیمسئلہ بھی معلوم ہوا کہ ہر (اصلی ) ناپاک، اور (عارضی ) ناپاک ہونے والی چیزیں حرام ہیں۔

فائدہ بنجس اور بنجس دونوں کا کھانا حرام ہے اور بیاجماعی مسئلہ ہے۔ پھر بنجس (ناپاک ہونے والی چیز) کے سلسلہ میں تین با تیں مختلف فیہ ہیں: اول:اس کا خارجی استعال مثلاً ناپاک تھی چراغ میں جلانا جائز ہے یا نہیں؟ احناف اور شوافع کے نزدیک جائز ہے۔ دوم: ناپاک تھی فروخت کرنا جائز ہے یا نہیں؟ احناف کے نزدیک جائز ہے۔ اور دونوں مسئلوں کی دلیل حضرت ابن عمر رضی اللہ عند کی بیروایت ہے ان کیان السسمین میانعا انتضعوا بدہ و لا تاکلوہ: اگر تھی پھولا ہوا ہوتو اس سے فائدہ اللہ عند کی بیروایت ہے ان کیان السسمین میانعا انتضعوا بدہ و لا تاکلوہ: اگر تھی پھولا ہوا ہوتو اس سے فائدہ اللہ اوراس کو کھاؤمت (فتح الباری ۱۹۰۹) سوم: ناپاک تھی پاک کیا جاسکتا ہے یا نہیں؟ امام محمد رحمد اللہ کے نزدیک جو چیز نچوڑی نہیں جاسکتی وہ پاک نہیں کی جاسکتی۔ اور امام ابو یوسف رحمہ اللہ کے نزدیک پاک کی جاسکتی ہور نے کا طریقہ کتب فقہ میں ندکور ہے۔ اور فتوی امام ابو یوسف رحمہ اللہ کے قول پر ہے۔ اور پاک کرنے کا طریقہ کتب فقہ میں ندکور ہے۔

## نجاست سےمتاثر چیز کا حکم

حدیث — رسول الله میلانیکی آنیا نے نجاست خورجانور کے کھانے سے،اوراس کے دودھ سے منع کیا(مشکوۃ حدیث ۲۱۲۹)
تشریح جوچو پایدلیداور مینگنیاں کھا تا ہے۔اس کا گوشت اور دودھ اس وجہ سے ممنوع ہے کہ جب جانور کے اعضاء
نے نجاست پی لی،اور نجاست اس کے اجزاء میں پھیل گئی تو اس جانور کا حکم نجاستوں کے حکم جبیسا ہوگیا، یا اس جانورجیسا
ہوگیا جونجاست میں زندگی بسر کرتا ہے۔

فاكده:جوجانور بهي بهي ناياكي كها تام وه نجاست خورنبيل بيسكملي پھرنے والى مرغى \_اورا كرزياده تر ناياكي كها تا

ہے،اورگوشت، دودھاور پسینہ بد بودار ہوگیا ہے تو وہ ناپاک ہے۔گرنجس انعین نہیں۔پس اس کوکم از کم دس دن باندھ دیا جائے،اور دوسراچارہ دیا جائے۔جب اس کے پسینہ میں سے بد بوختم ہوجائے تواب اس کا گوشت اور دودھ حلال ہے۔ لغات:الجِلَّة: مینگنیاں،لید الجَلاَّلة: وہ چوپایہ جولیداور مینگنیاں کھا تاہے۔

#### دومر داراور دوخون حلال ہیں

حدیث — رسولالله میلانیمیوییم نے فرمایا:''ہمارے لئے دومرداراوردوخون حلال کئے گئے ہیں۔دومردار:مچھلی اور ٹڈی ہیں۔اوردوخون:جگراورتکی ہیں''(مفکلوۃ حدیث۳۱۳)

تشری بہاں بیشبہ ہوسکتا ہے کہ جب مرداراورخون حرام ہیں تو مری ہوئی مجھلی اورٹڈی ،اورجگراورتکی جودرحقیقت خون ہیں، کیوں حلال ہیں؟ نبی مَلِلْفَقِیَّمُ نے اس شبہ کا ازالہ کیا ہے کہ جگراورتکی چو پایے کے بدن کے دوعضو ہیں، جوخون کے مشابہ ہیں، مگرخون نہیں ہیں، اس لئے حلال ہیں۔اس طرح مری ہوئی مجھلی اورٹڈی بھی اگر چہ بظاہر مردار ہیں، مگر حقیقت میں مردارنہیں۔کیونکہ ان میں دم مسفوح نہیں۔اس لئے ان کا ذیح مشروع نہیں۔

[۱] وسُئل صلى الله عليه وسلم عن السَّمْنِ ماتت فيه الفارة؟ فقال: " أَلْقُوْها وماحولها، وكلوه، وكلوه، وفي رواية: " إذا وقعت الفارة في السمن: فإن كان جامدًا فألقوها وما حولها، وإن كان مائعا فلا تقربوه،

أقول: الجيفة وما تأثّر منها خبيث في جميع الأمم والملل، فإذا تميز الخبيث من غيره ألقى الخبيث، وأكل الطيب؛ وإن لم يمكن التمييز حَرُمَ كلّه؛ ودلَّ الحديثُ على حرمة كل نجس ومُتَنَجِّسٍ.

[٢] ونَهٰى عليه السلام عن أكل الجلَّالة، وألبانها:

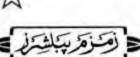
أقول: ذلك: لأنها لـما شَرِبَتْ أعـضاؤُها النجاسةَ، وانتشرت في أجزائها: كان حكمُها حكمَ النجاسات أو حكمَ من يتعيَّش بالنجاسة.

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: " أُحِلَّتُ لنا ميتتان ودمان: أما الميتتان: الحوت والجراد؛ والدمان: الكَبدُ والطحال"

أقول: الكبد والطحال عضوان من بدن البهيمة، لكنهما يُشبهان الدم، فأزَاحَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم الشبهة فيهما؛ وليس في الحوت والجراد دمٌ مسفوحٌ، فلذلك لم يُشْرع فيهما الذبحُ.







# چھیکلی مارنے کی وجہ

حدیث -رسول الله میلانی آئے جھیکی کو مار ڈالنے کا تھم دیا۔ اور اس کا فاسق (شرارتی ) نام رکھا، اور فرمایا: ''وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی آگ میں چونک مارتی تھی!'' اور فرمایا: ''جس نے پہلے وار میں چھیکی کو مار ڈالا اس کے لئے سوئیکیاں کہ تھی جا ئیں گی۔ اور دوسرے وار میں اس ہے کم ، اور تیسرے وار میں اس ہے بھی کم'' (مقلوقا حادیث ۱۲۹۱۹–۱۲۲۱) تخری کے اس حدیث کے ذیل میں شاہ صاحب قدس سرۂ نے تین با تیں بیان کی بین: پہلے ایک شبہ کا جواب دیا ہے کہ جس چھیکی نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی آگ میں چھونک ماری تھی، اس کا جائے چوم زکال دیا جائے گر پوری نوع کو اس کی سزادینا خلاف اصول ہے۔ جواب بید دیا ہے کہ چھیکی کو مارنے کا تھم اس جرم کی سزا میں نہیں ہے۔ بلکہ یہ تھم اس کی سزادینا خلاف اصول ہے۔ اور پھونک مارنے کو ایڈ ارسانی کی علامت کے طور پر ذکر کیا ہے یعنی جہاں اس کا پھی جانور کی ایڈ ارسانی کی بنیاد پر ہے۔ اور پھونک مارز ہا تھا ( افات الحدیث افظ و زَعَ ) پھر چھیکی کو مارڈ النے کی وجہ بیان کی ہے۔ اور آخر میں بہلے وار میں مارڈ النے کی ترغیب کی وجہ بیان کی ہے۔ اور آخر میں بہلے وار میں مارڈ النے کی ترغیب کی وجہ بیان کی ہے۔ اور آخر میں بہلے وار میں مارڈ النے کی ترغیب کی وجہ بیان کی ہے۔ اور آخر میں بہلے وار میں مارڈ النے کی ترغیب کی وجہ بیان کی ہے۔ فرماتے ہیں:

نعض حیوان فطری طور پرایسے ہوتے ہیں کہ ان سے شیطانی حرکتیں اور بُری ہیئتیں صادر ہوتی ہیں۔اور وہ حیوان شیطان سے قریب ترین مشابہت رکھتے ہیں۔اور شیطانی خیالات کی بہت زیادہ پیروی کرتے ہیں۔ چھپکلی بھی ایسا ہی ایک جانور ہے۔اور اس کی خباشت کی علامت یہ ہے کہ وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی آگ میں چھونک مارتی تھی۔ یہ فطری طور پر شیطان کے وسوسہ کی تابعداری تھی۔حالانکہ اس کی چھونک سے پچھفا کدہ نہیں تھا۔اور اس کو مارڈ النے کا تھم دو وجہ سے دیا ہے:

پہلی وجہ: چھکلی انسان کو ہرممکن ضرر پہنچانے کی کوشش کرتی ہے۔ برتن میں تھوکتی ہے، نمک میں رال پڑکاتی ہے، جس کے نتیجہ میں برص کی بیماری پیدا ہوتی ہے۔ اور کچھ بس نہیں چلتا تو حصت میں چڑھ کر کھانے وغیرہ پر بیٹ کرتی ہے ( حاشیہ الکوکب الدری۳۹۱:۲ مصری) پس جس طرح سانپ بچھوکو مارڈ النے کا تھم ہے، اور جیسے آبادیوں سے جھاڑ جھنکاڑ ا کھاڑ دیئے جاتے ہیں، تا کہ لوگ ایذاء سے محفوظ رہیں، اسی طرح چھپکلی کو مارڈ النے کا تھم ہے، تا کہ لوگ اس کے ضرر سے محفوظ رہیں۔

دوسری وجہ: چھپکلی کو مارڈ الناشیطان کے نشکر کی شکست ،اوراس کے دسوسوں کے گھونسلہ کوا کھاڑ پھینکنا ہے۔اور بیکا م اللہ تعالیٰ کو،اوران کے مقرب فرشتوں کو پہند ہے۔

اور پہلے وارمیں مارڈ النے کی ترغیب دووجہ سے دی ہے:



پہلی وجہ: بیرچاند ماری میں مہارت کی علامت ہے۔اورنشانہ بازی ایک جہادی عمل ہے، جومرغوب فیہ ہے۔ دوسری وجہ: بیر خیر کے کامن طرف سبقت ہے۔اور نیکی کے کاموں میں سبقت مامور بہ ہے۔ فائدہ: چھپکی نہایت بھولی اور بڑی چالاک ہوتی ہے۔اگر پہلا وار چل گیا تو ٹھیک ہے، ورنہ پھر ہاتھ آنامشکل ہے۔ اس لئے پہلے ہی وار میں اس کا کام تمام کردینا چاہئے۔

[1] وأمر صلى الله عليه وسلم بقتل الوَزَغ، وسماه فاسقًا، وقال: "كان يَنْفَخُ على إبراهيم!" وقال: "كان يَنْفَخُ على إبراهيم!" وقال: "من قتل وزغًا في أول ضربةٍ كُتب له كذاو كذا، وفي الثانية دون ذلك، وفي الثالثة دون ذلك"

أقول: بعضُ الحيوان جُبل بحيث يصدر منه أفعال وهيئاتٌ شيطانيةٌ، وهو أقربُ الحيوان شِبْهًا بالشيطان، وأطوعُه لوسوسته، وقد عَلِمَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم أن منه الوزع، ونبه على ذلك بأنه كان ينفخ على إبراهيم، لانقياده بحسب الطبيعة لوسوسة الشيطان، وإن لم يُنفَعُ نفخُه في النار شيئًا.

وإنما رَغَّبَ في قتله لمعنيين:

أحدهما: أن فيه دفع ما يؤذي نوع الإنسان، فمثله كمثل قطع أشجار السموم من البلدان، ونحو ذلك مما فيه جمع شَمْلِهم.

والثاني :أن فيه كُسُرَ جندِ الشيطان، ونَقضَ وَكُرِ وسوستِه، وذلك محبوبٌ عند الله وملائكته المقرَّبين.

وإنـما كان القتلُ في أول ضربة أفضلَ من قتله في الثانية: لما فيه من الحَذَاقَةِ والسُّرْعَةِ إلى الخير، والله أعلم.

ترجمہ: واضح ہے۔ چندوضاحتیں یہ ہیں: الوز غاور الوزغة کاتر جمہ تمام لغات میں چھیکی کیا گیا ہے۔ اردو کتابوں میں گرگٹ کاتر جمہ معلوم نہیں کہاں سے چل پڑا ہے۔ منداحمہ کی روایت میں ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں ایک نیز ہ رکھا ہوا تھا۔ ان سے اس کی وجہ دریافت کی گئی ( کیونکہ نیز ہ نوجی رکھتا ہے ) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے بتایا کہ ہم اس سے چھیکی کو مارتے ہیں (الکوک، ۱۹۰۳ حاشیہ ) اور ظاہر ہے کہ گھر میں چھیکلیاں ہوتی ہیں، گرگٹ نہیں ہوتا سے اور عبارت کے آخر میں واللہ أعلم اس لئے لکھا ہے کہ یہاں قتم اول کا بیان پورا ہوگیا۔







# فشم دوم

## وہ حیوانات جوذ نے کی شرط فوت ہونے کی وجہ سے حرام ہیں

سورۃ المائدۃ آیت تین میں ارشاد پاک ہے:''تم پرحرام کیا گیامردار،اورخون،اورخنزیرکا گوشت،اوروہ جانور جوغیر اللہ کے نام زدکردیا گیا ہو،اورگلا گھٹنے سے مراہوا،اور مارسے مراہوا،اوراو پرسے گرکرمراہوا،اورٹگر سے مراہوا،اورجس کو کسی درندہ نے کھایا، مگرجس کوتم ذرج کرلو،اور جو سپتش گاہوں (بنوں) پرذرج کیا گیا ہو،اور یہ بات کہتم حصہ طلب کروقر عہ کے تیروں کے ذریعہ: پیسب کام گناہ ہیں''

> تفسیر: اس آیت کے ذیل میں شاہ صاحب قدس سرۂ نے چھ باتیں بیان فرمائی ہیں: پہلی بات: مرداراورخون اس لئے حرام ہیں کہ دونوں ناپاک ہیں۔تفصیل گذر چکی۔

دوسری بات: خنز ریاوراس کے تمام اجزاءاس لئے حرام ہیں کہ اس کی صورت میں ایک قوم سنح کی گئی ہے۔اس کی تفصیل بھی گذر چکی۔

تیسری بات: وہ جانور جوغیراللہ کے نام زدکر دیا گیا ہو، اور جو پرستش گا ہوں یعنی مور نتوں پر ذرج کیا گیا ہو: دووجہ سے حرام ہے: ایک: اس سے شرک کی جڑکا ٹنامقصود ہے۔ دوم: فعل یعنی شرک کی برائی مفعول بہ یعنی ذبیحہ میں سرایت کرتی ہے۔اس لئے جس طرح شرک حرام ہے بیذ بیحہ بھی حرام ہے۔اس کی تفصیل بھی گذر چکی۔

چوقی بات: پانچ جانور: (۱) جوگلا گھونٹنے سے مرگیا ہو(۲) جولائٹی سے ماردیا گیا ہو(۳) جواوپر سے گرکر مرگیا ہو(۴) جو دوسرے جانور کے سینگ کی ٹکر سے مرگیا ہو(۵) وہ جانور جس کو درندہ نے کھایا ہو، اور اس میں سے پچھ نچ گیا ہو: یہ یانچوں جانور دووجہ سے جرام ہیں:

پہلی وجہ: شریعت میں حلال ذبیحہ وہ ہے جس کے گلے کو دھار دارآ لہ کے ذریعہ کاٹ کر جان نکا لنے کا ارادہ کیا گیا ہو۔ پہتریف ان یانچوں جانوروں میں نہیں یائی جاتی ،اس لئے وہ حرام ہیں۔

دوسری وجہ: ان جانوروں کے جسم سے دم مسفوح خارج نہیں ہوتا۔ بلکہ گوشت میں جذب ہوکر سارے بدن کو ناپاک کردیتا ہے،اس لئے بیجرام ہیں۔

پانچویں بات: ﴿إِلَّا مَاذَ عَیْنَهُمْ ﴾ کاتعلق مختقہ ہے آخرتک سب جانوروں کے ساتھ ہے۔ پس جس جانورکوان میں ہے جو بھی آفت پہنچے، اور اس کو ذرئح کرلیا جائے، درانحالیکہ اس میں حیاتِ مستقرہ ہوتو وہ حلال ہے۔ کیونکہ اس پرشری ذرئح کی تعریف صادق آتی ہے۔

فا كده: حيات متنقره بيه كدوه جانورزنده روسكتا بو فاجرروايت بين يجى بات امام ابو يوسف رحمه الله يمروى عنو فكر (يعنى صاحب البدائع) أن ظاهر الرواية عن أبي يوسف: أنه يُعتبر من الحياة ما يُعلم أنها تعيش به، فإن عُلم أنها لاتعيش فذبحها لاتؤكل (شاى ٣٣٣٠ كتاب الصيد) ليكن مفتى بقول مطلق حيات كام: والمعتبر في المتردية وأخواتها مطلق الحياة، وإن قلّت، وعليه الفتوى (دري ارسية) (سيد)

چھٹی بات: ازلام: زَلَم کی جمع ہے۔ زَلم: فال کے تیرکو کہتے ہیں۔ بیتین تیر تھے جو کعبہ کے مجاور کے پاس رہتے سے۔ان میں سے ایک پر:''کر' اور دوسرے پر:''مت کر'' لکھا ہوا تھا۔اور تیسرے پر پچھلکھا ہوانہیں تھا۔ جب کوئی شخص کسی کام کام فیدیامضر ہونا معلوم کرنا چاہتا تو مجاوران تیروں کو گھما کران میں سے ایک تیرنکالٹا۔اگر''کر' والا تیرنکلٹا تو اس کو خدا کا حکم سمجھ کرکرتا۔اور خالی تیرنکلٹا تو فال دوبارہ نکالٹا۔ تیروں سے اس طرح فال نکالنا دوجہ سے حرام ہے:

پہلی وجہ: بیالٹد تعالی پرافتر اء ہے۔افعل یالاتفعل والا تیرنکانامحض اتفاق ہے۔ پس اس کوالٹد کی طرف منسوب کرنا غلط انتساب ہے۔

دوسری وجہ:اس طرح فال نکال کر کام کرنایانہ کرنا نادانی اور جہالت پر تکیہ ہے۔ کیونکہ کوئی نہ کوئی تیرتو بہر حال نکلے گا (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۱۳:۳۳)

قال الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ، وَلَحْمُ الْجِنْزِيْرِ، وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ، وَالْمُنْخَنِقَةُ، وَالدَّمُ الْجُنْزِيْرِ، وَاللَّهِ بَعْ اللَّهِ بِهِ، وَالْمُنْخَنِقَةُ، وَالنَّطِيْحَةُ، وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ، إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ، وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ، وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلَامِ: ذَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلَامِ: ذَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾

#### أقول:

[الف] فالميتة والدم: لأنهما نجسان.

[ب] والخنزير: لأنه حيوان مُسِخَ بصورته قوم.

[ج] وما أهل لغير الله به، وما ذبح على النصب: يعنى الأصنام: قطعًا لدابر الشرك؛ و لأن قبح الفعل يسرى في المفعول به.

[د] والمنخنقة: وهى التى تخنق فتموت [ والموقوذة: وهى التى وُقِذَتْ بالعصاحتى ماتت ] والمتردية: وهى التى قُتلت نَطْحًا بالقرون؛ والمتردية: وهى التى قُتلت نَطْحًا بالقرون؛ وما أكل السبع، فبقى منه: لأنه ضبط المذبوحُ الطيبُ بما قُصد إزهاقُ روحِه باستعمالِ المحدَّدِ في حلقه، أو لَبَّتِهِ، فَجَرَّ ذلك إلى تحريم هذه الأشياء.

وأيضًا: فإن الدم المسفوح ينتشر فيه، ويتنجس جميعُ البدن.

[م] إلا ما ذكيتم: أي وجد تموه قد أصيب ببعض هذه الأشياء، وفيه حياة مستقرة فذبحتموه: فكان إزهاق روحه بالذبح.

[و] وأن تستقسموا بالأزلام: أى تطلبوا علمَ ما قُسِمَ لكم من الخير والشر بالقِداح، التى كان أهل النجاهلية يجيلونها: في أحدها: افعل، والثاني: لا تفعل، والثالث: غُفْلٌ: فإن ذلك افتراءٌ على الله، واعتمادٌ على الجهل.

ترجمہ: داضح ہے۔ایک وضاحت: یہ ہے کہ والسمو قو ذہ النح بین المربعین اضافہ ہے۔ یہ عبارت کسی مخطوط میں نہیں ہے، مگراس کو ہونا چاہئے۔حضرت مولانا محمداحسن صاحب نا نوتوی رحمہ اللہ نے مطبوعہ نسخہ کے حاشیہ میں بڑھائی ہے۔شارح نے اس کو کتاب میں لے لیا ہے۔



#### \$



### نشانہ سے مرے ہوئے جانورکوکھانے کی ممانعت کی وجہ

حدیث (۱) — رسول الله مین النه الله مین الله الله مین الل

## تیز چھری ہے ذبح کرنے کی حکمت

تشری : جانور کی روح نکالنے کے لئے بہترین طریقہ اپنانا یعنی تیز چھری سے ذرج کرنا: جانور پرمہر بانی ہے۔ اور مہر بانی کرنے والوں سے پروردگارعالم خوش ہوتے ہیں۔ حدیث میں ہے: المراحمون یسر حمصہ الرحمن: مہر بانی کرنے والوں پرمہر بان ذات مہر بانی کرتی ہے (مشکوۃ حدیث ۴۹۲۹) اور بہت سی خانگی اور شہری کھیں جذبہ ترجم پر موقوف ہیں۔ پس ہرمعاملہ میں اس کالحاظ کرنا جا ہے۔

#### زندہ جانورے کا ٹاہواعضوحرام ہے

حدیث — نبی سِلانتها کِیمُ نے فرمایا: ''جوعضو چو پایے میں سے کاٹا گیا، درانحالیکہ وہ زندہ ہے، تو وہ عضومر دار ہے'' (مشکوة حدیث ۹۵ میر)

تشریخ: جب نبی مِلاَیْقَائِیمٌ مدینه میں فروکش ہوئے: لوگ اونٹوں کی کو ہا نیں اور دنبوں کی چکتیاں کا ٹاکرتے تھے،آپ نے اس کی ممانعت کی اوراس علحد ہ کئے ہوئے حصہ کومر دار قرار دیا۔ کیونکہ اس میں جانور کوستانا ہے۔اور بیشر عی طور پر ذرخ کرنا بھی نہیں،اس لئے اس کی ممانعت کردی۔

### ناحق جانورکو مارناممنوع ہے

حدیث — رسول الله مِیلائیکیایی نے فرمایا: ''جس نے کوئی چڑیا ماری ، یا اس سے کوئی بڑا جانور ، اس کے فق کے بغیر ، تو الله تعالی اس سے اس قل کی باز پرس کریں گے' 'کسی نے پوچھا: اس کا حق کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: '' اس کو کھانے کے لئے فزنج کرے ، اور اس کے سرکو کاٹ کر پھینک نہ دے' (مشکلوۃ حدیث ۲۰۹۳)

تشریج: یہاں دو چیزیں ایک دوسرے سے ملتی جلتی ہیں: ایک جائز ہے، دوسری ناجائز۔ پس دونوں میں امتیاز کرنا ضروری ہے۔کھانے کے لئے اورانسانی ضرورت کو پورا کرنے کے لئے جانورکو مارنا جائز ہے۔اورخواہ مخواہ حیوانات کو برباد کرنا،اور قساوت قلبی کی پیروی کرناممنوع ہے۔حدیث میں یہی فرق واضح کیا گیا ہے۔

[١] ونَهِي رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تُصْبَرَ بهيمةٌ، وعن أكل المصبورة.

أقول: كان أهل الجاهلية يَصبرون البهائم، يرمونها بالنبل: وفي ذلك إيلامٌ غيرُ محتاج إليه؛ ولأنه لم يَصِرُ قربانًا إلى الله، ولا شُكِرَ به نِعَمُ اللهِ.

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: "إن الله كتب الإحسان على كل شيئ: فإذا قتلتم فأحسِنوا القِنْلَةَ، وإذا ذبحتم فأحسِنوا اللَّبْحَة: وَلْيُحِدَّ أحدُكم شفرته، ولْيُرِحْ ذبيحته"

أقول: في اختيارِ أقربِ طريقٍ لإزهاقِ الروح: اتباعُ داعيةِ الرحمة، وهي خُلَّةٌ يَرْضي بها

ربُّ العالمين، ويتوقف عليها أكثرُ المصالح المنزلية والمدنية.

[٣] وقال صلى الله عليه وسلم: " ما يُقْطَعُ من البهيمة، وهي حية، فهي ميتة"

أقول: كانوا يَجُبُّونَ أَسْنِمَةِ الإبل، ويقطعون أَلْيَاتِ الغنم: وفي ذلك تعذيب، ومناقضة لما شرع الله من الذبح، فَنُهي عنه.

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: "من قتل عُصفورًا فما فوقها بغير حقها: سأله الله عن قتله!" قيل: يارسولَ الله! وما حقُها؟ قال: "أن يذبحها فيأكلها، ولا يقطع رأسهَا فيرمي بها"

أقول: ههنا شيئان مشتبهان، لابد من التمييز بينهما:

أحدهما: الذبحُ للحاجة، واتباعُ داعيةِ إقامةِ مصلحةِ نوع الإنسان.

والثاني: السعى في الأرض بإفساد نوع الحيوان، واتباعُ داعيةِ قسوةِ القلب.

2

公

\$

#### شكار كاحكام

شکارکرناعر بول کی خُوتھی۔اوران میں ایک رائج طریقہ تھا۔ یہاں تک کہ دہ ان کا ایک ایسا پیشہ بن گیا تھا جس پران کی معاش کا مدار تھا۔اس لئے شریعت نے شکار کرنا جائز رکھا۔ مگر شکار کا دُھنی بن جانا برا ہے۔ نبی شِلاَنْفِلَوَیَلِم بیان فر مائی۔ارشاد فر مایا:'' جوشکار کے پیچھے پڑاوہ غافل ہوا'' (ابوداؤدصدیث ۲۸۵۹) یعنی کرنے کار ہانہ دَ ھرنے کا! اور شکار کے احکام دو بنیادوں پرمبنی ہیں:

پہلی بنیاد: شکار میں ذرج اس کی تمام شرائط کے ساتھ پایا جانا ضروری ہے۔ مگر دوباتوں میں تخفیف کی گئی ہے: ایک:
سمیہ جانور کے بجائے آلہ پرمقرر کیا گیا ہے۔ کیونکہ شکار میں جانور قابو میں نہیں ہوتا، آلہ ہی اختیار میں ہوتا ہے۔ دوم:
ذرج کے لئے گلا اور کَبِیش مشرط نہیں مشکار کا سارا ہی جسم کل ذرج ہے۔ اور ان دوشرطوں میں تخفیف اس لئے کی گئی ہے کہ شکار کا
کچھ حاصل نکلے۔ ورنہ شکار کا ممل لا حاصل ہوجائے گا۔ جانور قابو میں نہ ہونے کی وجہ سے ذرج سے پہلے ہی مرجائے گا۔
دوسری بنیاد: شکار کی حلت کے لئے دوشرطیں بڑھائی گئی ہیں: ایک: شکاری جانورکو بالقصد شکار پر چھوڑنا، تا کہ اصطیاد
دوسری بنیاد: شکار کی حلت کے لئے دوشرطیں بڑھائی گئی ہیں: ایک: شکاری جانورکو بالقصد شکار پر چھوڑنا، تا کہ اصطیاد
دوسری بنیاد: شکار کرنا) محقق ہو، ورنہ وہ ظفر (فتح یاب ہونا) ہوگا۔ دوم: شکاری جانور شکار کورو کے رکھے،خود نہ کھائے، تا کہ
اس کامعلم (سکھلایا ہوا) ہونا محقق ہو۔

پہلی بنیاد کی وضاحت: پہلے یہ بات بیان کی جا چکی ہے کہ ذرج کی دونشمیں ہیں: ذرج اختیاری اور ذرج اضطراری۔ اگر جانور قابومیں ہوتو ذرج اختیاری ضروری ہے۔اور ذرج اختیاری کامحل حلق اور کبّہ ہے۔اوراس میں ذبیحہ پرتشمیہ ضروری ہے۔ پس اگر ذرئے کرنے کے لئے ایک بحری لٹائی، اوراس پر ہم اللہ پڑھی۔ پھروہ بحری چھوڈ کردوسری بحری ذرئے گی۔اور ازسرِ نوبسم اللہ نہ پڑھی تو بیدوسری بحری لڑائی، اوراس پر ہی تو وہی رہی، لیکن چھری بدل دی، دوسری چھری ہے ذرئے کیا تو وہ حلال ہے — اورا گر جانور ہے قالوہ وجیسے شکار تو ذرئے اضطراری کافی ہے۔ اوراس کامحل جانور کاساراجہم ہے۔ حدیث میں ہے: ایک سحانی نے دریافت کیا: یارسول اللہ! کیا ذرئے جاتس اور آئیہ ہی میں ضروری ہے؟ آپ نے فرمایا: اسو طعنت فی فعد ہا لا جو زا عدل : اگر تم جانور کی ران میں نیز ہاروتو بھی تمہارے لئے کافی ہے (معلق ج حدیث ہیں) اگر بسم اللہ اور شکار میں چونکہ جانور اختیار میں نہیں ہوتا اس لئے تسمیہ ذبیحہ پر ضروری نہیں، بلکہ آلہ پر ضروری ہے۔ پس آگر بسم اللہ پڑھ کرکسی شکار پر تیر چلا نے کے لئے ایک تیر کیا ہا اور اس پر بسم اللہ پڑھی، پھروہ تیر چھوڑ کردوسرا تیر چلا یا۔اوراز سرنو بسم اللہ نہ پڑھی تو شکار حلال نہیں — ان دوشر طوں کے علاوہ ذرئے کی باتی شرطیں بحالہ ہیں۔ مثلاً ذائے کا صاحب ملت (مسلمان یا کتابی) ہونا ضروری ہے۔ یہ بات جانور وغیرہ سے شکار کرنے ہیں بھی ضروری ہے۔ یہ بات جانور وغیرہ سے شکار کرنے ہیں بھی ضروری ہے — اور مذکورہ دوشر طوں میں تخفیف کی وجہشاہ صاحب قدس سرہ نے یہ بیان کی وغیرہ سے شکار کرنے ہیں بھی ضروری ہے — اور مذکورہ دوشر طوں میں تخفیف کی وجہشاہ صاحب قدس سرہ نے یہ یہ یہ بی کی پابندی وشوار ہے۔ اگر یہ بیان کی با تیں بھی جن کی پابندی وشوار ہے۔ اگر یہ بیا تیں بھی جن کی پابندی وشوار ہے۔ اگر یہ بیا تیں بھی جن کی پابندی وشوار ہے۔ اگر یہ بیا تیں بھی جن کی پابندی وشوار ہے۔ اگر یہ بیتی شرط کی جا میں گی تو شکار یوں کی محت اکثر درائگاں جائے گی۔

دوسری بنیاد کی وضاحت: اصطیاد کے معنی ہیں کوشش کر کے شکار کرنا۔ پس اس کی ذاتیات کیاہیں؟ لیعنی اس کی تعریف کیا ہے؟ اس کی تعیین ضروری ہے۔ قرآن کریم نے ﴿ مُکَلِّینَ ﴾ کے لفظ سے تعیین کی ہے۔ اس لفظ کا ترجمہ حضرت شاہ عبدالقادرصاحب رحمہ اللہ (اولین اردومتر جم قرآن) نے '' شکار پر دوڑانا'' کیا ہے۔ اور صدیث میں او سلتَ آیا ہے۔ پس اصطیاد کا تحقق اس وقت ہوگا جب ارسال پایا جائے یعنی شکاری جانور کو بالقصد شکار پر چھوڑا جائے: کتے کو دوڑایا جائے ، بازکواڑایا جائے ، اور تیرکو چلا یا جائے۔ اگرا تفا قاکتے وغیرہ کوشکار کی گیاتو وہ اصطیاد نہیں، بلکہ ظفر مندی ہے ۔ اور دوسری شرطقر آن کریم نے ﴿ مُنْ مُنْ مُنْ عَلَیْکُمْ ﴾ لگائی ہے۔ یعنی شکاری جانور کو یہ تصایا گیاہو کہ وہ شکار میں سے کھائے نہیں (اور بازکو یہ تعلیم دی گئی ہو کہ جب اس کو بلایا جائے: واپس آ جائے، گووہ شکار کے پیچھے جارہا ہو ) ایسا ہی جانور اصطلاح میں ''معلم'' کہلا تا ہے۔ پس یہ شرط اس لئے لگائی ہے کہ کتے کا معلم ہونا مختق ہو یعنی یہ واضح ہوجائے کہ کتے اصطلاح میں ''معلم'' کہلا تا ہے۔ پس یہ شرط اس لئے لگائی ہے کہ کتے کا معلم ہونا مختق ہو یعنی یہ واضح ہوجائے کہ کتے کا معلم ہونا مختق ہو یعنی یہ واضح ہوجائے کہ کتے کا معلم کو نا کہ کے کئے کیا ہے، اینے لئے نہیں کیا۔

واعلم: أنه كان الاصطياد دَيْدَنا للعرب، وسيرة فاشية فيهم، حتى كان ذلك أحد المكاسِب التي عليها معاشهم، فأباحه النبي صلى الله عليه وسلم، وبَيَّنَ مَافى إكثاره بقوله: "من اتَّبَعَ الصيدَ لَهَا!"

واحكام الصيد تُبني على:

﴿ الْمَسْوَرُ مِيَالْشِيَلُ ﴾ -

[١] أنه محمولٌ على الذبح في جميع الشروط، إلا فيما يَعْسَر الحفظُ عليه، ويكونُ أكثرُ سَعْيِهم — إن اشْتُرِطَ — باطلاً: فَيُشْترط التسميةُ على إرسال الجارح، أو الرمى، أو نحوِها؛ ويُشترطُ أهليةُ الصائد؛ ولا يُشترط الذبح، ولا الحلق واللَّبْةُ.

[٢] وعلى تحقيق ذاتياتِ الاصطياد، كإرسال الجارح المعلَّم قصدًا، وإلا كان ظَفَرًا بالصيد النفاقًا، لا اصطيادًا؛ وكون الجارح لم يأكل منه، فإن أكلَ، فأدرك حيًّا، وذُكِّى حلَّ، وإلالا؛ وذلك: تحقيقًا لمعنى المعلَّم، وتمييزًا له مما أكل السبع.

ترجمہ:اورجان لیں کہ شکار کرناعر بول کی عادت تھی۔اوران میں ایک رائج طریقہ تھا۔ یہاں تک کہ یہ چیز ایک پیشہ بن گئی تھی،جس پران کی معاش کامدار تھا۔ پس نبی مِّلِلْفَائِیَمِّ نے اس کوجائز قرار دیا۔اوروہ خرابی بیان کی جو بکثرت شکار کرنے میں ہے(لَهَا وَلَهٰی عن الشین: غافل ہونا)

اور شکار کے احکام کی بنیادر کھی گئی ہے: (۱) اس بات پر کہ وہ محمول ہے ذکئے پرتمام شرائط میں یعنی ذکے اختیاری کی تمام شرائط شکار میں بھی ضروری ہیں مگراس شرط میں جس کی نگہداشت دشوار ہے۔اورا گروہ بات (شکار میں بھی) شرط کی گئی تو شکاریوں کی اکثر محنت را نگاں جائے گی۔ پس بسم اللہ پڑھنا شرط کیا گیا شکاری جانور کو چھوڑنے پریا تیراوراس کے مانند کو چلانے پر۔اور شرط کی گئی شکاری کی اہلیت، اور نہیں شرط کیا گیا ذکح کرنا اور نہ گلا اور اُتہ (عطف تفسیری ہے یعنی ذکح جلانے پر۔اور شرط کی گئی شکاری کی اہلیت، اور نہیں شرط کیا گیا دی کرنا اور نہ گلا اور اُتہ (عطف تفسیری ہے یعنی ذکح اختیاری جو گلے اور اُتہ میں کیا جاتا ہے شرط نہیں کیا گیا)

(۲) اور (بنیادر کھی گئی ہے) شکار کرنے کی ذاتیات کی تحقیق پر۔ جیسے شکار پرسکھلائے ہوئے شکاری جانور کو بالقصد چھوڑنا، ورنہ وہ اتفا قاشکار پانا ہوگا، نہ شکار کرنا۔ اور شکاری جانور کا ہونا کہ اس نے شکار میں سے نہ کھایا ہو۔ پس اگراس نے کھایا، پس وہ زندہ ہاتھ آگیا، اور ذرج کیا گیا تو وہ حلال ہے، ورنہ ہیں۔ اور وہ بات: معلم کی حقیقت کو واقعہ بنانے کے لئے ہے۔ اور شکار کو جدا کرنے کے لئے ہے اس سے جس کو درندے نے کھایا ہے۔

#### $\stackrel{\wedge}{\sim}$

# شكار كرنے كى روايات

رسول الله مِنالِنَّقِاقِیَمُ ﷺ شکارکرنے اور ذرخ کرنے کے احکام دریافت کئے گئے تو آپ نے ندکورہ اصول پیش نظرر کھ کر جوابات ویئے۔شاہ صاحب قدس سرۂ نے اس سلسلہ کی وس روایات ذکر کی ہیں۔ جن میں سے پہلی چارشکار کرنے سے متعلق ہیں، باقی ذرج ہے علق ہیں۔ ان روایات پر شم ٹانی کابیان کممل ہوجائے گا۔ متعلق ہیں، باقی ذرج ہے علق ہیں۔ ان روایات پر شم ٹانی کابیان کممل ہوجائے گا۔ پہلی روایت: حضرت ابول غلبہ کھنی رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: اے اللہ کے نبی! ہم ایسے علاقے میں رہتے ہیں جہاں اہل کتاب ہیں،تو کیا ہم ان کے(ککڑی اور مٹی کے ) برتنوں میں کھاسکتے ہیں؟اور ہم شکار کے علاقہ میں رہتے ہیں: میں اپنی کمان سے شکار کرتا ہوں۔اوراپنے اس کتے کے ذریعہ شکار کرتا ہوں،جس کوشکار کرنے کا طریقہ سکھلایا نہیں گیا۔اور میں اپنے سکھلائے ہوئے کتے ہے بھی شکار کرتا ہوں، پس ان میں سے کونسا شکار جائز ہے؟

نبی سِلِلْنَائِدَیَّا نِے فرمایا: ''تم نے جواہل کتاب کے برتنوں کے بارے میں سوال کیا ہے: تواگران کے علاوہ برتن تہہیں دستیاب ہوں توان کے برتنوں میں مت کھا و۔اوراگر نہلیں توان کو دھولو،اوران میں کھا و ۔ اور جوشکارتم نے اپنی کمان سے کیا ہے، پستم نے اللہ کا نام لیا ہوتو کھا و ۔ اور جوتم نے اپنے سکھلائے ہوئے کتے سے کیا ہے، پستم نے اللہ کا نام لیا ہوتو کھا و ۔ اور جوتم نے اپنے سکھلائے ہوئے کتے سے کیا ہے، پستم نے اللہ کا نام لیا ہوتو کھا و ۔ اور جوتم کتے کے ذریعہ کیا ہے، پستم نے اس کے ذریح کو پایا یعنی اس کے ذریح کا موقعہ مل گیا اور ذریح کر لیا تو کھا و'' (متفق علیہ مشکل و حدیث ۲۰۱۱)

تشری :اگردوسرے برتن میسر ہول تواہل کتاب کے برتن استعال نہ کئے جائیں : بیٹم بطوراسخباب اورقطع وساول کے ہے۔عبارت کا ترجمہ: بیٹھم پہند میرہ بات کوسو چنے کے طور پر ،اوردل کو وساول سے راحت پہنچانے کے طور پر ہے۔
دوسری روایت: حضرت عدی بن عاتم رضی اللہ عنہ نے دریافت کیا: یارسول اللہ! ہم شکار کا طریقہ سکھلائے ہوئے کئے شکار کے بیچھے چھوڑ نے ہیں؟ آپ نے فر مایا: ''جبتم نے اپنے کئے کوشکار پرچھوڑ ا، پستم نے اللہ کا نام لیا، تواگراس نے شکار کو بیچھوڑ ا، پستم نے اللہ کا نام لیا، تواگراس نے شکار کو تہمارے لئے روک رکھا ہے، اور تم نے اسے زندہ پالیا تواسے ذرج کر و، اور اگر تم نے اس کو پایا کہ وہ مارڈ الا گیا ہے، اور کئے نے اس میں سے نہیں کھایا، تواس کو کھاؤ۔ اور اگر اس نے کھایا ہے تو نہ کھاؤ، کیونکہ وہ اس نے اپنے لئے پکڑ ا ہے۔ اور اگر تم اپنے کئے کے ساتھ دوسرے کے کو پاؤ، اور شرکار مارڈ الا گیا ہے تو نہ کھاؤ۔ کیونکہ تمہیں معلوم نہیں کہ ان دو کئوں میں سے کس نے مارا ہے ' (مشکلوۃ عدیت ۲۲)

تیسری روایت: حضرت عدی رضی الله عنه نے دریافت کیا: یارسول الله! میں شکارکو تیر مارتا ہوں۔ دوسرے دن وہ شکار مجھے اس حال میں ملتا ہے کہ میرا تیراس کے اندر پیوست ہے؟ آپ نے فرمایا:'' جبتم یفین سے جان لو کہ تمہارے تیربی سے وہ مراہے ،اورکسی درندہ کا کوئی اثر نہ دیکھوتو کھا وُ' (مشکوۃ حدیث ۴۰۸۳) اورایک روایت میں ہے:'' جبتم اپنا تیرکھیں تیرکھیں تو اللہ کا نام لو۔ پھراگر وہ شکارا یک دن تم سے غائب ہوگیا (اوردوسرے دن ملا) پس تم نے اس میں اپنے تیرکے علاوہ کوئی نشان نہ یایا تو اگر چا ہوتو کھا وُ۔اوراگر وہ تمہیں یانی میں ڈوبا ہوا ملے تو مت کھا وُ' (مشکوۃ حدیث ۴۰۱۳)

چوھی روایت: حضرت عدی رضی اللہ عنہ نے دریافت کیا: یارسول اللہ! ہم شکار پر مِعراض (بےلکڑی کا تیر) پھینکتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: جومعراض شکار کے جسم میں گھس جائے اس کو کھاؤ۔اور جواپنی چوڑائی سے لگے، پس مارڈا لے تو وہ چوٹ سے مارا ہوا ہے، پس مت کھاؤ'' (مشکلوۃ حدیث ۴۰،۷)

فائدہ بندوق کے شکار کا بھی یہی تھم ہے۔ گولی کی چوٹ چھوٹا شکار مثلاً کبوتر برداشت نہیں کرسکتا۔ پس اگر چھر ابدن



میں گھس بھی گیا ہو،اور شکار ذرخ سے پہلے مرگیا ہوتو حرام ہے۔ کیونکہ معلوم نہیں وہ چوٹ سے مراہے یا خون نکل جانے کی وجہ سے مراہے۔اور جب موت کے دوسبب جمع ہوتے ہیں تو شکار حرام ہوتا ہے۔جیسا کہ تیسری روایت میں آیا ہے کہ اگر شکار پانی میں ڈوبا ہوا ملے تو حلال نہیں سے رہا بڑا شکار جیسے ہرن نیل گائے وغیرہ تو اس میں ذرج کرنے کا موقع باقی رہتا ہے،

وسُئل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم عن أحكام الصيد والذبائح، فأجاب بالتخريج على هذه الأصول:

[۱] قيل: إنا بأرض قوم أهل الكتاب، أفنا كل في آنيتهم؟ وبأرض صيد: أَصِيْدُ بقوسى وبكلبي الذي ليس بمعلم، وبكلبي المعلم، فما يصلح؟ قال صلى الله عليه وسلم: "أما ماذكرت من آنية أهل الكتاب: فإن وجدتم غيرها فلاتأكلوا فيها، وإن لم تجدوا فاغسِلوها، وكلوا فيها . وما صِدْتَ بقوسك، فذكرتَ اسمَ الله فكل، وماصِدْتَ بكلبك المعلم فذكرتَ اسم الله فكل، وماصِدْتَ بكلبك المعلم فذكرتَ اسم الله فكل، وماصدت بكلبك عيرٍ معلم، فأدركتَ ذكاته، فكل"

قوله صلى الله عليه وسلم: " فإن وجدتم غيرها فلا تأكلوا فيها" أقول: ذلك تحَرِّيًا للمختار، وإراحةً للقلب من الوساوس.

[7] وقيل: يارسول الله! إنا نرسل الكلاب المعلّمة؟ قال صلى الله عليه وسلم: "إذا أرسلت كلبك فاذكراسم الله، فإن أمسك عليك فأدركته حيًّا فاذبَخه، وإن ادركته قد قُتل، ولم ياكل منه، فكُله، فإن أكل فلا تأكل، فإنما أمسك على نفسه، وإن وجدت مع كلبك كلبا غيره، وقد قُتل، فلا تأكل، فإنما قتله"

[٣] وقيل: يارسولَ الله! أَرْمِي الصيدَ، فأجد فيه من الغد سهمي؟ قال: "إذا علمتَ أن سهمك قتله، ولم تَرَ فيه أَثَرَ سَبُع، فكُلُ "وفي رواية: "وإذا رميتَ بسهمك فاذكراسمَ الله؛ فإن غاب عنك يومًا، فلم تجد فيه إلا أثر سهمك، فكل إن شئتَ، وإن وجدتَه غريقًا في الماء فلا تأكل "

[٤] قيل: إنا نرمى بالمعراض؟ قال صلى الله عليه وسلم: "كُلُ ما خَزَقَ، وما أصاب بعرضه فقتل فإنه وَقِيْدَ فلا تأكل"

ترجمہ: واضح ہے۔لغات: سخریہ: کے معنی ہیں: کسی بنیادے مسئلہ نکالنا۔تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ
(۲۵۲:۲) ..... المب غواض: تیرکا درمیانی موٹا حصہ۔بیا یک ہتھیا رتھا جو ہاتھ سے پھینکا جاتا تھا ....۔خَزَقَ السهم: تیرکا شکار کے جسم میں گھس جانا۔
شکار کے جسم میں گھس جانا۔

## ذنح كى روايات

#### بلاوجهشبه نهكرنا حاجة!

حدیث — حضرت عائشہ صنی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ کچھاؤگوں نے عرض کیا: یارسول اللہ! یہاں کچھلوگ ہیں، جن کا شرک کے ساتھ زمانہ نیا ہے یعنی وہ پہلے مشرک تھے، اب نئے مسلمان ہوئے ہیں۔ وہ ہمارے یہاں (مدینہ میں) گوشت کے کر (بیچنے) آتے ہیں۔ہم نہیں جانتے کہ انھوں نے اللہ کا نام لیکر ذرج کیا ہے، یایونہی ذرج کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: ''تم اللہ کا نام لو،اور کھاؤ!'' (مشکوۃ حدیث ۲۹۹)

تشری جوابِ نبوی کی بنیاد بہ ہے کہ تھم ظاہر حال پرلگتا ہے۔ جب وہ لوگ سچے دل سے ایمان لے آئے ہیں تو ظاہر یہی ہے کہ انھوں نے اللہ کا نام کیکر ذرج کیا ہوگا، پھرخواہ مخواہ شبہ میں کیوں پڑا جائے۔

### ذنح ہردھاردارآلہ سے ہوسکتا ہے

حدیث — حضرت رافع بن خدت گرضی الله عنه نے عرض کیا: یارسول الله! کل ہم دیمن کے مقابلہ میں ہوں گے (پس تلواروں پرسان چڑھانی ضروری ہے )اور ہمارے ساتھ چھریاں نہیں ، تو کیا ہم بانس (کی بھپی ) ہے ذرج کر سکتے ہیں؟ نبی مظافیۃ کے نفر مایا: '' جو بھی چیز خون بہادے اور الله کانام لے کرذرج کیا جائے ، تو کھاؤ البتہ وہ دانت اور ناخن نہ ہو۔ اور اس کی وجہ میں ابھی بتلا تا ہوں: دانت تو ہڑی ہے! اور ناخن اہل حبشہ کی چھری ہے!'' (مشکوۃ حدیث اے ہم) کی وجہ میں ابھی بتلا تا ہوں: دانت تو ہڑی ہے! اور ناخنوں ہے ذرج کرنا جائز نہیں ۔ کیونکہ ان میں دھار نہیں ۔ اور ناخن میں ایک دوسری وجہ ممانعت کفار کے ساتھ مشابہت بھی ہے۔

#### یالتو جانوروں میں ذبح اضطراری کی ایک صورت

حدیث — حضرت رافع رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ میں غلیمت میں اونٹ اور بکریاں ملیں۔ان میں سے ایک اونٹ بھی کھی جنگی جانوروں کی بدک گیا۔ پس اس کوایک آ دمی نے تیر مارا۔ پس اس کوروک لیا۔ پس نبی عِللْغَافَیْلِمْ نے فرمایا: ''یا اونٹ بھی بھی جنگی جانوروں کی طرح وحثی ہوجاتے ہیں۔ پس جب ان میں سے کوئی تم پر غالب آ جائے تو تم اس کے ساتھ ایسا ہی کرؤ' (مقلوة حدیث اے ہم) تشریخ: اگر پالتو جانور بدک جائے ،اوراس کو پکڑنے کی اور ذرئے کرنے کی کوئی صورت نہ ہوتو وہ وحثی جانور کے حکم میں ہوجاتا ہے۔ پس ذرئے اضطراری درست ہوگا۔ جیسے کوئی بڑا جانور کنویں میں یا کھائی میں گرجائے،اوراش کرذرئے کرنے کی کوئی صورت نہ ہوتو کوئی دھاردار چیز بسم الله پڑھ کراس پر ڈالی جائے اوراس کوزخی کیا جائے، جب وہ مرجائے تو اثر

کر کاٹ کرنکال لیاجائے۔وہ حلال ہے۔

#### دھاردار پیخرے ذبح کرناجائزے

حدیث — حضرت کعب بن مالک رضی الله عنه کی بکریاں شلع نامی پہاڑی پر چرر بی تھیں۔ان کی ایک باندی نے ایک بکری کومر تا دیکھا۔اس نے ایک پتحر تو ڑا اور اس سے ذرئے کر دیا۔حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے میلائیڈاؤیکیٹر سے اس کے بارے میں دریافت کیا: آپ نے اس کے کھانے کا حکم دیا (مشکوۃ حدیث ۲۲۰۲)

### حكم شرعي ميں شك كرنامؤمن كى شان نہيں

حدیث — حضرت قَبِیْصَه رضی الله عنه نے رسول الله مِتَلَائِفَائِیمُ سے عیسائیوں کے ذبیحہ کے بارے میں دریافت کیا۔عرض کیا؛ گوشتوں میں سے بچھ گوشت ایسے ہیں جن کے کھانے میں ہمیں تنگی محسوس ہوتی ہے۔ یعنی عیسائیوں کا ذبیحہ کھانے میں شرح صدر نہیں۔ آپ نے فرمایا:'' ہرگز کوئی چیزتمہارے دل میں اضطراب پیدانه کرے ہے اس معاملہ میں عیسائیت کے مشابہ ہوگئے ہو!'' (مشکل قصدیث ۸۷۷)

تشریخ: سورۃ المائدۃ آیت پانچ میں صراحت ہے کہ ' اہل کتاب کا کھانا ( ذبیحہ ) تمہارے گئے حلال ہے' پس اہل کتاب خواہ یہودی ہو یاعیسائی،اگروہ واقعی اپنے فدہب پر قائم ہے تواس کا ذبیحہ حلال ہے۔اس میں شرح صدر نہ ہونے کی کوئی بات نہیں کہی منصوص حکم پر عمل کرنے میں تنگی محصوں کرنا یا اس کوخلاف تقوی تصور کرنا مسلمان کی شان نہیں۔ بیمزاج عیسائیوں کا ہے۔اس کی نظیر جسے علی انحفین ہے۔ بیا اس کوخلاف تقوی تصور کرنا مسلمان کی شان نہیں ہونی چاہئے۔البت کا ہے۔اس کی نظیر جسے علی انحفین ہے۔ بیاس سر عمل کرنے میں کوئی تنگی محصوں نہیں ہونی چاہئے۔البت کوئی نام کا یہودی یا عیسائی ہو۔اوروہ کسی مذہب کا قائل نہ ہو، جیسا کہ آج کل ان لوگوں کا حال ہے، یاوہ بسم اللہ کے بغیر ذری کے ہوں توان کا ذبیحہ حلال نہیں۔اس معاملہ میں عرب سخت مغالطے میں ہیں۔ پس احتیاط ضروری ہے۔

## ندبوحہ کے پیٹ سے نکلے ہوئے بیچ کے ذبح کا حکم

حدیث — حضرت ابوسعید خدری رضی الله عند کتے ہیں کہ ہم نے پوچھا: یارسول الله! ہم اونمٹی ذیح کرتے ہیں۔
اورگائے اور بکری ذیح کرتے ہیں۔ پس ہم اس کے پیٹ میں بچہ پاتے ہیں تو کیا ہم اس کو پھینک دیں، یااس کو کھا کیں؟
آپ نے فر مایا: ''اگرتم چا ہوتو اس کو کھا ؤ ۔ پس بیشک اس کا ذیح اس کی ماں کا ذیح ہے' (مشکوۃ حدیث ۹۴ میہ)

تشریح: ند بوحہ جانور کے پیٹ میں سے اگر بچہ زندہ نکلے تو اس کا ذیح ضروری ہے۔ ذیح کے بغیر مرجائے تو وہ
بالا جماع حلال نہیں۔ اور اگر اس حال میں نکلے کہ ابھی اس کی بناوٹ ہی ممل نہیں ہوئی تو بھی بالا جماع حلال نہیں۔ کیونکہ
ابھی وہ مُضغہ ہے۔ اور اگر بناوٹ مکمل ہو چکی ہے اور سب بال نکل آئے ہیں، اور مرا ہوا نکلا تو صاحبین وغیرہ کے نزدیک

#### حلال ہے۔اورامام اعظم رحمہ اللہ کے نز دیک حلال نہیں۔

[ه] قيل: يارسولَ الله! إن هنا أقوامًا حديثٌ عهدُهم بشركٍ، يأتوننا بلُحمان، لاندري يذكرون اسم الله عليها أم لا؟ قال صلى الله عليه وسلم:" اذكروا أنتم اسمَ الله وكلوا"

أقول: أصله: أن الحكم على الظاهر.

[٦] قيل: إنا لاَقُوا العدوَّ غدًا، وليست معنا مدِّى، أفنذبح بالقَصَب؟ قال صلى الله عليه وسلم: "ما أنْهَرَ الدمِ، وذُكر اسمُ الله، فكُلْ، ليس السنَّ والظُفُر، وسأحدثك عنه: أما السن فعظمٌ، أما الظفر فمُدَى الحَبَش"

[٧] ونَدَّ بعيرٌ، فرماه رجل بسهم، فحبسه، فقال صلى الله عليه وسلم: "إن لهذه الإبل أوبدَ كأوابد الوحش، فإذا غلبكم منها شيئ فافعلوا به هكذا"

أقول: لأنه صار وحشيا، فكان حكمه حكم الصيد.

[٨] وسئل صلى الله عليه وسلم عن شاة: أبصرتُ جاريةٌ بها موتًا، فكسرتُ حجرًا، فذ بحتها، فأمر بأكلها. [٩] قيل: إن من الطعام طعامًا أَ تَحَرَّ جُ منه قال: " لا يتخلَجَنُ في صدرك شيئ، ضارعتَ فيه النصرانية!" [١٠] قيل: يارسولَ الله! نَنْحَرُ الناقة، ونذبح البقرةَ والشاةَ، فنجد في بطنها الجنينَ، أنلقيه أم نأكله؟ قال صلى الله عليه وسلم: "كلوه إن شئتم، فإن ذكاتَه ذكاةُ أمه"

> تر جمه: او پرآگیا۔ یہاں حلال وحرام جانوروں کی قشم دوم کا بیان مکمل ہوگیا۔ لا

## آ داب طعام

آ داب کی رعایت برکت کا باعث ہے اور برکت کی صورت اور سبب

حدیث (۱) — رسول الله مِیَالِنَّهَ اِیَّا مِیْ الله مِیَالِنَّهِ اِیْ الله مِیَالِنَّهِ اِیْ الله مِیالِنَّهِ اِیْ الله مِیاللهٔ اِیْ الله مِیاللهٔ اللهٔ ال

حدیث (۲) - رسول الله مِتَالِنَهُ اَیِنَا مُعَانِیْ اِینا کھانانا پوہمہارے لئے اس میں برکت کی جائے گی!" (مشکوۃ حدیث ۲۹۸) حدیث (۳) – ٹرید کا ایک بڑا پیالہ نبی مِنالینْ اِیَا کے پاس لایا گیا۔ آپ نے فرمایا:" اس کے کناروں سے کھاؤ۔ اور

﴿ الْوَسُورُ لِيَبَالْشِيرُ ﴾

اس کے نیچ میں سے مت کھاؤ۔ کیونکہ برکت پیالہ کے نیچ میں نازل ہوتی ہے' (رداہ التر مذی دغیرہ)اور ابوداؤد کی روایت میں ہے:'' جبتم میں سے کوئی شخص کھانا کھائے تو وہ پلیٹ کے بالائی (درمیانی) حصہ سے نہ کھائے ، بلکہ زیریں حصہ سے بعنی کناروں سے کھائے۔ کیونکہ برکت اس کے بالائی حصہ میں نازل ہوتی ہے'' (مشکوۃ حدیث ۲۱۱۱) تشریع: کھانے وغیرہ میں برکت کی دوصورتیں ہوتی ہیں :

پہلی صورت: کھانے میں برکت بیہ ہے کہ نفس سیر ہوجائے۔ آنکھ ٹھنڈی ہو۔ دل کو چین آئے۔اور ہائے ہائے! لائے لائے! کرنے والانہ ہو، جیسے و شخص جو کھا تا ہے اور شکم سیز ہیں ہوتا۔ بیہ بے برکتی ہے۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ دو شخصوں کے پاس مثال کے طور پرسوسودرہم ہیں: ان میں سے ایک جی انجگی سے ڈرتا ہے۔
اورلوگوں کے مالوں پردال ٹیکا تا ہے۔اوروہ اس طرح اپنے مال کوخرچ کرنے کی راہ نہیں پاتا کہ وہ اس کے لئے دین و دنیا
میں سود مند ہو۔اور دوسرے کا حال میہ ہے کہ بے خبراس کو مالدار گمان کرتا ہے۔وہ اسبابِ زندگی میں میانہ روی اختیار کرتا
ہے۔اورا پی ذات میں پرسکون ہوتا ہے۔ پس اس دوسرے کے لئے اس کے مال میں برکت ہوئی۔اوراُس پہلے کے
لئے کوئی برکت نہیں ہوئی۔

دوسری صورت: آدمی مال اپنی ضروریات ہی میں خرچ کرے۔ اور وہ مال کئی گنازائد کا کام کرے۔
اس کی تفصیل ہیہے کہ بھی دو شخص ایک ایک رطل کھاتے ہیں: ایک کی طبیعت اس غذا سے بدن کی نشو ونما کرتی ہے۔
اور دوسرے کے پیٹ میں کوئی آفت پیدا ہوتی ہے۔ اور اس کا کھایا ہوا اس کے لئے سود مند نہیں ہوتا۔ بلکہ بھی ضرر رساں ہوجا تا ہے ۔ اور اس کی عیسال مقدار ہوتی ہے: ایک اس سے زر خیز زمین خرید تا ہے۔ اور اس کی ہوجا تا ہے۔ اور دوسرا اپنے مال کو دونوں ہاتھوں سے اڑا تا ہے۔ پس اس کی کوئی ضرورت پوری نہیں ہوتی ، اور مال نمٹ جاتا ہے۔

برکت کاسب: اور برکت کاسب: اور برکت کاسب آدمی کاعقیدہ اور دل کی کیفیت ہوتی ہے۔ حدیث میں ہے: حضرت حکیم بن حزام رضی اللہ عنہ نے نبی سِلِلْنَوَیَکِیم ہے مال کاسوال کیا۔ آپ نے عنایت فر مایا۔ افھوں نے پھر مانگا۔ آپ نے پھرعنایت فر مایا۔ اور ارشاد فر مایا: 'دھیم! بیمال سرسبز وشریں ہے۔ جواس کونفس کی فیاضی سے لیتا ہے اس کے لئے اس میں برکت کی جاتی ہے۔ اور جواس کواشراف نفس (رال پُرکاکر) لیتا ہے، اس کے لئے اس میں برکت نہیں کی جاتی '' (مشکوۃ حدیث ۱۸۲۴ سے اب النو کوۃ، باب من تحل لہ المسالة إلغ )اس حدیث ہے معلوم ہوا کنفس کی حالت مال میں برکت اور بے برکتی کاسب ہوتی ہے۔ اور نفس کی حالت کی اثر اندازی کی مثال میہ ہے کہ ایک کٹری فضا میں رکھی ہوئی ہواور اس پرکوئی چلے تو پیر پھسل جاتا ہے۔ اور نفس کی حالت کی اثر اندازی کی مثال میہ ہے کہ ایک کٹری فضا میں پر چلے تو پیر نہیں پھسلتا۔ کیونکہ دل مطمئن ہوتا ہے۔ کیونکہ اس کی طرح جب کوئی مال کی طرف توجہ میذول کرتا ہے۔ اور مال سے حاجت روائی چاہتا ہے، اور بیاب حال میں شال اس طرح جب کوئی مال کی طرف توجہ میذول کرتا ہے۔ اور مال سے حاجت روائی چاہتا ہے، اور بیاب حال میں شال

لیتا ہے تو اس کا مال اس کی آنکھ کی ٹھنڈک، دل کے سکون اورنفس کی عقت کا سبب ہوتا ہے۔اور بھی اس کے دل کی بیہ کیفیت اس کی طبیعت کی طرف سرایت کرتی ہے ، پس وہ غذا کوالیی خِلط صالح کی طرف پھیرتی ہے کہ وہ اس کے لئے سود مند ہوتی ہے (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ الڈلا: ۱۵)

مذکورہ آ داب کی حکمتیں: مذکورہ حدیثوں میں کھانے کے چار آ داب بیان کئے گئے ہیں: ا-کھانے سے پہلے ہاتھ دھونا ۲-کھانے کے بعد ہاتھ دھونا ۳-ناپ تول کر کھانا پکانا ۴-لوگ بڑے برتن میں ایک ساتھ کھارہے ہوں تو کناروں سے کھانا، برتن کے بچے میں سے نہ کھانا سے بیآ داب کس طرح سبب برکت بنتے ہیں اوران میں کیا حکمتیں ہیں، اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

الے ہے ہملے ہاتھ دھونا دوطرح ہے سبب برکت بنتا ہے:

ایک:جب کوئی شخص کھانے سے پہلے اپنے دونوں ہاتھ دھولیتا ہے(اور منہ گندہ ہوتوا سے بھی صاف کرلیتا ہے)اور جوتے نکال کراظمینان سے کھانے کے لئے بیٹھتا ہے۔اوراللہ کے نام سے کھانا شروع کرتا ہے۔اور کھانے کی طرف متوجہ ہوکر کھاتا ہے تواس کی بیرحالت سبب بنتی ہے،اوراس کے کھانے میں برکت کا فیضان کیا جاتا ہے۔

دوم: کھانے سے پہلے ہاتھ دھونے ہے میل کچیل دور ہوجا تا ہے۔ ور نہ وہ کھانے کے ساتھ پیٹ میں جا تا ہے۔ اور بیاریاں پیدا کرتا ہے۔ بیاریوں سے بچار ہنا بھی ایک طرح کی برکت ہے۔

اس اورکھانے کے بعد ہاتھ دھولیئے ہے برکت اس طرح ہوتی ہے کہ ہاتھوں کی چکنائی دور ہوجاتی ہے۔ اور اس بات کا اندیشہ نہیں رہتا کہ اس کے کپڑے آلودہ ہوں، یا کوئی درندہ (بلی چوہاوغیرہ) اس کونو ہے۔ یا کوئی زہر یلا کیڑا اس بات کا اندیشہ نہیں رہتا کہ اس کے کپڑے آلودہ ہوں، یا کوئی درندہ (بلی چوہاوغیرہ) اس کونو ہے۔ یا کوئی زہر یلا کیڑا اس کوڈ ہے۔ نبی شِلائِیَا ہِیْ کا ارشاد ہے:''جس نے اس حال میں رات گذاری کہ اس کے ہاتھ میں چکنائی ہے، جس کواس نے نہیں دھویا، پس اگر اس کوکوئی ضرر پہنچے تو وہ ہرگز ملامت نہ کرے مگرا ہے آپ کو' (مشکوۃ حدیث ۲۱۹س)

—— اورناپ تول کر پکانے میں برکت اس طرح ہوتی ہے کہ جب کوئی شخص ناپ کررسد لیتا ہے، اوراس کی مقدار جا نتا ہے۔ پھر کھانا تیار ہونے کے بعد میاندروی ہے اپن نگرانی میں خرچ کرتا ہے، تو وہ کھانا اگر چہدوسروں کے لئے ناکافی ہے بھی کم ہوتا ہے، مگروہ کافی ہوجا تا ہے۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انگل سے رطل بھر لیا جا تا ہے، جواس کی ضرورت سے ذاکد ہوتا ہے، مگر کھانا تیار ہونے کے بعدوہ زاکد کھانا کہاں چلاجا تا ہے: اس کا پچھ پیتی بیت اور رسد کم ہوجاتی ہے بعنی مہینہ میں ایک دن کی رسد کاٹو ٹاپڑ جا تا ہے۔

اور جب کسی بڑے برتن میں لوگ ایک ساتھ کھارہے ہوں توادب یہ ہے کہ لوگ برتن کے کنارے سے کھا کیں۔ درمیان سے نہ کھا کیں۔ اناپ شناپ ہاتھ مارنے سے مکروہ ہیئت پیدا ہوتی ہے۔ اور کھانا سارا بکھر جاتا ہے۔ پس اگر چہوہ کھانا دوسروں کے لئے کافی سے بھی زیادہ ہوتا ہے، مگروہ بھو کے رہ جاتے ہیں۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انسان پوری بیس اگر چہوہ کے ایسے کیا گیا ہے۔ بھی زیادہ ہوتا ہے، مگروہ بھو کے رہ جاتے ہیں۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انسان پوری بھو کے دہ جاتے ہیں۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انسان پوری بھوٹے ہیں۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انسان پوری ہوتا کہ انسان پوری ہوتا ہے۔ بھی نے بھوٹے ہیں۔ کیا ایسانہیں ہوتا کہ انسان پوری ہوتا ہے۔ بھی نے بھی نے بھوٹے ہوتا ہے ہوتا ہے۔ بھی نے بھی نے

خوراک تفلّہ کے طور پر کھاجا تا ہے۔ یا چلتے ہوئے یابا تیں کرتے ہوئے کھالیتا ہے۔اوراس کھانے کی اس کے نزدیک کچھ اہمیت نہیں ہوتی ۔پس وہ ایسامحسوس کرتا ہے کہ اس نے کھا یا ہی نہیں ۔اوراس کا جی نہیں بھرتا،اگر چہ پیٹ بھرجا تا ہے۔ حاصل کلام: یہ ہے کہ برکت اور عدم برکت کے لئے بھی طبعی اسباب ہیں ۔انہی کے شمن میں ملائکہ اور شیاطین اپنے اثرات دکھاتے ہیں۔اوران اسباب کے ڈھانچوں میں ملکوتی برکات اور شیطانی حرکات نمودار ہوتی ہیں۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

نوٹ: آخری دو باتیں گڈنڈ ہوگئی ہیں۔اور پہلی بات کی دونو شکمتیں جدا جدا ہوگئی ہیں۔اس کا خیال رکھ کرتقر بر کو عبارت سے ملائیں۔

واعلم: أن النبى صلى الله عليه وسلم علَّم آدابًا يتأدَّبون بها في الطعام: قال صلى الله عليه وسلم: " بَرَكة الطعام الوضوء قبلَه، والوضوء بعده" وقال صلى الله عليه وسلم: " كِيْلوا طعامَكم يُبَارَكُ لكم فيه" وقال عليه السلام: " إذا أكل أحدُكم طعامًا فلا يأكلُ من أعلى الصَّحْفَة، ولكن ليأكل من أسفلها، فإن البَرَكَة تنزل من أعلاها"

أقول: من البركة: أن تَشْبَعَ النفسُ، وتَقَرَّ العينُ، ويَنْجَمِعَ الخاطر، والايكون هاعاً الاعًا، كالذي يأكل والايشبع.

وتفصيل ذلك : أنه ربسما يكون رجلان: عند كل منهما مائة درهم، أحدهما: يخشى العَيْلَة، ويطمع في أموال الناس، والايهتدى لصرف ماله فيما ينفعه في دينه ودنياه؛ والآخِرُ: يحسبه الجاهل غنيًا، مقتصدٌ في معيشته، مُنْجَمِعٌ في نفسه: فالثاني بورك له في ماله، والأولُ لم يُبَارَكُ له.

ومن البركة: أن يَصْرِفَ الشيئ في الحاجة، ويكفي عن أمثاله.

تفصيله: أنه ربسما يكون رجلان: يأكل كل واحد رطلا، يصرف طبيعة أحدهما إلى تغذية البدن؛ ويَخدِثُ في معدة الآخر آفة، فلا ينفعه ما أكل، بل ربما صار ضارًا؛ وربما يكون لكل منهسما مال: فيصرف أحدهما في مثل ضَيْعَةٍ كثيرةِ الرِّيْفِ، ويهتدى لتدبير المعاش؛ والثانى يُبَدِّرُ تبذيرًا، فلا يقع من حاجته في شيئ.

وإن لهيئات النفس وعقائدها مدخلاً في ظهور البركة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "فمن أخذه بإشرافِ نفسٍ لم يُبَارَكُ له فيه، وكان كالذي يأكل والايشبع" ولذلك تَزْلَقُ رِجْلُ الماشي على الجذع في الجو دون الأرض، فإذا أقبل على شيئ بالهمة، وأراد به أن يقع كفايةً عن

حاجته، وجمع نفسه في ذلك، كان سببَ قرةِ عينه، وانجماعِ خاطره، وتعفُّفِ نفسِه، وربما يسرى ذلك إلى الطبيعية، فصرفتْ فيما لابد منه:

فإذا غسل يديه قبل الطعام، ونزع النعلين، واطمأن في مجلسه، وأخذه اعتدادًا به، وذكر اسم الله عليه؛ أفيضت عليه البركة.

وإذا كال الطعام، وعرف مقدارَه، واقتصد في صرفه، وصَرَفَه على عينه: كان أدنى أن يكفيه أقـلُ مـمالايـكفي الآخرين؛ وإذا جعل الطعام بهيئة منكرة تَعَافُهَا الأنفسُ، ولا تعتد به لأجلها: كان أدنى أن لايكفي أكثرَ مما يكفي الآخرين.

كيف؟ ولا أظن أن أحدًا يخفى عليه: أن الإنسان ربما يأكل الرغيف كهيئة المتفكّه، أو يأكله وهو يمشى ويحدّث، فلا يجد له بالاً، ولايرى نفسه قد اغتذت، ولا تشبع به نفسه، وإن امتلأتِ المعدة؛ وربما يأخذ مقدار الرطل جُزَافًا، فيكون الزائد يستوى وجوده وعدمه، ولا يقع من الحاجة في شيئ، ويجدُ الطعام بعد حين وقد ظهر فيه النقصان.

وبالجملة : لوجود البركة وعدمها أسباب طبيعية، يُمِدُّ في ضمنها مَلَكٌ كريم، أو شيطان رجيم، ويُنفخ في هيكلها روحٌ ملكي أو شيطاني، والله أعلم.

أما غسل اليد قبل الطعام: ففيه إزالة الوسخ. وأما غسلها بعده: ففيه إزالة الغَمْرِ، وكراهية ان يفسد عليه ثيابُه، أو يَخْدِشَه سَبُع، أو تَلْدَغَه هامَّة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "من بات وفي يده غَمَرٌ لم يغسله، فأصابه شيئ: فلا يلومنَّ إلا نفسَه"

متر جمہ: میں کہتا ہوں: ہرکت میں سے ہے کہ نفس سیر ہوجائے، اور آنھ شنڈی ہو، اور دل جمعی میسر آئے۔ اور بے صبر بے قرار نہ ہو، جیسے وہ خص جو کھا تا ہے اور سیر نہیں ہوتا ۔ اور اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ بھی دوآ دمی: ان میں سے ہرا یک عبر سے خاجگی سے ڈرتا ہے۔ اور لوگوں کے اموال پر للچائی ہوئی نظریں ڈالٹا ہے۔ اور وہ اپنی مورنہ ہم ہوتے ہیں۔ ان میں سے ایک بختا جگی سے ڈرتا ہے۔ اور لوگوں کے اموال پر للچائی ہوئی نظریں ڈالٹا اور دوسرا: اس کو اس کو اس کام میں خرچ کرنے کی راہ نہیں پاتا جواس کے لئے اس کے دین اور اس کی دنیا میں سود مند ہو۔ اور دوسرا: اس کو اس کے حال سے بے خبر مالدار خیال کرتا ہے۔ وہ اپنی معیشت میں میانہ روکی اپنانے والا، اور اپنی ذات میں طمئن ہوتا ہے۔ لیے برکت نہیں کی گئی ۔ اور میں میں سے یہ کہ خرچ کرے وہ اپنی ضروریات میں۔ اور کافی ہوجائے وہ چیز اپنے کئی گنا ہے۔ اس کی تفصیل سے کہ بھی دوخ شی : ہرا یک ایک رطب عب بدن کی پرورش میں۔ اور دوسرے کے پیٹ میں کوئی آفت پیدا ہوتی ہے۔ اس میں موتا اس کے لئے جواس نے کھایا۔ بلکہ بھی نفصان رساں دوسرے کے پیٹ میں کوئی آفت پیدا ہوتی ہے۔ اپس سود منہ نہیں ہوتا اس کے لئے جواس نے کھایا۔ بلکہ بھی نفصان رساں دوسرے کے پیٹ میں کوئی آفت پیدا ہوتی ہے۔ اپس سود منہ نہیں ہوتا اس کے لئے جواس نے کھایا۔ بلکہ بھی نفصان رساں

﴿ أُوكُ وْمَرْبِيَالْشِيرُ لِهِ ﴾ -

ہوتا ہے ۔۔۔اور بھی ہرایک کے لئے ایک مال ہوتا ہے۔ پس ان میں سے ایک خرچ کرتا ہے کثیر آمدنی والی کسی جا کداد میں (لفظ مثل زا کد ہے) اور وہ معاش کی تدبیر کی راہ پالیتا ہے۔۔اور دوسرا دونوں ہاتھوں سے اس کواڑا تا ہے۔ پس نہیں واقع ہوتا خرچ کرنا اس کی حاجت ہے کسی چیز میں ۔ (برکت کا سبب) اور بیٹک نفس کی ہمیٹوں اور اس کے عقیدوں کے لئے برکت کے ظاہر ہونے میں دخل ہوتا ہے (حدیث شریف) اور اس وجہ سے فضا میں رکھی ہوئی لکڑی پر چلنے والے کا پیر پھسلتا ہے ، نہ کہ زمین پر ۔ پس جب وہ پوری توجہ سے متوجہ ہوتا ہے ، اور جا ہتا ہے وہ مال سے کہ واقع ہووہ اس کی حاجت روائی میں ۔ اور وہ اس میں اپنا دل اکٹھا کرتا ہے تو ہوتا ہے وہ اس کی آئھ کی ٹھنڈک کا سبب ، اور اس کی دل جمعی کا باعث ، اور اس کی ہوئی کرتی ہے جو اس کے لئے سود مند ہوتا ہے (سبب کا بیان تمام ہوا)

ے سے سودوسند ہونا ہے (سبب فابیان کمام ہوا)

(بہلے ادب کی پہلی حکمت:) پس جب اس نے اپنے دونوں ہاتھ کھانے ہے پہلے دھوئے ،اور چبل نکالے،اوراطمینان

کے ساتھ بیٹھا۔اوراس نے لیا کھانا اس کا لحاظ کرتے ہوئے یعنی توجہ کے ساتھ کھایا۔اوراس نے اس پرالڈ کا نام لیا تواس پر

برکت کا فیضان کیا جا تا ہے ۔ ( تیسری بات کا بیان :) اور جب اس نے کھانا نا پا، اوراس کی مقدار جانی، اور میاندروی ہے

اس کوخرج کیا۔اوراس کواپئی گرانی میں خرج کیا تو ہوتا ہے کھانا قریب تر اس سے کہ کافی ہوجائے وہ اس کے لئے درانحالیا۔ وہ کم

ہوتا ہے اس کھانے سے جو دوسروں کے لئے ناکافی ہوتا ہے (چوتھی بات کا بیان:) اور جب کھانے کواپی مکروہ ہیئت پر بنا تا

وجہ سے تو ہوتا ہے وہ کھانا قریب تر اس بات سے کہ نے کافی ہواس سے زیادہ بھی جو دوسروں کے لئے کافی ہوجا تا ہے۔

اور کیسے؟ اور نہیں گمان کرتا میں کہ کسی پر یہ بات مخفی ہو کہ انسان بھی کھا تا ہے روثی (خوراک) میوہ کھانے کے طور پر یا

وہ کھا تا ہے درانحالیہ وہ چل رہا ہے اور با تیں کرر ہا ہے ( یہ مکروہ ہیئت ہے ) پس نہیں پاتا وہ کھانے کے لئے کھی ہیئے۔

وہ کھا تا ہے درانحالیہ وہ چل رہا ہے اور با تیں کرر ہا ہے ( یہ مکروہ ہیئت ہے ) پس نہیں پاتا وہ کھانے کے لئے کو ہو ہیئت ہے ۔

اور بیے اور بی کمان سرتا یک لہ فی پریہ بات کی جو لہ اسان ہی کہ گا تا ہے روی (حورات) میوہ کھانے کے لیے پچھا ہمیت۔
وہ کھا تا ہے درانحالیہ وہ چل رہا ہے اور با تیں کر رہا ہے (بیکر وہ ہیئت ہے) پس نہیں پا تا وہ کھانے کے لئے پچھا ہمیت۔
اور نہیں دیکھتا وہ اپنے نفس کو کہ اس نے کھانا کھایا، پس اس کی وجہ ہے اس کانفس سیر نہیں ہوتا، اگر چہ پیٹ بھر جا تا ہے (اس کا تعلق چوتھی بات ہے ہے)

اور نہیں واقع ہوتا وہ زائد ضرورت سے کسی چیز میں۔ اور پا تا ہے وہ کھانے کو یعنی رسد کو ایک وقت کے بعد یعنی مہینہ بھرکے بعد درانحالیہ اس میں نقصان ظاہر ہو چوکا ہے یعنی ایک دن کی رسد گھٹ گئی ہے (اس کا تعلق تیسری بات ہے ہے)

اور حاصل کلام: ہرکت کے پائے جانے اور نہ پائے جانے کے لئے اسباب ہیں۔ ان اسباب کے شمن میں معزز فرشتہ یا مر دود شیطانی کہ کہ پہنچا تا ہے۔ اور ان اسباب کے ڈھانچوں میں ملکی یا شیطانی روح پھوئی جاتی ہے۔ باتی اللہ فرشتہ یا مردود شیطانی کہ کہ بہتچا تا ہے۔ اور ان اسباب کے ڈھانچوں میں ملکی یا شیطانی روح پھوئی جاتی ہے۔ باتی اللہ تھا گہر ہم موتی ہے، اس لئے واللہ اعلم کھا ہے)۔ رہا کھانے سے پہلے ہاتھ دھونا: پس اس تھائی دور کرنا ہے (دیر پہلی بات کی دوسری حکمت ہے) ۔ رہا کھانے سے پہلے ہاتھ دھونا: تو اس میں چکنائی دور کرنا ہے (دیر پہلی بات کی دوسری حکمت ہے) ۔ اور رہا کھانے کے بعد ہاتھ وھونا: تو اس میں چکنائی دور کرنا ہے (دیر پہلی بات کی دوسری حکمت ہے) ۔ اور رہا کھانے کے بعد ہاتھ وھونا: تو اس میں چکنائی دور کرنا

\$

ہے۔اوراس بات کی ناگواری دورکرنا ہے کہاس کے کپڑے بگڑ جائیں۔ یااس کوکوئی درندہ نو ہے، یااس کوکوئی زہر یلا کیڑا ڈسے۔الی آخرہ (بیدوسری بات کی حکمت ہے)

لغات: تَأَدَّبَ : تَهَذیب سیکهنا سیان جَمْعَ: اکتها مونا سیالهاع: جلدی گهبراجانے والا اللاَّع: تنگ ول مونے والا ، گهبرانے والا ، رَجلٌ هَاعٌ وَلاَعٌ: تنگ ول ، پریثان سیالعیٰلة: مختاجگی ، غربت سیالوِّیف: کیمتی والا ، گهبرانے والا ، رَجلٌ هَاعٌ وَلاَعٌ: تنگ ول ، پریثان سیالعیٰلة: مختاجگی ، غربت الوِّیف: کیمتی والدی میں تصحیح عضوط کرا چی ہے کی ہے۔ اور بیمبتدا محذوف هو کی خبریں ہیں۔

تر کیب:أدنی أن میں دونوں جگه من محذوف ہے۔ ﴿ ﴿ ﴾

### ہرِ حال میں انسان کے ساتھ شیطان کی موجود گی کی صورت

حدیث (ا) - رسول الله صلالی الله صلای از جبتم میں سے کوئی کھائے تو دائیں ہاتھ سے کھائے۔اور جب پیئے تو دائیں ہاتھ سے پیئے '(مشکوۃ حدیث ۲۱۲۳)

حدیث (۲) — رسول الله صلافیکی فی مایا: "تم میں سے کوئی بائیں ہاتھ سے ہرگز نہ کھائے۔اور بائیں ہاتھ سے ہرگز نہ کھائے۔اور بائیں ہاتھ سے ہرگز نہ بیئے۔ پس بیٹک شیطان بائیں ہاتھ سے کھا تا ہے،اور بائیں ہاتھ سے بیتا ہے "(مشکوۃ حدیث ۲۱۳))
حدیث (۳) — رسول الله صلافیکی فی مایا: "شیطان کھانے کوجائز سمجھتا ہے جب اس پراللہ کا نام نہیں لیاجاتا"
(مشکوۃ حدیث ۲۱۹)

حدیث (۵) — ایک صاحب بسم الله پڑھے بغیر کھارہے تھے۔جب ایک لقمہ رہ گیا تو انھوں نے کہا: بسم الله اُو کَ ہ و آخِوَ ہ تو نبی صَلِائِیَوَ اِیْمَ مسکرائے ،اور فر مایا: ''شیطان برابر اِس کے ساتھ کھار ہاتھا۔ پس جب اس نے اللہ کا نام لیا تو اس نے سارا کھایا ہواقئے کر دیا'' (مشکوۃ حدیث ۴۲۰۳)

حدیث (۱) — رسول اللہ مطالبہ اللہ میں این میں ایس کے پاس اس سے ہرحال میں موجود ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ کھانے کیوفت بھی موجود ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ کھانے کیوفت بھی موجود ہوتا ہے۔ یہا اگرتم میں سے کسی کے ہاتھ سے لقمہ گرجائے تو اس کی خرابی دور کر دے، پھر اس کو کھالے ،اوراس کو شیطان کے لئے نہ چھوڑے' (مشکوۃ حدیث ۲۱۷)

تشريخ: ندكوره چهروايات ميں چار باتيں بيان كى گئى ہيں:

- ﴿ اَوْ رَوْرَ بِيَالْشِيَرُارِ ﴾

ا۔ دائیں ہاتھ سے کھانا پینا چاہئے۔ ہائیں ہاتھ سے شیطان کھا تا پیتا ہے۔ پس اس کی مشابہت سے بچنا جاہئے۔ ۲۔ اللّٰد کانام کیکر کھانا جاہئے۔ بسم اللّٰہ پڑھے بغیر کھانے چینے کی صورت میں شیطان حصہ دار ہوتا ہے۔ پس اس وشمن کوشر یک نہیں کرنا جاہئے۔

" — اگراللّٰد کانام لینا بھول جائے توجب یادآئے بسہ الله أو لَه و آخِرُه کہدلے۔اییا کہنے سے شیطان سارا کھایا ہواقئے کردیتا ہے۔

۳ ۔ شیطان انسان کے ساتھ ہرحال میں حاضر رہتا ہے۔ پس اگر لقمہ گرجائے تواسے صاف کر کے کھالینا چاہئے۔ شیطان کے لئے نہیں چھوڑنا جاہئے۔

یہ سب با تیں حقیقت ہیں۔مجازی معنی مراز نہیں۔اور شیطان کی شرکت اور موجود گی کی کیا صورت ہوتی ہے،اس کوشاہ صاحب قدس سرۂ بیان کرتے ہیں:

نبی سِلِیْ اللّہ تعالیٰ نے جوعلوم عطافر مائے ہیں: ان میں فرشتوں اور شیاطین کا اور ان کے زمین میں پھیلنے کاعلم بھی عطا فرمایا ہے۔ فرشتے ملاً اعلی ہے ایجھے الہامات حاصل کرتے ہیں، اور ان کو انسانوں تک پہنچاتے ہیں۔ اور شیاطین کے مزاج سے ایسی خراب با تیس پھوٹی ہیں جو نظام خیر کو بگاڑنے کی طرف مائل ہوتی ہیں۔ وہ وقار ومتانت کے حکم کی نافر مانی کرتے ہیں۔ اور فطرت سلیمہ کے نقاضے کی خلاف ورزی کرتے ہیں۔ وہ کام بھی ایسے ہی کرتے ہیں۔ اور انسانوں کو وی بھی اس کی کرتے ہیں۔ اور شیاطین کے احوال میں دوبا تیں ہیں:

ایک: جب وہ خواب میں یا بیداری میں کے سامنے مثمثل ہوتے ہیں توالی بھونڈی شکلوں میں مثمثل ہوتے ہیں جن سے طبائع سلیم نفرت کرتی ہیں۔ جیسے بائیں ہاتھ سے کھانا اور مکٹا بن کرنمودار ہونا۔ اورالی ہی مکروہ سیئیں!
دوم: ان کے نفوس میں بھی گمی ہمیئیں پیدا ہوتی ہیں۔ جس طرح انسانوں کے نفوس میں بہیمیت کی وجہ سے پیدا ہوتی ہیں۔ جس طرح انسانوں کے نفوس میں بہیمیت کی وجہ سے پیدا ہوتی ہیں۔ جیسے بھوک کے وقت کھانے کی خواہش ہوتی ہے، اور شدت شہوت کے وقت کورتوں سے جماع کی۔ اس قتم کے تفاض میں بھی ابھرتے ہیں۔ اور وہ ان خواہشات کی تھیل کے لئے مجبور ہوتے ہیں۔ چنانچے وہ انسانوں کے شریک

حال ہوکران کے فعل کی نقل کرتے ہیں۔اور خیالی طور پراپنی خواہش پوری کرتے ہیں۔ پس جو بحدالی ہم بستری سے سدا ہوتا ہے جس میں شیاطین نے شرکت کی ہے،اور شوہر کے جماع کے ساتھ انھوا

پس جو بچالی ہم بستری سے پیدا ہوتا ہے جس میں شیاطین نے شرکت کی ہے، اور شوہر کے جماع کے ساتھ انھوں نے بھی اپنی حاجت پوری کی ہے، تو وہ بچہ بے برکت اور شیطنت کی طرف مائل ہوتا ہے۔ اور جو کھانا انسان کے ساتھ شیاطین نے بھی کھایا ہے، اور انھوں نے بھی اس کھانے سے اپنی حاجت روائی کی ہے، وہ کھانا ہے برکت ہوتا ہے، اور انسان کے لئے سود مند نہیں ہوتا، بلکہ بھی نقصان رسال ہوتا ہے ۔ اور اللّٰد کا نام لینا، اور شیاطین سے اللّٰد تعالیٰ کی پناہ طلب کرنا فطری طور پر شیاطین کے مزاج کے خلاف ہے۔ اس لئے جب کھانے پر اللّٰد کا نام لیا جاتا ہے، اور ان کی پناہ

طلب کی جاتی ہے تو وہ مردود پیچھے ہٹ جاتے ہیں۔

اورابیااتفاق ہوا ہے کہ ہمارے یہاں ایک دن ہمارا ایک شاگر دمہمان آیا۔ ہم نے اس کے سامنے ماحضر پیش کیا۔ وہ کھار ہاتھا کہ اس کے ہاتھ ہے روٹی کا ایک ٹکڑا گرگیا۔ اور زمین میں لڑھکنے لگا۔ اس محض نے اس کا پیچھا کیا اور وہ دور ہوتا رہا۔ یہاں تک کہ بعض لوگوں کو اس پر ذرا تعجب بھی ہوا۔ اور اس نے اس لقمہ کا پیچھا کرنے میں پچھ تعجب بھی اٹھایا، اور اس کو لیا اور کھالیا۔ چندروز کے بعدا کی شخص پر آسیب چڑھا۔ اور وہ جو با تیں بولا اس میں سے بات بھی تھی کہ میں فلاں آدی کے پاس سے گذرا، وہ کھانا کھار ہا تھا۔ مجھے وہ کھانا بہت پیند آیا۔ مگر اس نے مجھے اس میں سے پچھ نہ دیا تو میں نے اس کے ہاتھ سے اس کو جھیٹ لیا مگر اس نے مجھے ہے جھگڑا کر کے اس کو لے لیا۔

اییا ہی ایک واقعہ بیہ ہے کہ ہمارے گھر والے گاجریں کھارہے تھے۔اچا نک گاجرلڑھکنے گئی۔ایک شخص اس کی طرف کودا ،اوراس کولیکر کھالیا۔اس وفت اس کے سینہ اور معدہ میں درد شروع ہو گیا۔ پھراس پر آسیب چڑھا۔اوراس کی زبان سے بولا کہ میخص وہ لڑھکتی ہوئی گاجر کھا گیاہے۔

اوراس فتم کے بہت سے واقعات سے ہمارے کان آشنا ہیں۔ان واقعات سے ہم نے بیہ بات جانی ہے کہ ان احادیث میں مجازی معنی مراز نہیں۔ بلکہ وہ حقیقت ہیں۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

قال صلى الله عليه وسلم: "إذا أكل أحدكم فليأكل بيمينه، وإذا شرب فليشرب بيمينه" وقال صلى الله عليه وسلم: "لايأكل أحدكم بشماله، ولايشرب بشماله، فإن الشيطان يأكل بشماله، ويشرب بشماله" وقال صلى الله عليه وسلم: "إن الشيطان يَسْتَحِلُّ الطعام أن لايُذكر اسم الله على السم الله عليه وسلم: "إذا أكل أحدكم، فنسى أن يذكر اسم الله على طعامه، فليقل: بسم الله أولَه و آخِرَه" وقال فيمن فعل ذلك: "مازال الشيطان يأكل معه، فلما ذكر اسم الله الستقاء مافى بطنه" وقال عليه السلام: "إن الشيطان يحضر أحدَكم عند كل شيئ من شأنه، حتى يحضُر و عند طعامه، فإذا سقطت من أحدكم اللقمة، فَليُمِطُ ماكان بها من أذى، ثم ليأكلها، ولايدعُها للشيطان"

أقول: من العلم الذي أعطاه الله نبية: حالُ الملائكة والشياطين، وانتشارِهم في الأرض: يتلقُّى هؤلاء من الملأ الأعلى إلهاماتِ خيرٍ، فيُوْحونه إلى بنى آدم؛ وينبجس من مزاج الشياطين آراءٌ فاسدة، تميل إلى إفساد النظامات الفاضلة، ومعصيةِ حكم الوقار، وما تقتضيه الطبيعة السليمة، فيفعلون ذلك، ويوحونه إلى أوليائهم من الإنس.

فمن حال الشياطين: أنهم إذا تمثلوا في المنام أو اليقظة، تمثلوا بهيئات منكرة، تتنفر منها

الطبائع السلمية، كالأكل بالشمال، وكصورة الأجدع، ونحو ذلك.

ومنها: أنه قد تنطبع في نفوسِهم هيئاتُ دنية تنبجس في بني آدم من البهيمية، كالجوع والشبق، فإذا حدثت فيهم اندفعوا إلى اختلاطٍ بتلك الحاجات، وتلَفُّعِ بها، ومحاكاة ما يفعله الإنس عندها، ويتخيلون في ذلك قضاء تلك الشهوة، يقضون بذلك أو طارهم:

فيصير الولد الذي حصل من جماع اشترك فيه الشياطين، وقضوا عنده وطرهم: قليلَ البركة، لا ينفع البركة، مائلًا إلى الشيطنة، والطعام الذي باشروه، وقضوا به وطرهم: قليلَ البركة، لا ينفع الناس بل ربما يضرهم؛ وذِكُرُ اسمِ الله والتعوذُ بالله مضادٌ بالطبع لهم، ولذلك يَنْخَنِسُوْنَ عمن ذكر الله، وتعوَّذ به.

وقد اتفق لنا: أنه زارنا ذات يوم رجل من أصحابنا، فقر بنا إليه شيئًا، فبينا يأكل إذ سقطت كِسرة من يده، وتَدَهْدَهَتْ في الأرض، فجعل يَتَبِعُها، وجعلت تَتَبَاعد عنه، حتى تعجّب الحاضرون بعض العجب، وكابد هو في تتبعها بعض الجهد، ثم إنه أخذها فأكلها، فلما كان بعد أيام تَخَبَّطَ الشيطانُ إنساناً، وتكلم عن لسانه، فكان فيما تكلم: أني مررتُ بفلان وهو يأكل، فأعجبني ذلك الطعام، فلم يُطعمني منه شيئًا، فخطفتُه من يده، فنازعني حتى أخذه مني.

وبينا يأكل أهلُ بيتنا أصولَ الجَزَرِ، إذ تَدَهْدَةَ بعضُها، فوثب إليه إنسان، فأخذه وأكله، فأصابه وجع في صدره ومعدته، ثم تخبطه الشيطان، فأخبر على لسانه: أنه كان أخذ ذلك المُتَدَهْدَة.

وقد قرع أسماعًنا شيئ كثير من هذا النوع، حتى علمنا أن هذه الأحاديث ليست من باب إرادة المجاز، وإنما أريد بها حقيقتُها، والله أعلم.

ضروری ترجمہ: اورازانجملہ: یہ ہے کہ ان کے نفوس میں چھپتی ہیں این گئی ہیئیں جوانسانوں میں پھوٹتی ہیں ہیمیت ہے، جیسے بھوک اور شدت ِشہوت ہیں جب ان میں یہ میئیس پیدا ہوتی ہیں، تو وہ دھکادیئے جاتے ہیں ان حاجتوں کے ساتھ اختلاط کی طرف یعنی وہ اپنی حاجتیں پوری کرنے پرمجبور ہوتے ہیں۔ اور ان حاجتوں کے ساتھ لیٹنے کی طرف (یہ پہلے جملہ کا مترادف ہے) اور اس چیزی نقل اتارنے کی طرف جس کو انسان کرتے ہیں ان حاجات کے وقت ۔ اور خیال کرتے ہیں وہ اس نقل اتارنے میں اس شہوت کو پورا کرنے ہیں وہ اس خیال کے ذریعیا بنی حاجتوں کو۔







# مکقی ڈُبانے کی وجہ

حدیث — رسول الله مَالِیْفَائِیَمِ نے فرمایا:''جبتم میں ہے کسی کے برتن میں کھی گرجائے تو وہ پوری کوڈ بادے، پھر اس کو بچینک دے۔ پس بیشک اس کے ایک پر میں شفا،اور دوسرے میں بیاری ہے!''(رواہ ابنخاری، مشکوۃ حدیث ۱۱۵م) اور ابوداؤد کی روایت میں بیاضا فہ ہے:''اور بیشک وہ بچاؤ کرتی ہے اپنے اس پر سے جس میں بیاری ہے، پس ساری ہی ڈ بودو!''(مشکوۃ حدیث ۲۲۳۳)

تشری : بیر حدیث بچھ لوگوں کومستبعد معلوم ہوتی ہے۔اوراس کی وجہ ایک غلط نہی ہے۔لوگ ایسا سمجھتے ہیں کہ جس مشروب میں کھی گرجائے اس کا استعمال کرنا ضروری ہے۔حالانکہ حدیث میں ایسی کوئی بات نہیں۔اگر کسی کا جی نہ جا ہے تو نہ پیئے ۔البتہ بینا جا ہے تو بیمل کرے،ورنہ ضرر کا اندیشہ ہے۔اور ضرریہ ہے:

الله تعالیٰ نے حیوانات میں بھی طبیعت مد تر ہ پیدا کی ہے۔ جوجسم کا نظام درست رکھتی ہے۔ چنانچہ حیوانات کی طبیعت بھی اس موذی مواد کو جو بدن کا جزء بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ، بدن کے اندر سے اطراف کی طرف چینگتی ہے۔ ای وجہ ے اطباء حیوان کی وُم کھانے ہے منع کرتے ہیں کہ اس میں فاسد مادّہ ہوتا ہے۔ اور کھی بار ہاخراب غذا کھاتی ہے، جو بدن کا جزء بننے کی صلاحیت نہیں رکھتی ۔ پس اس کی طبیعت اس غذا کواس کے خسیس ترین عضوجیسے پُر کی طرف چینلتی ہے۔ پھر جب کوئی خطرہ کی بات پیش آتی ہے تو مکھی اینے اس عضو کو دووجہ سے پہلے جھونکتی ہے: ایک: اس وجہ سے کہ جس عضومیں ز ہر پلا مادّہ ہوتا ہے اس میں تھجلی اٹھتی ہے،اور وہ خود بخو دحر کت کرتا ہے۔ دوسری وجہ: بیہ ہے کہ حکمت ِ خداوندی نے زہر كے ساتھ ترياق بھى بيداكيا ہے۔ سانپ كائمبر ہاس كے سرميں ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ اس ترياق كے ذريعہ حيوان كے جسم كى حفاظت کرتے ہیں، ورنہ سانپ اپنے زہر سے خود ہی مرجائے گا۔اور بیہ بحث اگر ہم طب کی رو سے لکھیں تو بات دور جایڑے گی۔بہرحال ہرحیوان اپنی قیمتی چیز کی حفاظت کرتا ہے۔اورخطرہ کے وقت نلمی چیز فدید میں پیش کرتا ہے۔ حاصل کلام: پیہ ہے کہ تین باتیں معلوم ومحسوس ہیں: اول: بعض موسموں میں اور بعض غذا ؤں کے کھانے کے وفت مکھی کے کاٹنے کا زہرمحسوں معلوم ہے۔اس سے معلوم ہوا کہ کھی میں زہر ہے۔ دوم: جس عضو میں تکلیف دہ مادہ اکٹھا ہوتا ہے اس میں تحریک پیدا ہوتی ہے۔ پھنسی بحرتی ہے تو تھجلی آتی ہے۔ سوم: طبیعت میں وہ چیز مخفی ہے جوموذی مادّہ کی مقاومت کرتی ہے بعنی زہر کے ساتھ تریاق بھی ہوتا ہے۔ جب بیتینوں باتیں مسلّم ہیں تو پھر حدیث میں بیان شدہ حقیقت میں کیاا ستبعادرہ جاتاہے؟!

قال صلى الله عليه وسلم: "إذا وقع الذبابُ في إناء أحدكم فَلْيَغْمِسُه كلَّه، ثم لْيَطْرَحُه، فإن في أحد جناحيه شفاءً، وفي الآخر داء" وفي رواية: "فإنه يَتَّقِي بجناحه الذي فيه الداء" اعلم: أن الله تعالى خلق الطبيعة في الحيوان مُدَبِّرةً لبدنه، فربما دفعتِ الموادَّ المؤذية التي لا تصلح أن تصير جزء البدن، من أعماق البدن إلى أطرافه؛ ولذلك نهى الأطباء عن أكل أذناب الدواب؛ فالذباب كثيرامًا يتناول أغذيةً فاسدة، لا تصلح جزء للبدن، فتدفعها الطبيعية إلى أخس عضوٍ منه، كالجناح؛ ثم إن ذلك العضو لما فيه من المادة السَّمِّيَّة يندفع إلى الحَكَّ، ويكون أقدم أعضائِه عند الهجوم في المضايق؛ ومن حكمة الله تعالى: أنه لم يجعل في شيئ سَمَّا إلا جعل فيه مادةً ترياقيةً، ليحْفِظ بها بِنْية الحيوان، ولو ذكرنا هذا المبحث من الطب لطال الكلام.

وبالجملة: فَسَمُّ لَسْعِ الله الله المادة الله وعند تناول بعض الأغذية محسوسٌ معلومٌ؛ وتحرُّكُ العضو الذي تندفع إليه المادة الله اعدُّه معلوم؛ وأن الطبيعة تَخْتَبِئ فيها ما يُقاوِم مثلَ هذه الموادِّ المؤذيةِ معلومٌ، فما الذي يُستبعد من هذا المبحث؟

مرجمہ جان لیں کہ اللہ تعالی نے حیوان میں طبیعت پیدا کی ہے جواس کے بدن کی تدبیر کرنے والی ہے۔ پس کبھی طبیعت بھیں کھتا: بدن کی گہرائیوں سے اس کے اطراف کی طرف۔ اور اس وجہ سے اطباء نے چو پایوں کی دُمیں کھانے کی ممانعت کی ہے۔ پس کبھی بار ہا ایسی خراب غذا کیں کھاتی ہے جو جز بدن بننے کی صلاحیت نہیں رکھتیں۔ پس بھینتی ہے ان غذا کوں کو طبیعت اس کے ذکیل ترین عضو کی طرف بھیے پڑے پھر بدن بننے کی صلاحیت نہیں رکھتیں۔ پس بھینتی ہے ان غذا کوں کو طبیعت اس کے ذکیل ترین عضو کی طرف بھیے پڑے پھر بیشک بی عضو: (۱) بایں وجہ کہ اس میں زہر بلا مادہ ہے دھا کھاتا ہے یعنی مجبور ہوتا ہے رگڑ کی طرف یعنی اس میں تھی اس عیں ہے۔ اور ہوتا ہے وہ عضواس کے اعضاء میں سے سب سے آگے تنگیوں میں اچا تک پہنچنے کے وقت ( اس عبارت میں کہا مقدم اور وعوی مؤخر ہے )(۲) اور اللہ کی حکمت میں سے یہ بات ہے کہنیں بنایا انھوں نے کسی چیز میں زہر مگر اس میں مادہ تریاقی بھی بنایا ہے۔ تا کہ اللہ تعالی اس مادہ تریاقی کے ذریعہ حیوان کی باڈی کی حفاظت کریں۔ اور اگر ہم یہ بحث طب مذکر کریں تو کلام در از ہوجائے گا۔

اورحاصل کلام: پس(۱) مکھی کے کاٹے کا زہر بعض اوقات میں ،اور بعض غذاؤں کے کھانے کے وقت بمحسوں ومعلوم ہے(۲) اوراس عضو کا حرکت کرنا جس کی طرف دھ کا کھا تا ہے بہت تکلیف دہ مادّہ: معلوم ہے(۳) اور بیہ کہ طبیعت میں چھپی ہوئی ہوتی ہے وہ چیز جواس موذی مادّہ کی مقاومت کرتی ہے: (بیہ بات بھی) معلوم ہے۔ پس کیا چیز ہے جواس بحث میں مستبعد مجھی جائے؟!

تصحیح: لیحفظ:مطبوعه میں لتحفظ تھا۔اور تنجتبی مطبوعه میں پنجتفی تھا۔دونوں تبصحیحات مخطوطہ کراچی سے کی ہیں۔







### سادہ زندگی بہتر ہونے کی وجہ

حدیث — حضرت انس رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ نبی میلانی کیٹے نہ توٹیبل پر کھایا، نہ چھوٹی تشری میں اور نہ آپ کے لئے چپاتی پکائی گئی (مشکوۃ حدیث ۱۲۹۳) اور حضرت انس ہی کا بیان ہے کہ آپ نے سالم پکائی ہوئی بکری اپنی آپکے اس کے لئے چپاتی پکائی گئی (مشکوۃ حدیث ۱۲۹۳) اور نبی میلانی آپکے کا ارشاد ہے کہ میں ٹیک لگا کر نبیس کھا تا (مشکوۃ حدیث ۱۲۸۸) اور حضرت مہل بن سعدرضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم میلانی آپکے گئے نے از بعثت تاوفات چھلنی نہیں دیکھی ۔اس زمانہ میں اور حضرت مہل بن سعدرضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم میلانی آپکے گئے نے از بعثت تاوفات چھلنی نہیں دیکھی ۔اس زمانہ میں اور کھڑے گا آٹا بھی چھانے بغیر کھاتے تھے (مشکوۃ حدیث ۱۲۱۷)

تشریخ:ساده زندگی تین وجہ ہے بہتر ہے:

پہلی وجہ: نبی مَلِللَّهُ اِیکِیَا کُلِیْ کی بعثت عرب میں ہوئی ہے۔اوران کی عادتیں اورطریقے معتدل تھے۔وہ عجمیوں کا ساتکلف نہیں کرتے تھے۔اس کئے وہی طریقہ اپنا نابہتر ہے۔

دوسری وجہ: معیشت (اسبابِ زندگی) میں تکلف دنیا میں انہاک اور اللہ کی یادے فاغل کرتا ہے۔اور اسبابِ غفلت سے احتر از ضروری ہے۔

تیسری وجہ بمعمولی باتوں میں بھی ملت کے پیشوا کی پیروی ضروری ہے۔اس ہے بہتر کوئی بات نہیں۔اوراللہ تعالیٰ نے نبی مِثَالِنَّهُ وَامْت کے لئے عمدہ نمونہ بنایا ہے (سورۃ الاحزاب آیت ۲۱) اورخود آپ کا ارشاد ہے بحیر الھَدْی هَدْی محمد (مِثَالِنَهُ وَيَّا مِنْ اللّهُ وَيَاللّهُ وَيَاللًا وَيَاللّهُ وَاللّهُ وَيَاللّهُ وَيَاللّهُ وَيَاللّهُ وَيَالِيْ وَيَاللّهُ وَيَاللّهُ وَالْمَالًا وَاللّهُ وَيَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَيُلْكُونُ وَلّالْهُ وَاللّهُ وَيَاللّهُ وَاللّهُ وَيَاللّهُ وَيَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّٰ وَاللّٰ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

### مومن کے کم کھانے کی وجہ

حدیث — ایک غیر مسلم رسول الله میلانیکی کامهمان ہوا۔ شام کواس نے سات بمریوں کا دودھ پیا، تب اس کا پیٹ بھرا ہے۔ پیٹ بھرا ہے میں وہ مسلمان ہو گیا اور ایک بکری کا دودھاس کے لئے کافی ہو گیا۔ دوسری بکری کا دودھ لایا گیا تو وہ اس کو پورا نہ پی سکا۔ اس موقع پر آپ نے فرمایا:'' مؤمن ایک آنت کھا تا ہے۔ اور کافر سات آئتیں کھا تا ہے'' (مشکوۃ حدیث مدیث ساے ۲۰۱۲) بعنی مؤمن کم کھا تا ہے، اور کافرزیادہ!

تشریج: کافر پر پید کی فکرسوار رہتی ہے،اور مؤمن پرآخرت کی۔ یعنی مؤمن کی پید کی طرف سے بے توجہی فلت ِطعام کا سبب ہوتی ہے۔اور مؤمن کے شایانِ شان بھی کم کھانا ہے۔ کیونکہ بیا بمانی خصلت ہے۔کھانے کی حرص کفر کی عادت ہے۔

#### ووكھجوریں ایک ساتھ کھانے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — رسول الله مِیلانیمَا اِیم نے اس ہے منع کیا ہے کہ آ دمی دو کھجوریں ایک ساتھ کھائے۔ یہاں تک کہ وہ اپنے



ساتھيول سے اجازت ليك " (مشكوة حديث ١٨٨)

تشریخ: دو کھوریں ایک ساتھ کھانا بچند وجوہ ممنوع ہے:

اول: دو تھجوریں ایک ساتھ انجھی طرح چبائی نہیں جا سکتیں۔ اور جب منہ میں دو گھلیاں جمع ہونگی توممکن ہے کوئی ایک تکلیف پہنچائے۔ کیونکہ منہ کے لئے دونوں پر کنٹرول کرناد شوار ہوگا۔ اورا یک میں کوئی د شواری نہیں۔ منہ اس پر کنٹرول کرسکتا ہے۔ دوم: دو تھجوریں ایک ساتھ کھانا حرص و آز کی علامت ہے۔ جومؤمن کی شان کے خلاف ہے۔ سوم: ساتھیوں کے ساتھ کھانے کی صورت میں جو دو تھجوریں ایک ساتھ کھاتا ہے وہ خود کوساتھیوں کے مقابلہ میں زیادہ

سوم ساتھیوں کے ساتھ کھانے کی صورت میں جودو تھجوریں ایک ساتھ کھا تا ہے وہ خودکو ساتھیوں کے مقابلہ میں زیادہ حقدار سمجھتا ہے۔ حالانکہ ایسانہیں۔ اور یہ بھی احتمال ہے کہ ساتھیوں کو یہ بات ناگوار ہو۔ ممانعت کی یہ وجہ ساتھیوں سے اجازت لینے پرختم ہوجاتی ہے۔

[۱] وما أكل رسول الله صلى الله عليه وسلم على خِوَانِ، ولا في سُكُرُّ جَةٍ، ولا خُبِزَ له مُرَقَقٌ، ولا رأى شاةً سَمِيْطًا بعينه قط، ولا أكل متكنا، وما رأى مُنْخُلاً، كانوا يأكلون الشعير غير منخول. اعلم: أن النبى صلى الله عليه وسلم بُعث في العرب، وعادتُهم أوسط العادات، ولم يكونوا يتكلّفون تكلف العجم، والأخذُ بها أحسن وأدنى أن لا يتعمقوا في الدنيا، ولا يُعرضوا عن ذكر الله.

وأيضًا: فلا أحسنَ لأصحاب الملة من أن يتبعوا سيرةَ إمامِها في كل نقير وقطمير.

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: "إن المؤمن يأكل في معى واحد، والكافر يأكل في سبعة أَمْعَاءَ" أقول: معناه: أن الكافر همه بطنه، والمؤمن همه آخرتُه؛ وأن الحَرِيَّ بالمؤمن أن يقلَّلَ الطعامَ؛ وأن تقليلَه خصلةٌ من خصال الإيمان، وأن شِرَّةَ الأكل خصلةٌ من خصال الكفر.

[٣] ونهى صلى الله عليه وسلم أن يَقْرِنَ الرجل بين تمرتين.

أقول: النهي عن القِرَانِ يجتمل وجوها:

منها: أنه لايُحْسِنُ المضغَ عند جمع تمرتين، وأنه أدنى أن تُوْذِيّه إحدى النواتين، لنقصان ضبطهما، بخلاف النواة الواحدة.

وُمنها: أن ذلك هيئةٌ من هيئاتِ الشِّرَّةِ والحرص.

ترجمہ: واضح ہے۔ بوسو کان کے معنی ہیں چوکی ،میز۔دوراول میں خوش عیش لوگ زمین پر بیٹھ کر ،کھانا چوکی پراونچار کھ ک کھاتے تھےتا کہ جھکنانہ پڑے۔میزکری پرکھانا بھی اس حکم میں ہے۔ نبی مِنالِنْتَوَائِیْم کی بیسیرت نہیں۔ پس اس سے بچنا جا ہے۔

کھ

### گھر میں کھانے کی کوئی چیز رکھنے کی وجہ

حدیث (۱) — رسول الله مِتَالِیْمَایِیَا ﷺ نے فرمایا:''وہ گھروالے بھو کے نہیں جن کے پاس کھجوریں ہیں''اورایک روایت میں ہے:''وہ گھر جس میں کھجوریں نہیں،وہ گھروالے بھوکے ہیں''(مشکوۃ حدیث ۱۸۹٪)

حدیث (۲) — رسول الله میلانی آنیکی کی اور فرایا یک سالن ما نگا انھوں نے جواب دیا ہمارے پاس صرف سرکہ ہے۔ آپ نے وہ طلب فر مایا ، اور اس سے کھانا شروع کیا ، اور فر مایا : 'سر کہ بہترین سالن ہے! سرکہ بہترین سالن ہے!! (مشکلوۃ حدیث ۱۸۸۳) تشریخ: نظام خانہ داری میں بیہ بات شامل ہے کہ گھر میں کوئی معمولی چیز جو بازار میں سستی ملتی ہو: ذخیر ہ رکھنی چاہئے۔ جیسے مدینہ شریف میں کھجوریں اور ہمارے علاقہ میں گاجریں وغیرہ ، تا کہ اگر بے وقت بھوک لگے اور گھر میں مطلوبہ کھانا ہوتو سے ان اللہ! ورنہ گھر میں اس موجود چیز سے ضرورت پوری کرلی جائے گی ، اور گھر کی عزت رہ جائے گی ۔ اگر لوگ اس بات کا اہتمام نہیں کریں گے تو وہ بھوک کے کنارے پر ہوں گے یعنی کی بھی وقت ان کو بھوک ستائے گی ہے ۔ اور یہی حال سالن کا ہے۔ یعنی گھر میں کوئی لاقان جیسے اور غیرہ رکھنا چاہئے ، تا کہ بوقت ضرورت اس ہے کام چلایا جا سکے ۔

#### پیازلہن کھانے والوں کودور کرنے کی وجہ

حدیث — رسول الله مَالِنَّهُ اَلِیَّا الله مَالِنَّهُ اَلِیْ اِللهُ مَالِیَّا اِللهُ مَالِیَّا اِللهُ اللهُ اللهُ

تشری فرشتوں کو نظافت،خوشبواور ہروہ چیز پہندہ جو پاکیزگی کا باعث ہے۔اوران کی اضداد نے نفرت ہے۔ اور مسجد میں اور نبی مِنالِنْهِ اَنْجَائِم کے پاس ملائکہ کا ہجوم رہتا ہے،اس لئے آپ نے بیازلہن کھانے والوں کو دورر ہے کا حکم دیا۔ البتہ کھانے کے معاملہ میں فرق کیا: اُن نیکوکاروں کے درمیان جن میں ملکیت کے انوار حیکتے ہیں،اوران کے علاوہ کے درمیان ۔اول کو بد بودار چیزیں نہیں کھانی جائیس ۔عام لوگ کھاسکتے ہیں۔

### کھانے کے بعد حمد پہند ہونے کی وجہاور کھانے کے بعد کی دعائیں

حدیث — رسول الله صلافیاً گیام نے فرمایا: ' الله تعالیٰ کو بندے کی بیہ بات پسندہے کہ وہ ایک لقمہ بھی کھائے تو الله کی حمد کرے ، اورایک گھونٹ بھی کھائے تو الله کی حمد کرے ، اورایک گھونٹ بھی پیئے تو الله کی حمد کرے ' (مشکوۃ حدیث ۴۰۰۰) حمد کرے ، اورایک گھونٹ بھی پیئے تو الله کی حمد کرے ' (مشکوۃ حدیث ۴۰۰۰) تشریح : کھانے پینے کے بعد الله تعالیٰ کو حمد اس لئے پسندہے کہ اس سے منعم حقیقی کی یاد تازہ ہوتی ہے۔ اور ذہن بارگاہِ عالی کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ تفصیل اس مبحث کے پہلے باب میں گذر چکی ہے — اور روایات میں متعدد دعآئیں وار دہوئی ہیں۔ان میں سے جوبھی دعا پڑھے،سنت ادا ہوجائے گی۔

پہلی وعا: جب دسترخوان اٹھتا تھا تو نبی مِلَائْتَهَا ہُمار کے تھے: المحد ملہ حمدًا کثیرًا طَیبًا مُہار کًا فیہ، غَیْرَ مَکُفِیِّ، ولا مُودَّعِ، ولا مُسْتَغنَی عنه، رَبَّنَا! سبتعریفیں اللہ کے لئے ہیں۔ بہت زیادہ، پاکیزہ جس میں برکت کی گئی، نہوا ہوا، اور نہ رخصت کیا ہوا، اور نہ اس سے بے نیاز ہوا ہوا، اے ہمارے پروردگار! (مشکوۃ حدیث ۱۹۹۹) آخری تینوں جملوں کا مطلب بیہے کہ ہم ہمیشہ اس نعت کے تاج ہیں۔

وسرى دعا: جب نبى صَلِيْنَا وَ مَعَالَىٰ اللهُ عَلَى مَا لَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

## مہمانی کی اہمیت اوراس کے درجات قائم کرنے کی وجہ

پھرضیافت کا اندازہ گھہرانا ضروری ہے۔ تا کہ مہمان: میز بان گوتنگی میں نہ ڈالے۔اور میز بان نا کافی مہمانی کو کافی نہ سمجھ لے۔ چنانچے ضیافت کا اندازہ کیک شبانہ روز گھہرایا۔اوراسی کومہمان کا اکرام وانعام قرار دیا۔اور ضیافت کی آخری مدت تین دن مقرر کی۔اوراس کے بعد کوخیرات قرار دیا۔

[٤] قال صلى الله عليه وسلم: "لا يَجُوْعُ أهلُ بيتٍ عندهم التمر" وقال صلى الله عليه وسلم: "بيتٌ لا تمر فيه: جِيَاعٌ أهلُه" وقال عليه السلام: "نِعم الإدام الخَلُّ!"

أقول: من تدبير المنزل: أن يَدَّخِرَ في بيته شيئًا تافِهًا، يجده رخيصًا في السوق، كالتمر في السوق، كالتمر في السول الجَزَر ونحوُها في سواد بلادنا؛ فإن وجد طعامًا يشتهيه فبها، وإلا كان الذي عنده كفافًا لهم وسترًا، فإن لم يفعلوا ذلك كانوا على شَرَفِ الجوع؛ وكذلك حالُ الإدام.

[ه] قبال صلى الله عليه وسلم: "من أكل ثوما أو بصلاً فَلْيَعْتَزِلْنَا" وأتى بِقدر فيه خَضِرَاتُ لها رائحة، فقال لبعض أصحابه: "كِل فإن أُناجي من لاتناجي"

أقول: الملائكة تحب من الناس النظافة والطيب، وكلَّ شيئ يُهَيِّجُ خُلُقَ التنظيف، وتتنفَّرُ من أضداد ذلك؛ وفَرَّقَ النبي صلى الله عليه وسلم بين ماكان هو شريعةُ المحسنين، المُتَلَعْلَعُ فيهم أنوارُ الملكية، وبين غيرهم.

[٦] قال صلى الله عليه وسلم: "إن الله يرضى من العبد: أن يأكل الأكلة، فيحمده عليها؛ ويشرب الشربة فيحمده عليها" وقد مر سره. وقد رُوى من الحمد صِيَغٌ أيَّها فعل فقد أدى السنة:

منها: الحمدلله حمدًا كثيرًا طيبا مباركًا فيه، غير مَكْفِي، ولا مُودَّعٍ، ولا مُسْتَغْنَى عنه رَبَّنَا. ومنها:الحمدلله الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين.

ومنها: الحمدالله الذي أطعم وسقى، وسَوَّعَه، وجعل له مخرجًا.

[٧] ولما كانت الضيافة بابًا من أبواب السماحة، وسببًا لجمع شمل المدينة والملة، مؤديًا إلى تـودُّد الناس، وأن لايتضرَّرَ أبناءُ السبيل: وجب أن تُعَدَّ من الزكاة، ويرغَّب فيها، ويُحَتَّ عليها: قال صلى الله عليه وسلم: " من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليُكرم ضيفَه"

ثم مست الحاجة إلى تقدير مدة الضيافة، لئلا يُحَرِّجَ الضيف، أو يَعُدَّ القليلَ منها كثيرًا؟ فقدَّر الإكرامَ بيوم وليلة، وهو الجائزة؛ وجعل آخِرَ الضيافة ثلاثةَ أيام، ثم بعد ذلك صدقة.

ترجمہ: (۴) نظام خانہ داری ہے ہے کہ آ دی ذخیرہ رکھا ہے گھر میں کسی معمولی چیز کا،جس کووہ بازار میں سستا پاتا ہے۔ جیسے مدینہ میں کھجوراور ہمارے دیار میں گاجرو غیرہ۔ پس اگر آ دی نے پایا کسی ایسے کھانے کوجس کواس کا دل چا ہتا ہے تو کیا کہنے! ورنہ ہوگی وہ چیز جواس کے پاس ہے بفتر رضرورت روزی گھر والوں کے لئے ،اوران کے لئے پردہ! پس اگروہ یہ کا منہیں کریں گے تو وہ بھوک کے کنارے پر ہموں گے۔اور یہی معاملہ لا وَن کا ہے ۔ (۵) فرشتے لوگوں سے پہند کرتے ہیں نظافت اور خوشبو، اور ہروہ چیز جوصفت ِ طہارت کو ابھارتی ہے۔ اوران کی اضداد سے نفرت کرتے ہیں۔اور آپ نے جدائی کی اس چیز کے درمیان جو کہ وہ اُن نیکوکاروں کا طریقہ ہے، جن میں ملکیت کے انوار چیک گئے ہیں اوران کے علاوہ

کےدرمیان — (2)اور جب ضیافت ساحت کے ابواب میں سے ایک باب تھی،اور ملک وملت کے متفرق کو اکٹھا کرنے کا سبب تھی، پہنچانے والی تھی لوگوں کے باہم محبت کرنے کی طرف،اوراس بات کی طرف کہ مسافر ضرر نہ اٹھا کیں تو ضروری ہوا کہ مہمانی کوز کو ق میں شار کیا جائے۔اوراس کی ترغیب دی جائے۔اوراس پر ابھارا جائے ..... پھر ضرورت پیش آئی مدت فیافت کی تقدیر کی ، تا کہ مہمان تنگ نہ کرے ، یا میز بان تھوڑی مہمانی کوزیادہ شار نہ کرے ۔ پس یک شبانہ روز سے اکرام کا اندازہ مقرر کیا۔اورو، بی انعام ہے۔اور ضیافت کی انتہائی مدت تین دن مقرر کی ۔ پھراس کے بعد خیرات ہے۔

اندازہ مقرر کیا۔اورو، بی انعام ہے۔اور ضیافت کی انتہائی مدت تین دن مقرر کی ۔ پھراس کے بعد خیرات ہے۔

#### مطلقاً حرمت ِخمر کی وجبہ

نشہ آور چیز کھا کریا پی کرعقل کا ناس کرنا بعقل کے نزدیک قطعی بُرا کام ہے۔ کیونکہ اس میں بڑے بڑے مفاسد ہیں۔
مثلاً: ا-نشہ کرنے سے ففس ہیمیت کے گہرے گھٹہ میں گرجا تا ہے۔ ۲-ملکیت سے انتہائی دوری ہوجاتی ہے۔ ۳-اس میں
اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی ہے۔ اور وہ اس طرح کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کوعقل کا جو ہر دیا ہے، اور اس کے ذریعہ ان پر
احسان کیا ہے۔ اور نشہ کرنے سے عقل خراب ہوتی ہے۔ ۴-نشہ کرنے سے گھریلواور ملکی جھٹرے کھڑے ہوتے ہیں۔ ۵احسان کیا ہے۔ اور نشہ کرنے سے عقل خراب ہوتی ہے۔ ۴-نشہ کرنے سے گھریلواور ملکی جھٹرے کھڑے ہیں۔ اور بیسب
شراب نوشی میں مال کا ضیاع ہے۔ ۲-شراب پی کرایسی بُری حالت ہوجاتی ہے کہ بچ بھی شرابی پر بہتے ہیں۔ اور بیسب
مفاسد صراحة یا اشارة اس ارشاد پاک میں جع ہیں: '' شیطان تو بس یہی چاہتا ہے کہ شراب اور جوے کے ذریعے تمہمارے
درمیان دشمنی اور عداوت پیدا کرے ' (سورۃ المائدۃ آیت ۹۱)

ندگورہ مفاسد کی وجہ سے تمام ملتیں اور دَهرم نشہ کرنے کی برائی پر بیک زبان شفق ہیں۔ البتہ بچھ بے بصیرت لوگ خیال
کرتے ہیں کہ شراب اچھی چیز ہے، اس سے بدن کوقوت حاصل ہوتی ہے۔ بیخیال طبقی اور مملی احکام میں اشتباہ واقع ہونے ک
وجہ سے پیدا ہوا ہے۔ اور برحق بات بیہ ہے کہ بید دونوں احکام مختلف ہیں۔ گربار ہاان میں کھینچا تانی اور زراع پیدا ہوتا ہے۔ مثلاً:

ا — قال: طب کی روسے حرام ہے۔ کیونکہ اس میں جسم کی ہلاکت ہے۔ اور طب کی رُوسے جسم کی حفاظت ضروری ہے۔
اور مملی طور پر قبال اس وقت ضروری ہوجا تا ہے جب اس میں ملک کا مفادیا کوئی ذاتی مصلحت ہو، جیسے تحت عارکو ہٹانا۔

۲ — اور جماع بطبی نقط نظر سے اس وقت ضروری ہوجا تا ہے جب چیجانی کیفیت پیدا ہو، اور جماع نہ کرنے سے ضرر
کیاند بیشہ ہو۔ اور عملی طور پر اگر جماع کرنا عار کی بات ہو، جیسے بیوی سے لوگوں کے روبر وہم بستر ہونا، یا اس میں راہِ ہدا یت
کی خلاف ورزی ہوتو حرام ہے۔

نوٹ: پہلی مثال میں طب کا حکم منفی اور ممل کا مثبت ہے۔اور دوسری مثال میں اس کے برعکس ہے۔ اور ہرملت اور ہرز مانہ کے لوگ سلحت عملی کو طبی احکام پر مقدم رکھتے ہیں ۔ان کے نز دیک جومصلحت کا خیال نہیں کرتا ، اوراس کی پابندی نہیں کرتا، اورطب کی طرف دیکھتا ہے: وہ مخص بدکار، بے باک، برااور فیتیج ہے۔ اوراس معاملہ میں لوگوں میں کچھا ختلاف نہیں۔ اور سلحت عملی کوتر جیجے دینے کی تعلیم اللہ تعالیٰ نے اپنے اس ارشاد پاک سے دی ہے: ''لوگ آپ سے شراب اور قمار کے بارے میں پوچھتے ہیں۔ آپ بتلادیں کہ دونوں میں بھاری گناہ ہے، اورلوگوں کے لئے کچھ منافع ہیں۔ اوران کا گناہ ان کے نفع سے بھاری ہے' (سورۃ البقرۃ آیت ۲۱۹) چنانچہاس بھاری گناہ کی وجہ سے بعد میں بیدونوں چیزیں جرام کی گئیں۔ اوران کے فوائد کو درخورِ اعتناء نہیں سمجھا گیا۔

البتداس میں اہل الرائے مختلف ہیں کہ نشہ آور چیزی اتنی مقدار کھانا چینا کہ نشہ نہ چڑھے، اور خرابیاں نہ پیدا ہوں، اور جسم کوتوانا کی مل جائے: جائز ہے یانہیں؟ کچھلوگ اس کے جواز کے قائل ہیں۔ مگر شریعتِ اسلامیہ نے جو ملت کے انتظام، فساد کے سد باب اور تحریف کے اختمال کوختم کرنے میں آخری درجہ کی چیز ہے ۔ بین با تیں ملحوظ رکھی ہیں۔

انتظام، فساد کے سد باب اور تحریف کے اختمال کوختم کرنے میں آخری درجہ کی چیز ہے۔ تین با تیں ملحوظ رکھی ہیں۔

ا سے شراب کی تھوڑی مقدار زیادہ کی دعوت دیتی ہے یعنی آدمی تھوڑے پر صبر نہیں کرتا، پیتا ہی چلا جاتا ہے۔

۲ سے شراب کو مطلقاً حرام کئے بغیر مفاسد کا سد باب ممکن نہیں ۔ اور اہل یورپ کے احوال ان دونوں باتوں کی شہادت کے لئے کانی ہیں۔ وہ اپ آپ کو فرز انہ خیال کرتے ہیں۔ اور ہرنا کردنی کرتے ہیں۔

وہ شراب خانہ میں جاتے ہیں تو دُھت ہو کر نکتے ہیں۔ اور ہرنا کردنی کرتے ہیں۔

وہ شراب خانہ میں جاتے ہیں تو دُھت ہو کہ کھلار کھا جائے گا تو ملت کی نظیم قطعاً ناممکن ہوجائے گی۔ سی کی بھی اس جرم کی جب سے گرفت نہیں کی جاسے گی۔ اس لئے شریعت مطہرہ نے خمر کی نوع ہی کو ۔ خواہ گیل مقدار ہو یا کشر ۔ حرام قرار دیا۔ اور مطلقاً خمر کی حرمت نازل فرمائی۔

واعلم: أن إزالة العقل بتناول المسكر: يَحْكُمُ العقلُ بقبحه لامحالةً، إذ فيه تَرَدِّى النفسِ في ورطة البهيمية، والتبعُّدُ من الملكية في الغاية، وتغييرُ خلق الله: حيث أفسد عقلَه الذي خص الله به نوع الإنسان، ومنَّ به عليهم، وإفسادُ المصلحة المنزلية والمدنية، وإضاعة المال، والتعرضُ لهيئات منكرة يَضْحَكُ منها الصبيان، وقد جمع الله تعالى كلَّ هذه الماني — تصريحًا أو تلويحًا — في هذه الآية: ﴿ إِنَّمَا يُرِيْدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ ﴾ الآية.

ولذلك اتفق جميعُ الملل والنّحل على قبحه بالمَرَّة، وليس الأمر كما يظُنُه من لابصيرة له: من أنه حَسَنٌ بالنظر إلى الحكمة العملية، لِمَا فيه من تقوية الطبيعة، فإن هذا الظن من باب اشتباه الحكمة الطبية بالحكمة العملية. والحق: أنهما متغايرتان، وكثيرًا مّا يقع بينهما تجاذب وتنازع: كالقتال: يحرِّمه الطبُّ، لما فيه من التعرُّض لفكَّ البنية الإنسانية، الواجب حفظها في الطب، وربما أوجبته الحكمة العمليةُ إذا كان فيه صلاحُ المدينة، أو دفعُ عارٍ

شديد؛ وكالجماع: يوجبه الطب عند التوقان، وخوفِ التأذي من تركه، وربما حَرَّمته الحكمة العملية إذا كان فيه عارٌ، أو منا بذةُ سنةِ راشدة.

وأهل الرأى من كل ملة وكل قرن يذهبون إلى ترجيح المصلحة على الطب، ويرون من لا يتحراها ولا يتقيد بها — ميلاً إلى صحة الجسم — فاسقا ماجنا مذموما مقبوحًا، لا اختلاف لهم فى ذلك، وقد علّمنا الله تعالى ذلك حيث قال: ﴿فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ، وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا فَلك، وقد علّمنا الله تعالى ذلك حيث قال: ﴿فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ، وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا فَلك، وقد علّمنا الله تعالى ذلك حيث قال: ﴿فِيهِمَا إِنْ المسكر إذا لم يبلغ حدًّ الإسكار، ولم تترتب عليه المفاسد: يختلف فيه أهل الرأى؛ والشريعة القويمة المحمدية — التي هي الغاية في سياسة الأمة، وسد الذرائع، وقطع احتمال التحريف — نظرت إلى أن قليل الخمر يدعو إلى كثيرها، وأن النهي عن المفاسد من احتمال التحريف عن ذات الخمر لا يَنْجَعُ فيهم، وكفي شاهدًا على ذلك ماكان في المجوس غير أن يُنهي عن ذات الخمر لا يَنجَعُ فيهم، وكفي شاهدًا على ذلك ماكان في المحوس وغيرهم، وأنه إن فُتح بابُ الرخصة في بعضها، لم تنتظم السياسة الملية أصلاً، فنزل التحريم إلى نوع الخمر قليلها وكثيرها.

ترجمہ:اورجان لیں کہ نشہ آور چیز کھانے کے ذریع عقل کوزائل کرنا عقل اس کی قطعی برائی کا فیصلہ کرتی ہے۔ کیونکہ اس میں تفس کا بہیمیت کے گہرے گھڑے میں گرنا ہے۔اوراس میں ملکیت سے انتہائی درجہ دوری ہے۔اوراس میں اللہ کی بناوٹ کو بدلنا ہے، بایں طور کہاس نے خراب کر لی وہ عقل جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے نوع انسانی کوخاص کیا ہے۔ اور جس کے ذریعہ انسانوں پراحسان کیا ہے۔اوراس میں گھریلواورملکی مصلحت کوبگاڑنا ہے۔اور مال ضائع کرنا ہے۔اورالی مکروہ ہیئتوں کے دریے ہونا ہے جس سے بیج بھی بنتے ہیں۔اوراتلدتعالی نے ان تمام باتوں کو - صراحة بااشارة - اس آیت میں جمع کیا ہے۔ اورای وجہ سے تمام ملتوں اور دھرموں نے اُس کی برائی پر بیک زبان اتفاق کیا ہے۔ اور نہیں ہے معاملہ جیسا گمان کرتا ہے وہ میں بصیرت کا فقدان ہے یعنی یہ بات کہ شراب اچھی چیز ہے حکمت عملیہ کی طرف نظر کرتے ہوئے: اس لئے کہاس سے طبیعت کوقوت حاصل ہوتی ہے۔ پس بیشک ریخیال حکمت طبیداور حکمت عملیہ میں اشتباہ واقع ہونے کی وجہ ے پیدا ہواہے — اور برحق بات سے کہوہ دونوں جدا گانہ ہیں۔اور بار ہادونوں کے درمیان تھینچا تانی اور جھکڑاوا قع ہوتا ہے ۔۔۔ جیسے قبال: طب اس کوحرام قرار دیتی ہے: بایں وجہ کہ اس میں انسانی ڈھانچہ کو کھو لنے کے دریے ہونا ہے، جس کی حفاظت طب میں ضروری ہے۔اور بھی قبال کو حکمت عملیہ ضروری قرار دیتی ہے۔ جب قبال میں ملک کی صلحت ہویا کسی سخت عارکو ہٹانا ہو — اور جیسے جماع: طب اس گوواجب کرتی ہے شہوت میں ہیجان کے وقت ،اور جماع نہ کرنے سے ضرر چنجنے کا اندیشہ ونے کی صورت میں۔اور بھی حکمت عملیہ اس کوحرام قرار دیتی ہے جب اس میں عار ہو، یاراہِ ہدایت کو پس یشت ڈالناہو ۔ اور ہرملت اور ہرقرن کے اہل الرائے جاتے ہیں مسلحت کوطب پرتر جیج دینے کی طرف۔ اور دیکھتے ہیں وہ

اس خفس کو بوصلحت کونبین سوجتا، اوراس کی پابندی نہیں کرتا ہے جسم کی صحت کی طرف مائل ہونے کے طور پر ہے بدکار، بے
باک، بُر ااور فتیجے۔ ان میں اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں۔ اوز میں بیہ باتیں اللہ تعالیٰ نے سکھلائی ہیں بایں طور کہ فرمایا ۔

ہال نشر آ ور کو کھانا جبکہ وہ نشہ کرنے کی حد تک نہ پنچے، اوراس پرخرابیاں مرتب نہ ہوں: اس میں اہل الرائے مختلف ہیں۔ اور
شریعت مستقیمہ محمد یہ نے جوامت کے انتظام اور سرقورائع اور تحریف کے اختمال کوختم کرنے میں آخری درجہ کی چیز ہے۔
اس طرف و یکھا کہ (۱) شراب کی تھوڑی مقدار زیادہ کی دعوت و بتی ہے (۲) اور بیا کہ مفاسد سے روکنا اس کے بغیر کہ شراب کی
فات سے روکا جائے کوگوں کے لئے سود مند نہیں ( دونوں باتوں کی دلیل: ) اور اس سلسلہ میں شہادت کے لئے کافی ہے وہ
بات جو مجوس وغیرہ میں تھی (۳) اور یہ بات کہ اگر پھی شراب کی اجازت کا دروازہ کھول دیا جائے گا تو قطعاً ملی سیاست منظم
نہیں ہوگی۔ پس انزی تحریم بخر کی نوع کی طرف اس کے کیل اور اس کے کثیر کی طرف۔

حکمت عملیہ: جن موجودات کو وجود پذیر کرنا ہماری قدرت اورا ختیار میں ہے، ان کے واقعی احوال کواس حیثیت سے جاننا کہان پر ممل کرنے ہے ہماری دنیا اور آخرت سنور جائے: حکمت عملیہ ہے۔ جیسے اعمال شرعیہ نماز، روزہ وغیرہ بحالا نااورا عمال پر جیل پیرا ہونا (معین الفلے ش اس) اور حکمت طِبیہ ہے مراویکم طب ہے۔ بحالا نااورا عمال حسنہ کو پہچا ننااوران پر ممل پیرا ہونا (معین الفلے ش اس) اور حکمت طِبیہ سے مراویکم طب ہے۔ حکم حکمت کے جہد

#### شراب میں مدد کرنا باعث بعث ہے

حدیث — رسول الله میلانی آیم نے فرمایا: "الله تعالی نے لعنت فرمائی شراب پر، شراب پینے والے پر، شراب بلانے والے پر، اس کے بیچنے والے پر، اس کے خریدار پر، اس کے نچوڑ نے والے پر، اس کے خروانے والے پر، اس کے اٹھانے والے پر، اس کے خروانے والے پر، اس کے اٹھانے والے پر، اس کے خروانے والے پر، اس کے اٹھانے والے پر، اس کے خرورہ کی گئی "(مشکوة حدیث ۱۵۷۷ کتاب البیوع، باب الکسب)

تشریح: جب شریعت کی مصلحت شراب کو حرام کرنے اور اس کو گمنام کرنے میں ہے، اور اس بارے میں فیصلہ نازل ہوگیا تواب ضروری ہے کہ ہراس چیز سے روکا جائے جواس کے معاملہ کو بڑھائے، لوگوں میں اس کورواج دے، اور لوگوں کو اس پر ابھارے۔ کیونکہ اس سلسلہ میں ذراسی بھی حصد داری مصلحت شرعی کے مناقض اور حکم شرعی کے ساتھ و شمنی کرنا

#### انگوری شراب ہی نہیں ، ہر شراب حرام ہے

ہے۔ چنانچہ مذکورہ حدیث میں ایسے تمام حصہ داروں پر اللہ تعالیٰ کی پھٹاکا رجیجی گئی ہے۔

نبی ﷺ اور صحابہ رضی اللہ عنہم سے بہت ی حدیثیں، اتنی سندوں سے جن کوشار نہیں کیا جاسکتا، مختلف الفاظ سے مروی ہیں۔اور بیا حادیث درجیشہرت کو پینجی ہوئی ہیں۔ان میں سے چندروایات بیہ ہیں: (الف)رسول الله صلافيونيكم في مايا: "خمر إن دودرختول سے بيعني مجوراورانگور" (مشكوة ٣٦٣٣ كتاب الحدود، باب بيان المحمر)

(ب)اورشہد، مکئ وغیرہ کی شرابوں کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا:''ہروہ شراب جونشہ کرے حرام ہے'' (مشکوة حدیث ۳۱۳۷)

(ج)اوررسول الله مِتَالِقَائِيَا فِي نَفِي اللهُ عَلَيْهِ فَيْ فِي مايا: '' ہرنشہ آور خرام ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۹۳۸) (و) اور رسول الله مِتَالِقَائِیَم نِفِی فِی مایا: '' جس شراب کی زیادہ مقدار نشہ کرے، اس کی تھوڑی مقدار بھی حرام ہے' (مشکوۃ صدیث ۳۹۴۵) حدیث ۳۹۴۵)

(ھ)اوررسول اللہ مِلِلِنْعَائِیَا ﷺ نے فرمایا:''جس شراب کا ایک فَرُق ( دس لیٹر ) نشہ کرے،اس کا ایک چلو بھی حرام ہے'' (مشکوۃ حدیث۳۶۴۲)

(و)اور حضرت عمر رضی الله عنه نے خطابِ عام میں فرمایا: جب خمر کی حرمت نازل ہوئی تو پانچ چیزوں کی شرابیں رائج تھیں: انگور، محجور، گیہوں، بھوا ورشہد کی (اوران میں انحصار نہیں) خمر: ہروہ شراب ہے جوعقل کومحتل کردے (مشکوۃ حدیث ۳۹۳۵) (ز)اور حضرت انس رضی اللہ عنه نے فرمایا: جب خمر حرام کی گئی تو انگوری شراب کا وجود بہت کم تھا۔ اکثر شرابیں تھجوراور چھوہاروں کی تھیں (مشکوۃ حدیث ۳۹۳۹)

(5) جب خمری حرمت نازل ہوئی تو گدر ( کیجی ) تھجور کی شراب کے منکے توڑ دیئے گئے (منکوۃ حدیث ۳۱۴۹)

تشری جب گذشتہ بحث سے یہ بات متعین ہوگئی کہ قانون سازی کے قواعد کا مقتضی یہ ہے کہ ہر شراب کوحرام قرار دیا
جائے۔ پس انگوری شراب کی تخصیص کے کوئی معنی نہیں۔ حرمت کی علت: شراب کاعقل کو مختل کرنا ہے۔ اور یہ بات ہر
شراب میں پائی جاتی ہے۔ اور ہر شراب کا تھوڑ ازیادہ کی دعوت دیتا ہے۔ پس اس کا قائل ہونا واجب ہے۔ اور آج کسی
کے لئے بھی جائز نہیں کہ غیرانگوری شراب کو حلال قرار دے، یا نشہ سے کم مقدار استعال کرے۔

اوربعض صحابہ و تابعین سے جوغیرانگوری شراب کی تھوڑی مقدار پینا مروی ہے تو اس کی وجہ پیتھی کہ ان کوروایات نہیں ب پہنچی تھیں، پس وہ معذور تھے۔گراب جبکہ احادیث عام ہو گئیں،اور معاملہ روز روشن کی طرح واضح ہو گیا۔اور بیحدیث بھی پایئے ثبوت کو پہنچے گئی کہ'' کچھلوگ میری امت میں سے شراب پئیں گے: وہ اس کا نام کچھاور رکھ لیس گے' (مشکوۃ حدیث پایئے شوت کو کہنچ گئی کہ'' کچھلوگ میری امت میں سے شراب پئیں گے: وہ اس کا نام کچھاور رکھ لیس گے' (مشکوۃ حدیث

فائدہ: حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ کی بیشرح احناف کے بعض اقوال کی طرف مشیر ہے۔ گراحناف کے یہاں فتوی امام محدر حمداللہ کے قول پہے کہ ہرشراب اوراس کی ہرمقدار حرام ہے۔ درمخار (۳۲۳:۵) میں ہے (و حَوَّ مها محمد ) ای الا شربة المتحدة من العسل والتین و نحوهما ( مطلقًا) قلیلها و کثیرها ( و به یفتی ) ذکر الزیلعی وغیرہ،

واختاره شارح الوهبانية اورشامي مين ديگر بهت سے فقهاء كى تائيرات مذكور بين \_

البنته احناف نے حدوغیرہ احکام میں انگوری اور دوسری شرابوں میں فرق کیا ہے۔اس کی تفصیل گذشتہ مبحث میں ''حدود''کے بیان میں گذر چکی ہے۔

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لعن الله الخَمْرَ، وشاربَها، وساقيها، وبائعها، ومبتاعها، وعاصرها، ومُعتصرها، وحاملَها، والمحمولةَ إليه"

أقول: لما تعينت المصلحة في تحريم شيئ وإخماله، ونزل القضاء بذلك: وجب أن يُنهى عن كل ما يُنوّه أمرَه، ويروِّجه في الناس، ويحمِلُهم عليه، فإن ذلك مناقضة للمصلحة، ومناوَأَة بالشرع. وقد استفاض عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضى الله عنهم أحاديث كثيرة، من طرق لاتحصى وعباراتٍ مختلفة، فقال:

[الف] الخمر من هاتين الشجرتين: النخلةِ والعنبةِ.

[ب] وأجماب صلى الله عليه وسلم من سأل عن البِتْع والمِزْر وغيرِهما، فقال: "كل شرابٍ أسكر فهو حرام"

[ج] وقال عليه السلام: "كل مسكر خمر، وكل مسكر حرام"

[د] و"ما أسكر كثيره فقليله حرام"

[ه] و" ما أسكر منه الفَرَقَ فملءُ الكف منه حرام"

[و] وقال مَن شاهد نزولَ الآية: إنه قد نزل تحريم الخمر، وهي من خمسة أشياء: العنب، والتمر، والحنطة، والشعير، والعسل: والخمر ماخامر العقل.

[ز] وقال: لقد حرمت الخمر حين حرمت، وما نجد خَمْرَ الأعنابِ إلا قليلا، وعامةُ خَمْرِنا البُسر والتمر. [ح] وكَسَرُوا دِنَانَ الفضيخ حين نزلت.

وهو الذي يقتضيه قوانين التشريع، فإنه لامعنى لخصوصية العنب، وإنما المؤثر في التحريم: كونه مُزيلا للعقل، يدعو قليله إلى كثيره، فيجب به القول، ولا يجوز لأحد اليوم أن يذهب إلى تحليل ما اتُّخِذَ من غير العنب، واستعملَ أقلَ من حد الإسكار.

نعم كان ناس من الصحابة والتابعين لم يبلغهم الحديث في أول الأمر فكانوا معذورين، ولما استفاض الحديث: "ليشر بنَّ ناسٌ من أمتى التحمر، يسمونها بغير اسمها" لم يبق عذر! أعاذنا الله تعالى والمسلمين من ذلك.

لغات: ناو اه: وتمنی کرنا .....قبوله: وقال من شاهد إلى اوراس نے کہا جس نے آیت کانزول و یکھا ہے یعنی (ر)
اور (ز) سحابہ کے اقوال ہیں .....قبوله: وهو الذی إلى ترجمہ: اور یہی وہ بات ہے جس کوقانون سازی کے قواعد چاہتے ہیں۔ پس بیشک شان میہ ہے کہ کوئی وجہ نہیں انگور کی تخصیص کی۔ اور تحریم ہیں موثر یعنی علت اس کا ایساعقل کوزائل کرنے والا ہونا ہے جس کا تصور ااس کے زیادہ کی وعوت ویتا ہے۔ پس واجب ہاس کا قائل ہونا۔ اور آج کسی کے لئے بھی جائز نہیں کہ وہ اس شراب کی تحلیل کی طرف جائے جوانگور کے علاوہ سے بنائی گئی ہے۔ اور استعمال کرے وہ نشہ کرنے کی حدے کم تر کہ وہ اس قبوله: و الا کو ابعة النهاد : اس کا ظہور چوتھائی دن کے ظہور کی طرح نہیں ، بلکہ اس سے بھی زیادہ واضح ہے۔ چوتھائی دن چاشت کا وقت ہے ، اس وقت دن جتناروش ہوتا ہے ، اس سے بھی زیادہ واضح ۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

#### شراب کوسر کہ بنانے کی ممانعت کی وجہ

حدیث (۱) — رسول الله ﷺ کے شراب کے بارے میں دریافت کیا گیا کہ اس کا سرکہ بنانا جائز ہے یانہیں؟ آپ نے فرمایا: 'دنہیں'' (مشکوۃ حدیث ۳۱۴۳)

حدیث (۲) — حضرت طارق بن سُویدرضی الله عنه نے شراب کے بارے میں دریافت کیا؟ آپ نے ان کومنع کیا۔انھوں نے عرض کیا: میں اس کو دواء کے لئے بنا تا ہوں؟ آپ نے فرمایا: ''وہ دوانہیں، بیاری ہے!''(مشکلوۃ حدیث کیا۔انھوں نے عرض کیا: میں ہے۔مسکلہ شراب کوسر کہ بنانے کا ہے۔اور بیحدیث شراب بنانے کے بارے میں ہے۔جس کی بالا تفاق اجازت نہیں۔

تشری اوگ شراب کے دلدادہ تھے۔ شراب پینے کے لئے طرح طرح کے حیلے تلاش کرتے تھے۔ پس تحریم خمری مصلحت ای وقت جمیل پذریہ وعلی ہے جب ہر حال میں شراب کی ممانعت کردی جائے۔ کسی جائز مقصد سے بھی گھر میں شراب دکھنے کی اجازت نددی جائے۔ تا کہ سی کے لئے عذر باقی رہے نہ بہانہ! یعنی سرکہ بنانے کی ممانعت سد ڈرائع کے طور پر ہے۔

فا کدہ: بیمسلدائمہ میں مختلف فیہ ہے: امام احمد رحمہ اللہ کے نزدیک شراب کوسر کہ بنانا جائز نہیں۔اگر بنائے گا تو سر کہ حرام ہوگا۔امام مالک رحمہ اللہ کے نزدیک سر کہ بنانا تو جائز نہیں ۔لیکن اگر بنائے گا تو اس کا استعال درست ہوگا۔امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک شراب میں نمک وغیرہ ڈال کرسر کہ بنانا جائز نہیں،البتہ جگہ بدل دے،مثلاً دھوپ میں رکھ دے اور سرکہ بن جائے تو اس کا استعال درست ہے۔اور امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک مطلقاً سرکہ بنانا جائز ہے۔ان کے نزدیک میں ممانعت ایک وقت مصلحت تھی۔جس وقت شراب حرام کی گئی تھی اس وقت کسی بھی صلحت سے شراب رکھنے کی اجازت دی جاتی تو شراب زندگیوں سے دور نہ ہوتی۔اور اس کی نظیر: شراب کے برتنوں کی ممانعت ہے جو بعد میں اٹھادی گئی تھی (مشکوہ

عدیث ۳۲۹) اورامام ابوصنیفه رحمه الله کی دلیل حدیث حیث خلکم خلُ خموسکم، اور حضرت علی، حضرت ابوالدرداء، حضرت عمر بن عبدالعزیز اور حضرت عطاء بن الی رباح وغیر ہم کے فتاوی ہیں۔ تفصیل اعلاء السنن (۲۱:۱۸) میں ہے۔

### مختلف میوے ملا کرنبیز بنانے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — رسول الله مِسَالِهُ مَا اللهِ مِسَالِهُ مَا اللهِ مِسَالِهُ مَا اللهِ مِسَالِهُ مَا اللهِ مِسَالِهُ مَا رنگ دار تھجور (جو پکنے کے قریب ہوتی ہے )اور تازہ پکی ہوئی تھجوریں ملا کر نبیذ بنانے کی ممانعت فرمائی۔اورارشادفر مایا: اِنْتَهَدُّوْا کلَّ واحدِ علی جِدَةِ: ہرایک کی الگ الگ نبیذ بناؤ (مشکوۃ حدیث ۳۲۴)

تشری نبیذ کے معنی ہیں: پانی میں کوئی میوہ وغیرہ ڈال کرچھوڑ دینا، یہاں تک کہ پانی میں مٹھاس پیدا ہوجائے۔
نی ﷺ کے زمانہ میں میوے پانی میں بھگوئے جاتے تھے۔ جب وہ گل جاتے اور پانی شیریں ہوجا تا تو استعال کیا جاتا
تھا۔ اور بیہ بالا تفاق جائز ہے۔ گراس میں احتیاط ضروری ہے۔ کیونکہ نبیذ میں جب جوش آئے گاشراب بن جائے گ۔
ای لئے بند مسامات والے برتنوں میں نبیذ بنانے کی ممانعت کی ، اور چرٹ کے مشکیزوں میں بنانے کی ہدایت فرمائی ای لئے بند مسامات والے برتنوں میں مسامات ہوتے ہیں ، اس لئے جلدی جوش پیدا نہیں ہوتا۔ اور اگر پیدا ہوتو مشکیزہ مشکوۃ حدیث بیدا نہیں ہوتا۔ اور اگر پیدا ہوتو مشکیزہ بھولے گا ، اور پت چل جائے گا۔ ای طرح مختلف میوں کو ملا کر نبیذ بنانے کی ممانعت بھی احتیاطاً ہے۔ شاہ صاحب قدس مرہ فرماتے ہیں:

جب نبیذ شراب کے مرحلہ میں داخل ہوتی ہے تواس میں جوش آتا ہے، اور اس کا مزوہدل جاتا ہے بعنی نبیز کھٹی ہوجاتی ہے۔ اور جب دوختلف میوے ملائے جائیں گے توالیہ جلدی گل جائے گا، دوسرا دیر میں۔ اور جلدی گلنے والامیوہ جب نبیز کو شراب کے مرحلہ میں پہنچادے گا تواس کا پیتنہیں چلے گا۔ کیونکہ جوش آئے گانہ مزہ بدلے گا۔ پس پینے والا گمان کرے گا کہ ایک نبیز علحہ دہ نبیس آیا، حالانکہ وہ نشہ آور ہوچکی ہے۔ اس لئے ہرایک کی نبیز علحہ دہ علحہ دہ بنانے کی ہدایت فرمائی۔ اور اس کی نظیر: عقیقہ کی دو بکریاں ہیں۔ حدیث میں ہے کہ وہ مک افستان ہونی چاہئیں۔ یعنی دونوں کی عمریں کیساں ہوں۔ ورندایک کی بوٹیاں پک جائیں گی اور دوسرے کی سخت رہ جائیں گی۔

[١] وسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخمر يُتَّخَذُ خَلَّا؟ قال: " لا!" وقيل: إنما أَصْنَعها للدواء، فقال: " إنه ليس بدواء، ولكنه داءً!"

أقول: لما كان الناس مولعين، وكانوا يتحيَّلون لها حِيَلاً: لم تتم المصلحةُ إلا بالنهى عنها على كل حالٍ، لئلا يبقى عذر لأحد ولاحيلةٌ.

[٢] ونهى صلى الله عليه وسلم عن خليط التمر والبُسْر، وعن خليط الزبيب والتمر، وعن

خليط الزهو والرطب.

أقول: السر في ذلك: أن الإسكار يسرع إليه بسبب الخلط قبل أن يتغير طَعمُه، فيظن الشارب أنه ليس بمسكر، ويكون مسكرًا.

ترجمہ: (۱) جب لوگ دلدادہ بتھاوروہ شراب کے لئے مختلف حیلے کیا کرتے تھے تومصلحت تام نہیں ہوتی مگر ہر حال میں شراب سے رو کئے کے ذریعہ۔ تاکہ کسی کے لئے نہ کوئی عذر باتی رہے نہ حیلہ ۔ (۱) اس میں یعنی مختلف میوے ملاکر نبیذ بنانے کی ممانعت میں رازیہ ہے کہ نشہ پیدا کرنا تیزی سے جاتا ہے اس کی طرف ملانے کی وجہ ہے، اس سے پہلے کہ اس کا مزہ بدل جائے۔ پس پینے والا گمان کرتا ہے کہ وہ نشہ آ ور نہیں ،اور ہوتی ہے وہ نشہ آ ور۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

### تین سانس میں پینے کی حکمت

حدیث — حضرت انس رضی اللہ عند بیان کرتے ہیں کہ نبی صِلاَئِفَاؤِکِم پانی پیتے ہوئے تین مرتبہ سانس لیا کرتے تھے اور فرماتے که'' اس سے سیرانی خوب حاصل ہوتی ہے، بیصحت کے لئے زیادہ مفید ہے، اور بیرزیادہ خوشگوار ہے'' (مشکلوۃ حدیث ۴۲۲۳)

تشرت کی بین سانس میں پینے سے سیرانی زیادہ اس لئے حاصل ہوتی ہے کہ جب پانی معدہ میں تھوڑا تھوڑا پہنچا ہے ق طبیعت اس کوان اعضاء کی طرف سپلائی کرتی ہے جن کوتری کی حاجت ہوتی ہے۔اور رواں رواں سیراب ہوجاتا ہے۔ اور جب بہت سارا پانی اچا تک معدہ میں پہنچتا ہے تو طبیعت حیران ہوجاتی ہے کہ اس کو کہاں سپلائی کرے۔ چنانچہ پیٹ بوجھل ہوجاتا ہے اور سیرانی حاصل نہیں ہوتی۔

اورتین سانس میں پیناصحت کے لئے زیادہ مفیداس طرح ہے کہ:

ا ۔ باردمزاج آدمی: جب ایک دم اس کے معدہ پر پانی ڈالا جا تاہے تواس کو''سردی''ہوجاتی ہے۔ کیونکہ اس میں قوت مدافعت کمزور ہوتی ہے۔ وہ پانی کی بہت ساری مقدار کا مقابلہ نہیں کر سکتی، اور اس کو'' ٹھنڈ' لگ جاتی ہے۔ اس کے برخلاف اگر پانی بتدریج پہنچے تو قوت مدافعت کام کرتی ہے اور سردی نہیں ہوتی۔

۲ اورگرم مزاج آذمی: جب بیٹ میں یکبارگی پائی ڈالا جاتا ہے تو مزاج اور پانی میں مزاحمت ہوتی ہے۔اور شخندگ حاصل نہیں ہوتی ۔اور جب معدہ میں تھوڑا تھوڑا پانی ڈالا جاتا ہے تو اول اول مزاحمت ہوتی ہے، پھر برود جہ غالب آ جاتی ہے۔ جیسے آگ پر پانی ڈالا جاتا ہے تو شروع میں آگ اور پانی میں شکش ہوتی ہے۔ پھرآگ ہار مان لیتی ہے۔ رہی خوشگواری کی بات تو وہ ظاہر ہے۔اور تجربہ سے تعلق رکھتی ہے۔ سخت بیاس کی حالت میں تین سانس میں پانی پی

کردیکھیں۔اورایسی ہی حالت میں یکبارگی بی کربھی دیکھیں:فرق واضح ہوجائے گا۔

## مشکیزہ سے پینے کی ممانعت کی وجہ

حدیث(۱) — حضرت ابن عباس رضی الله عنه فرماتے ہیں که رسول الله مِتَلائِمَا اَللّٰهِ عَلَیْمُ نِے مَشکیز ہ کے منہ سے پانی پینے ہے منع کیا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۶۲۴)

حدیث (۲) — حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه فرماتے ہیں که رسول الله مَیالِانْهَا اَیَّمْ نے مشکیزوں کے منه موڑنے منع کیا ہے۔اوران کا موڑنا میہ ہے کہ ان کا سرپلٹا جائے ، پھران سے پیا جائے (مشکوۃ حدیث ۴۲۷۵)

تشری بین بانی جوش نے نگلے گا اور اس مندلگا کر پانی پینے میں چندنقصاً نات ہیں: ایک: پانی جوش سے نگلے گا اور اس کے حلق میں یکبارگی گرے گا۔ اس سے در دجگر پیدا ہوتا ہے۔ دوم: اس سے معدہ کو بھی ضرر پہنچتا ہے۔ سوم: پانی کے بہا وکس سے دغیرہ کا پینے نہیں چلتا۔ اور منقول ہے کہ ایک شخص نے مشکیزہ سے مندلگا کر پانی پیا تو سانپ اس کے پیٹ میں چلا گیا۔ چہارم: اس میں کپڑے بھیلئے کا اندیشہ ہے۔ پنجم: جب سب لوگ اس طرح مندلگا کر پیٹیں گے تو مشکیزہ کا مند بد بودار ہوجائے گا۔

[٣] وكان صلى الله عليه وسلم يتنفّس في الشراب ثلاثاً، ويقول: إنه أَرُوئ، وأَبْرَأ، وَأَمْرَأُ" أَقُول: ذلك: لأن المعدة إذا وصل إليها الماء قليلا قليلا صرفّته الطبيعة إلى ما يَهِمُها، وإذا هجم عليها الماء الكثير تحيَّرَتُ في تصريفه؛ والمبرودُ: إذا أُلقى على معدته الماء أصابته البرودة، لضعف قوته من مزاحمة القدر الكثير، بخلاف ما إذا تَدَرَّج، والمحرور: إذا أُلقى على معدته الماء دفعة حصلت بينهما المدافعة، ولم تتم البرودة؛ وإذا أُلقى شيئًا فشيئًا وقعت المزاحمة أولاً، ثم ترجحت البرودة.

[٤] ونهى صلى الله عليه وسلم عن الشرب من في السِّقَاءِ، وعن اخْتِنَاثِ الأسقية. أقول: وذلك: لأنه إذا تَنَى فَمَ القِربة، فشرب منه: فإن الماء يتدفق، ويَنْصَبُ في حلقه دفعةً، وهو يورث الكُبَادَ، ويضرُّ بالمعدة، ولا يتميز عنده في دفق الماء وانصبابه القَذَاةُ ونحوُها؛ ويُحكى أن إنسانا شرب من في السِّقاء فدخلت حية في جوفه.

 سارا پانی ا چانک پہنچتا ہے قوطبیعت جیران رہ جاتی ہے اس کی تدبیر کرنے میں ۔۔۔ اور (صحت کے لئے زیادہ مفیداس لئے ہے کہ) بارد مزاج: جب اس کے معدہ پر پانی ڈالا جاتا ہے تو اس کو برودت پہنچتی ہے، اس کی قوت کے کمزورہونے کی وجہ ہے، بہت ساری مقدار کا مقابلہ کرنے ہے، برخلاف اس صورت کے جب وہ بتدرت کی پہنچ ۔۔۔ اور حار مزاج آدمی: جب اس کے معدہ پر پانی کیبارگی ڈالا جاتا ہے تو دونوں (معدہ اور پانی) کے در میان مزاحت پیدا ہوتی ہے اور مختدک حاصل نہیں ہوتی ۔ اور جب تھوڑ اٹھوڑ اڈالا جاتا ہے تو اولاً مزاحمت ہوتی ہے۔ پھر برودت غالب آجاتی ہے (اور مقصد حاصل ہوجاتا ہے)

(۴) اوروہ بات یعنی ممانعت اس لئے ہے کہ جب اس نے مشکیزہ کا منہ موڑا، پس اس سے پیاتو بیشک پانی جوش سے نکلے گا۔اوراس کے حلق میں یکبارگی او پر سے گرے گا۔اوروہ در دجگر پیدا کرتا ہے۔اور معدہ کوضرر پہنچا تا ہے۔اور نہیں جدا ہوگا اس کے نزدیک پانی کے جوش مارنے اوراس کے اوپر سے گرنے میں تنکا اوراس کا مانند۔اورنقل کیا گیا کہ ایک شخص نے مشکیزہ کے منہ سے پیاتو سانپ (کابچہ) اس کے پیٹ میں چلا گیا۔

☆ ☆ ☆

## کھڑے کھڑے پینا شائشگی کےخلاف ہے

حدیث() — حضرت انس رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ نبی صِّلاَئِیَا کِیْمُ نے اس بات کی مما نعت کی کہ آ دمی کھڑے کھڑے بیئے (مشکلوۃ حدیث ۲۲۲۹)

حدیث(۲) — حضرت عبداللہ بن عُمر ورضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول الله مِنَّالِیْمَائِیمَا کُوکھڑے اور بیٹھے بیتے ہوئے دیکھا ہے(مشکلوۃ حدیث ۴۲۷۶)

تشری کی کھڑے کھڑے چینے کی ممانعت ارشادی (بھلائی کی راہ نمائی) اورشائستہ بنانے کے لئے ہے۔ کیونکہ بیٹھ کر پینا عمدہ ہیئت ہے۔اس میں دلجمعی اورسیرانی بھی زیادہ ہوتی ہے۔اورطبیعت کو پانی اس کے کل میں خرچ کرنے کا بھی موقع خوب ملتاہے۔اورآ پڑکا بھی کھڑے ہوکر پینا بیانِ جواز کے لئے تھا۔

### دایاں پھردایاں: جھگڑانمٹانے کے لئے ہے

حدیث — ایک بارنبی کریم مِنالِغَهَ اِیک کی خدمت میں دودھ پیش کیا گیا۔ آپ نے نوش فر مایا۔ اس وقت آپ کی دائیں جانب ایک بدوی اور بائیں جانب حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ بیٹھے تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: باقی ابو بکر کودیں۔ آپ نے بدوی کودیا اور فر مایا: '' دایاں پھر دایاں!'' (مشکوۃ حدیث ۳۲۷۳)

تشری نیضابطہ منازعت ختم کرنے کے لئے ہے۔ کیونکہ اگرافضل کی تقدیم کا ضابطہ بنایا جائے گا تو بھی لوگوں کے درمیان کسی کی فضیلت مسلم نہیں ہوگی۔اور بھی فضیلت مسلم ہونے کے باوجود دوسرے کی تقدیم ہے دل تنگی پیدا ہوگی۔

### برتن میں سانس لینے کی ممانعت کی وجہ

حدیث — حضرت ابن عباس رضی اللّه عنه بیان کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے اس بات ہے منع کیا کہ (پانی وغیرہ پیتے ہوئے) برتن میں سانس لیا جائے۔ یا برتن میں پھون کا جائے (مشکوۃ حدیث ۲۷۷۲) پیتے ہوئے) برتن میں سانس لیا جائے۔ یا برتن میں پھون کا جائے (مشکوۃ حدیث ۲۷۷۲) تشرق : دونوں باتوں کی ممانعت اس اندیشہ ہے ہے کہ منہ یا ناک ہے پانی وغیرہ میں کوئی ایسی چیز گرجائے جوخود اس کونا گوار ہو،اور بدنماشکل بیدا ہو۔

### پینے سے پہلے شمیہ اور بعد میں حمد کی وجہ

حدیث – نبی ﷺ کی الله ایک نفر مایا:''جبتم پیوتوالله کانام لو،اورجب پی چکوتوالله کی تعریف کرو'' (مشکوة حدیث ۴۲۷۸) تشریخ:اس کی وجدو ہی ہے جو کھانے ہے پہلے تسمیداور کھانے کے بعد حمد کی ہے، جو پہلے بیان ہو چکی ہے۔

[٥] ونهى صلى الله عليه وسلم أن يشرب الرجل قائما؛ ورُوى أنه عليه السلام شرب قائما. أقول: هذا النهى نهى إرشاد وتأديب، فإن الشرب قاعدًا من الهيئات الفاضلة، وأقربُ لِجُمُوْم النَّفَسِ والرَّى، وأن تَصْرِفَ الطبيعةُ الماءَ في محله؛ أما الفعل فلبيان الجواز.

[٦] وقال عليه السلام: "الأيمنُ فالأيمنُ"

أقول: أراد بذلك قطع المنازعة، فإنه لو كانت السنة تقديم الأفضل، ربما لم يكن الفضلُ مسلّما بينهم، وربما يجدون في أنفسهم من تقديم غيرهم حاجةً.

[٧] ونهى صلى الله عليه وسلم أن يُتنَفَّسَ في الإناء، أو يُنفخَ فيه.

أقول: ذلك: لئلا يقع في الماء من فمه أو أنفه ما يكرهه، فيحدث هيئة منكرة.

[٨] قال صلى الله عليه وسلم: " سَمُّوا إذا أنتم شربتم، واحْمَدُوا إذا رفعتم" قد مر سره.

لغات: جَمَّ (ن) جُمُوْمًا: اکشاہونا۔ اور نَفَس (فاء کے زبر کے ساتھ) سانس۔ جموم النفَس: سانس کا اکشاہونا یعنی سکون واطمینان اور دل جمعی حاصل ہونا ....قوله: وربما یجدون إلخ کے آخر میں حاجة ہے۔ غالب بیہ کہ بید سبقت قلم ہے۔ زیادہ بہتر حَرِّجًا ہے ای کو پیش نظرر کھ کرشرح کی گئی ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

#### باب\_\_\_\_

### لباس، زینت، ظروف اوران کے مانند چیزیں

اس مبحث كشروع مين بيعبارت آئى به: اتفقوا على مواعاة آدابٍ فى مطعمهم ومشوبهم، وملبسهم، وملبسهم، وقيامهم وقعودهم، وغير ذلك من الهيئات والأحوال اس عبارت مين اشاره به كداس مبحث كه بنيادى الواب عيارين بهلاباب الأطعمة والأشوبة تها، جوتمام جوا درميان مين آداب الطعام اور المسكوات كعناوين ناشر في رفعائ تقيم، جومناسب نبين تقي اس كي مطابقت مين ان كوحذف كرديا به دوسرا باب لباس سنعلق برفهائ تقيم، جومناسب نبين تقيداس كي ساتهوزينت، ظروف، سواري، مكان، معالجي، منتر، اور ذرائع بيش بني: مثلق به سناه صاحب رحمه الله في لباس كي ساتهوزينت، ظروف، سواري، مكان، معالجي، منتر، اور ذرائع بيش بني: شكون اورخواب وغيره كوجهي ملايا به سب كابيان اي باب مين به يهرقيام وتعود يعن صحبت ورفافت كي داب كابيان به اور آخر مين (كيمن مين ونفود عن موادي مين به ماته ورفافت كي داب كابيان به ماته ورفافت كي داب كابيان به مين به ماته ورفافت كي الميان ونفود المون ونفود المون ونفود المين ونفود ونفود المين ونفود ونفود المين ونفود ونفو

نبی کریم میلانتیائی نظر نے مجمیوں کی عادات واطوار پرنظر ڈالی،اوران کی عیش کوشی اورلذات ِ دنیا میں سرشاری دیکھی، توجو

با تیں خرابیوں کی جڑ بنیا دنظر آئیں ان کوقطعی حرام کر دیا۔اور جو چیزیں ان ہے کم درجہ کی تھیں ان کومکر وہ قرار دیا۔ کیونکہ نبی

میلانتیائی کی نہیں جڑ بنیا دنظر آئیں ان کوقطعی حرام کر دیا۔اور دنیا طبی میں انہا ک کا ذریعہ ہیں،اس لئے ان کا قلع قمع کر دیا۔

خرابی پیدا کرنے والی ہڑی چیزیں آٹھ ہیں: ا۔ متکبرانہ لباس ۲۔خوش حالی والے یعنی بڑے زیورات سا۔ بالوں

کے ذریعہ آرائش سے کہ کیڑوں وغیرہ میں تصویریں ۵۔ دل بہلانے والی چیزیں ۲۔مواریوں کا ٹھاٹھ کے سونے

چاندی کے برتن ۸۔ عالی شان مکانات اوران کی آرائش۔ باب کے شروع میں انہی امور ثمانیہ سے بحث ہے۔ پھر

معالجی منتر اور پیش بینی کے ذرائع کی بحث ہے۔

## خرابی پیدا کرنے والی بڑی چیزیں

### ا — متكبرانه لباس

عجمیوں کی توجہ زیادہ تر لباس پرمرکوز رہتی تھی۔وہ ان کے فخر وغرور کا بڑا ذریعہ تھا۔اس لئے اس پر تین جہتوں سے کلام کیا جاتا ہے:

موجبِزینت بھی ہے'اور کپڑالٹکانے میں بیدونوں مقصد نہیں پائے جاتے۔زینت بس اتنی مقدار میں ہے جو بدن کے برابر ہو۔زیادہ سے اظہار دولتمندی اور فخر وغرور مقصود ہوتا ہے۔اس لئے اس کی ممانعت کی۔ درج ذیل روایات اس سلسلہ میں وارد ہوئی ہیں:

ا – رسول الله سَلِمَانِيَّةَ عَلِمْ نِے فرمایا:''الله تعالی قیامت کے دن اس شخص کی طرف نظر نہیں فرمائیں گے جواپی کنگی متکبرانہ گھسیٹتا ہے''(مشکوۃ حدیث ۱۳۳۱)

۲ – رسول الله میلانیماً این می می از در مومن کی گنگی اس کی آدهی پیند لی تک دننی جائے ۔ اور اس کنگی میں بھی کچھ گناہ ہیں جونصف ساق اور مخنوں کے درمیان ہو، اور جواس سے نیچے ہووہ دوزخ میں ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۳۳)

۳ — رسول الله مِثَلِنْ مَثِلِنَّ مَثِلِي مِنْ مِنْ مِنْ اللهِ مِثْلِنَّ مِنْ اللهِ مِثْلِمِ اللهُ مَثْلِمِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُو

كهلاتا موجاً تزم درج ذيل روايات اسلىلىكى بين:

ا۔ رسول اللہ صَلاَیْمَائِیْمِیْ اِنْ اِنْ مِلِیْ اِنْ اِنْ مِیں نے دنیا میں رہے ہیںا وہ آخرت میں اس کونہیں پہنےگا' (مقلوۃ حدیث ۴۳۱۶) اوراس کی وجہ حدود کے باب میں شراب کے بیان میں گذر چکی ہے۔ وہاں بیحدیث آئی ہے کہ جود نیا میں شراب پیتا ہے وہ آخرت میں اس کونہیں پہنے گا۔اُس کی اور اِس کی وجہ ایک ہے۔اور مختلف روایات میں قسی پڑے،سرخ سکے اوراُرغوانی لباس کی ممانعت آئی ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ (۲۲۱:۲)

۲- حضرت عمررضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلافی کے ریشم پہننے کی ممانعت کی ،گر دو، تین یا چارانگشت کا استثنافر مایا (مشکوۃ حدیث ۴۳۲۸) اوراتنی مقدار دووجہ ہے جائز ہے: ایک: اس وجہ ہے کہ اتنی مقدار لباس کے دائرہ میں نہیں آتی ۔ اس کو پہناوانہیں کہتے۔ دوم: اتنی مقدار کی بھی ضرورت پیش آتی ہے یعنی کرتے وغیرہ میں گوٹ لگانے کے لئے حاجت ہوتی ہے (اورایک تیسری وجہ یہ بھی بیان کی گئی ہے کہ اتنی مقدار جنت کے ریشم کے نمونداور یادگار کے طور پر جائزر کھی گئی ہے۔ اورسونے جائزی میں جائزرگھی گئی ہے۔ اورسونے جائزی میں جائدی میں جائدی کی تھوڑی مقداراتی مقصدہ جائزہے)

سے حضرت زبیر بن العوام اور حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی الله عنهما کوخارش ہوگئ تھی ، چنانچدان کو نبی مِنالِقَالَیَا ﷺ نے رہیم پہننے کی اجازت دی (مشکوۃ حدیث ۴۳۲۹) کیونکہ اس صورت میں عیش کوشی مقصور نہیں تھی۔ بلکہ شفاطلبی پیش نظرتھی۔ تبیسری جہت :مست کرنے والا زکلین کپڑا جس سے تکبر اور نمائش حاصل ہوممنوع ہے۔ نبی مِنالِقَالِیَا ﷺ نے زعفرانی کپڑے کی ممانعت فرمائی ، اور زرد کپڑوں کے بارے میں فرمایا: ''بید کفار کے کپڑے ہیں پس ان کو نہ پہنو' (مشکوۃ حدیث کپڑے کی ممانعت فرمائی ، اور زرد کپڑوں کی خوشہو: ایسی خوشہو: ایسی خوشہو: ایسی خوشہو: ایسی خوشہو: ایسی خوشہو: اور عور تول کی خوشہو:

ایبارنگ ہے جس میں (پھیلنے والی) خوشبونہ ہو' (مشکوۃ حدیث ۴۳۵۴) جب مردوں کی خوشبو میں رنگ ممنوع ہے تو کپڑوں میں اس کی اجازت کیسے ہوسکتی ہے؟!

سوال: تین حدیثوں سے سادگی اور خستہ حالی کی محبوبیت معلوم ہوتی ہے۔ اور دوسری تین حدیثوں سے مجمل اور زیبائش کی پہندید گی مترشح ہوتی ہے، پس اس تعارض کاحل کیا ہے؟

پہلی تین حدیثیں: (۱) رسول اللہ طِلائِیَا اِللهِ طِلائِیَا اِللهِ طِلائِیَا اِللهِ طِلائِیَا اِللهِ طِلائِیَا اللهِ طِلائِیَا اللهِ طِلائِیَا اللهِ طِلائِیَا اللهِ طِلائِیَا اِللهِ طِلائِیَا اِللهِ طِلائِیَا اِللهِ طِلائِیَا اِللهِ طِلائِیَا اِللهِ طِلائِیَا اللهِ طِلائِی اللهِ ا

دوسری تین حدیثیں:(۱) رسول الله میلانی آیا نے فرمایا: 'بینک الله تعالیٰ بیند کرتے ہیں کہ وہ اپنے بندے پراپی نعمت کا اثر دیکھیں' (مشکوۃ حدیث ۲۳۵۰)(۲) اور رسول الله میلانی آبی نے ایک شخص کو پراگندہ بال دیکھا تو فرمایا: 'کیا اس آدی کے پاک تھی نہیں جس سے وہ اپنے بال ٹھیک کرے؟! 'اور ایک اور ٹھیا جس کے پارٹ ھیا تو فرمایا: 'کیا اس آدی کی خدمت میں اس میں ماتا جس سے وہ اپنے کیٹرے دھوئے؟! (مشکوۃ حدیث ۳۳۵۱)(۳) اور ایک صحابی آپ کی خدمت میں بہتے مولی کیٹرے بہن کر آئے۔ آپ نے دریا فت کیا: کیا تمہارے پاس مال ہے؟ انھوں نے اثبات میں جو اب دیا۔ آپ نے دریا فت کیا: کیا تمہارے پاس مال ہے؟ انھوں نے اثبات میں جو اب دیا۔ آپ نے دریا فت کیا: کیا تمہارے پاس مال ہے؟ انھوں نے اثبات میں جو اب دیا۔ آپ نے دریا فت کیا: تمہارے پاس کونسامال ہے؟ انھوں نے کہا: مجھے الله تعالیٰ نے ہر تم کا مال دیا ہے: اونٹ بھی، بحریاں بھی، گوڑے اور غلام بھی! آپ نے فرمایا: '' جب الله نے تم کو مال دیا ہے تو الله تعالیٰ کی نعمت اور اعز از کا اثر تم پر نظر آنا عائے!'' (مشکلوۃ حدیث ۱۳۵۳) ان حدیثوں سے تجل وزینت کی بندیدگی معلوم ہوتی ہے۔

جواب : بیہاں دو چیزیں ہیں۔ جوحقیقت میں مختلف ہیں۔ اور وہ ندکورہ دونوں قتم کی حدیثوں کا مصداق ہیں۔ اس
کے ان میں کچھا ختلاف نہیں۔ مگروہ دونوں چیزیں بھی سرسری نظر میں مشتبہ ہوجاتی ہیں۔ یعنی دونوں کیساں نظر آتی ہیں۔
اس لئے اشکال ہوتا ہے۔ ان دونوں چیزوں میں سے ایک مطلوب ہے اور دوسری مذموم ۔ پہلی قتم کی حدیثوں کا مصداق
مذموم چیزیں ہیں۔ اور دوسری قتم کی حدیثوں کا مصداق مطلوب چیزیں ہیں۔

مطلوب: چار ہاتیں ہیں: (۱) بخیلی سے بچاجائے۔ جب اللہ تعالیٰ نے گنجائش دی ہوتو گنجوی نہ کی جائے۔البتہ لوگوں کے طبقات کے اعتبار سے بخیلی میں اختلاف ہوتا ہے۔ایک چیز جو بادشا ہوں کے قق میں بخیلی تصور کی جاتی ہے بہھی وہ چیز فقیر کے حق میں فضول خرجی مجھی جاتی ہے۔اس لئے بخیلی کی تعیین کرتے وقت لوگوں کے طبقات کا خیال رکھا جائے(۲)

اله اس سوال كاجواب رحمة الله (٢٣٣٠) ميس بهي باس كوبهي و كيوليا جائة ا

بادید نشینوں اور جانوروں جیسی زندگی گذارنے والوں کی عادتیں اختیار نہ کی جائیں (۳) نظافت و پا کیزگی کا خیال رکھا جائے (۴)اور بہترین عادتیں اختیار کی جائیں۔

اور مذموم: با تیں بھی چار ہیں:(۱) تکلفات اورنمائش میں دورتک جانا(۲)لباس کے ذریعہ ایک دوسرے پر بڑائی جتانا (۳)غریبوں کی دل شکنی کرنا(۴) تکبر کا دل میں پنہاں ہونااورلوگوں کوحقیر وکم ترسمجھنا۔

اور مذکورہ احادیث کے الفاظ میں ان مطلوب و مذموم باتوں کی طرف اشارہ ہے، جوغور کرنے والے پر پوشیدہ نہیں۔ مثلاً ثوب شہرہ میں جذبہ نمائش کی طرف،اور و مسِنحة اور شَعِث میں ترک نظافت کی طرف،اور إذا آتاك الله مالاً میں بخیلی نہ کرنے کی طرف اشارہ ہے۔

اور ثواب کی علت: دو ہاتیں ہیں: ایک: لوگوں کو تقیر نہ مجھنا۔ دوم: فخر وغرور سے بچنا۔ اگرید دو ہاتیں حاصل ہوں تو ہر جائز لباس باعث اجر ہے،اگر اس پراللہ کی حمد کی جائے اور شکر بجالا یا جائے ۔ جیسا کہ نبی مِلاَئِقَوَدِیم میں سنت ہے:

حدیث — نبی طلان کی آئے گئے جب کوئی نیا کیڑا پہنتے تواس کا نام لیتے۔ مثلاً: یہ گیڑی، یہ گرتا، یہ چادر، پھر فرمائے: ''اے اللہ! آپ کے لئے حمد ہے جیسا کہ آپ نے مجھے یہ کیڑا پہنایا۔ میں آپ سے اس کی بھلائی مانگتا ہوں، اور جس کام کے لئے وہ بنایا گیا ہاں وہ بنایا گیا ہاں گی برائی سے، اور جس کام کے لئے وہ بنایا گیا ہاں وہ بنایا گیا ہاں کی برائی سے، اور جس کام کے لئے وہ بنایا گیا ہاں کی برائی سے، اور جس کام کے لئے وہ بنایا گیا ہاں کی برائی سے، اور جس کام کے لئے وہ بنایا گیا ہاں کی برائی سے، اور جس کام کے لئے وہ بنایا گیا ہاں کی برائی سے، اور جس کام کے لئے وہ بنایا گیا ہاں مبحث کے باب اول میں گذر چکا ہے۔ یعنی شریعت نے مشاغل دنیا کے ساتھ ایسے اذکار متعین کئے ہیں جو منعم تھی کی یا دتازہ کریں اور ذہن کو بارگا وعالی کی طرف پھیریں۔

#### ﴿ اللباس، والزينة، والأواني ونحوُها ﴾

اعلم :أن النبيَّ صلى الله عليه وسلم نظر إلى عادات العجم، وتعمقاتهم في الاطمئنان بلذَّات الدنيا، فحرَّم رء وسها وأصولها، وكرَّه مادون ذلك، لأنه عَلِمَ أن ذلك مُفْضِ إلى نسيان الدار الآخرة، مستلزمٌ للإكثار من طلب الدنيا.

فمن تلك الرء وس: اللباس الفاخر : فإن ذلك أكبرُ همهم، وأعظم فخرهم، والبحثُ عنه من وجوه:

منها: الإسبال في القُمُص والسراويلات: فإنه لايُقصد بذلك السترُ والتجمُّلُ اللذَين هما المقصودانِ في اللباس، وإنما يُقصد به الفخرُ، وإراء أُه الغِني، ونحوُ ذلك؛ والتجمُّلُ ليس إلا في القدر الذي يُساوى البدنَ.

قال صلى الله عليه وسلم: " لاينظر الله يوم القيامة إلى من جَرَّ إِزَارَه بَطَرًّا" وقال صلى الله



عليه وسلم: "إِزْرَةُ المؤمنِ إلى أنصاف ساقيه؛ لا جُناح عليه فيما بينه وبين الكعبين؛ وما أسفل من ذلك ففي النار"

ومنها: الجنس المستغربُ الناعم من الثياب: قال صلى الله عليه وسلم: "من لبس الحرير في الدنيا لم يَلْبَسه يوم القيامة" وسِرُّه مثلُ ما ذكرنا في الخمر. ونهى صلى الله عليه وسلم عن لبس الحرير والديباج، وعن لبس القسِّيّ، والْمَيَاثِر، والأُرْجُوَان. ورخَّص في موضع إصبعين أوثلاث: لأنه ليس من باب اللباس، وربما تقع الحاجة إلى ذلك. ورخَّص للزبير وعبد الرحمن بن عوف في لبس الحرير لحِكَّة بهما: لأنه لم يُقصد حينئذ به الإرفاه، وإنما قصد الاستشفاءُ.

ومنها: الثوب المصبوغ بلون مطرب: يحصل به الفخر والمُرَاءَ اهُ؛ فنهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن المعصفر والمُزَعْفر، قال: "إن هذه من ثياب أهل النار" وقال صلى الله عليه وسلم: " ألا طِيْبُ الرجال: ريح لالون له، وطيب النساء: لون لاريح له"

ولا اختلاف بين قوله صلى الله عليه وسلم: "إن البَذَاذَة من الإيمان" وقال عليه السلام: "من لبس ثوب شُهرة في الدنيا ألبسه الله ثوب مَذَلَة يوم القيامة" وقال صلى الله عليه وسلم: "من ترك لبس ثوب جمال تواضعًا كساه الله حُلَّة الكرامة" وبين قوله صلى الله عليه وسلم: "إن الله يحب أن يَرى أثر نعمته على عبده" ورأى رجلاً شَعِثًا، فقال: "ماكان يجد هذا ما يُسِكِّنُ به رأسه" ورأى رجلاً عليه ثياب وَسِخَة، فقال: "ماكان يجد هذا ما يغسل به ثوبه" وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا آتاك الله مالاً فَلْتُر نعمة الله وكرامتُه عليك":

لأن هنالك شيئين مختلفين في الحقيقة، قد يشتبِهان بادى الرأى: أحدهما مطلوب، والآخر مذموم:

فالمطلوب: تركُ الشح: ويختلف باختلافِ طبقاتِ الناس، فالذي هو في الملوك شُخِّ ربما يكون إسرافًا في حق الفقير؛ وتركُ عاداتِ البدو، واللاحقين بالبهائم؛ واختيارُ النظافة، ومحاسن العادات.

والمذموم: الإمعان في التكلف والمُراء اق، والتفاخرُ بالثياب، وكسرُ قلوبِ الفقراء، ونحوُ ذلك. وفي ألفاظ الحديث إشارات إلى هذه المعانى، كمالا يخفى على المتأمل؛ ومناط الأجر: ردع النفس عن اتباع داعية الغَمْطِ والفخر.

وكان صلى الله عليه وسلم إذا استجدَّ ثوبًا سماه باسمه: عمامة أو قميصًا أو رداءً، ثم

يقول:" اللهم لك الحمد كما كسوتنيه، أسألك خيره وخيرً ما صنع له، وأعوذ بك من شره وشرما صنع له" وقد مر سره من قبل.

پی مطلوب: (۱) بخیلی چھوڑنا ہے۔ اور بخیلی مختلف ہوتی ہے لوگوں کے طبقات کے اختلاف سے۔ پس وہ چیز جو کہ وہ بادشاہوں میں بخیلی ہے بھی فقیر کے حق میں فضول خرچی ہوتی ہے (۲) اور بادیشینوں اور چوپایوں کے ساتھ ملنے والوں کی عادتیں چھوڑنا ہے (۲۰۳۳) اور نظافت اور بہترین عادتیں اختیار کرنا ہے ۔ اور مذموم: (۱) تکلف اور نمائش میں گہرائی میں اترنا ہے (۲) اور کیڑوں کے ذریعہ ایک دوسرے پر بڑائی جتانا ہے (۳) اور غریبوں کی دل شکنی ہے (۴) اور اس کے مانند ۔ اور حدیث کے الفاظ میں ان باتوں کی طرف اشارہ ہے۔ جبیبا کہ خور کرنے والے پر پوشیدہ نہیں۔ اور ثواب کی علت: حقیر سمجھنے اور فخر کے جذبہ کی پیروی کرنے سے نفس کورو کنا ہے۔

لغات: مُستلزم: اسْتَلْزُمَ الشيئ بمقتضى مونا، لازم اورضرورى مجھنا .....الىفاخىر: فىخو الوجل: نازكرنا، تكبر كرنا ..... السمستغرب: استغربَ الشيئ تعجب كى نگاه سے ديكھنا .....القَسِّى:مصريا شام كابنا ہوا پھولدار كپڑا جس بيس ريشم ہوتا تھا۔ الميشرة: ريشم كا گدايا تكية جس پر جيھا جاتا تھا ( بخارى كتاب اللباس، باب ٢٨)

#### ۲ \_ سونے کا برداز پور

خوابی پیداکرنے والی ایک بڑی چیز بحورتوں کا سونے کا بڑا زیور ہے۔ اور اس سلسلہ میں بنیادی باتیں دوہیں:

ہم کی بات: سونا ہی وہ چیز ہے جس کے ذریعہ مجمی مقابلہ میں اپنی برتری ثابت کیا کرتے تھے (لوگ فخر ہے کہا کرتے تھے: میری بیوی کے پاس اتنا سونا ہے۔ میں نے اپنی بٹی گوجیز میں اتنا سونا دیا۔ میں نے بہو پر اتنا سونا چڑھایا) اور سونے کے ذریعہ آرائش کا رواج دنیا طبی میں انہاک تک پہنچانے والا ہے (کیونکہ آسودہ حال ہی سونے سے کھیلتے ہیں۔ اور مالداری کے لئے رات دن محنت کرنی پڑتی ہے۔ آدی کا موں میں تھک کر چور ہوجا تا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ رہتی مالداری کے لئے رات دن محنت کرنی پڑتی ہے۔ آدی کا مول میں تھک کر پور ہوجا تا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ رہتی ہوئی آری کی تیاری کرسکتا ہے۔ بلکہ بھی کردنی ناکردنی بھی کرنی پڑتی ہے) اور چاندی کا بی حال نہیں۔ اس لئے نبی طالقا آجازت نہیں دی۔ اور عورتوں کے لئے بھی مرقہ حالی اور آسودگی والا بڑاز یور ممنوع قرار دیا) البت عورتوں کو چاندی کی مطلقاً اجازت نہیں دی ۔ اور مردوں کو چاندی کو لازم پکڑو، پس اس سے کھیاو!'' یعنی وہ بیویوں کو پہنا وَ (بید حدیث تفصیل سے آگے آر بی ہے۔ اور مردوں کو چاندی کی ساڑھے چار گرام تک انگوشی بنانے کی اجازت دی)

دوسری بات:عورتیں آ رائش کی زیادہ مختاج ہیں، تا کہ ان کے شوہر ان میں رغبت کریں۔ چنانچہ عرب وعجم سبھی کا طریقہ ہے کہ عورتیں مردوں سے زیادہ آ رائش کرتی ہیں۔ پس ضروری ہے کہ عورتوں کو مردوں سے زیادہ زیبائش کی اجازت دی جائے (اس لئے جاندی ان کے لئے مطلقاً جائز رکھی ،اورسونے کا بھی چھوٹازیور جائز قرار دیا)

دلائل: حدیث(۱) — رسول الله مینالینی کیا مینا در سونااور دیشم میری امت کی عورتوں کے لئے جائز کئے گئے ہیں۔
اور میری امت کے مردوں پر حرام کئے گئے ہیں' (مشکوۃ حدیث ۴۳۳) سونا تو مردوں کے لئے مطلقاً حرام ہے اس کے عوض چاندی کی تھوڑی ہی مقدار جائز رکھی گئی ہے۔اور ریشم مقطع (گئڑ ہے گئر ہے کیا ہوا) جائز ہے۔ایک، دو، تین اور جارانگشت چوڑی ہی جائز رکھی کی گئی ہے۔اور عورتوں کے لئے ریشم مطلقاً جائز ہے۔البت سونا فی الجملہ جائز ہے۔ یعنی مقطع (جھوٹازیور) جائز ہیں (اس حدیث میں آگشاہ صاحب رحمہ اللہ نے یہ قیدلگائی ہے) جائز ہے۔اور غیر مقطع (بڑازیور) جائز ہیں (اس حدیث میں آگشاہ صاحب رحمہ اللہ نے یہ قیدلگائی ہے)

حدیث (۳) — ایک شخص نے پیتل کی انگوشی پہن رکھی تھی۔رسول اللہ مِیلائی آیا ہے فرمایا: 'کیابات ہے: تیرے اندر سے مور تیوں کی بوآر ہی ہے؟! ''اس نے وہ انگوشی پھینک دی،اورلو ہے کی انگوشی پہن کرآیا۔ آپ نے فرمایا: ''کیابات اندر سے مور تیوں کی بوآر ہی ہے؟! ''اس نے وہ انگوشی پھینک دی،اورلو ہے کی انگوشی پہن کرآیا۔ آپ نے فرمایا: ''کیابات

صدیث (۱) — حضرت اساء بنت بزیدرضی الله عنها سے مروی ہے کہ رسول الله طِلاَیْوَیَا اِنْ فِر مایا: ' جس عورت نے اسنے کان میں سونے کابار پہنا: قیامت کے دن اس کے مانندآ گ کاباراس کی گردن میں پہنایا جائے گا۔اور جس عورت نے اپنے کان میں سونے کی بالی بہنی: قیامت کے دن اس کے مانندآ گ کی بالی اس کے کان میں پہنائی جائے گی' (مشکوۃ حدیث ۲۰۰۲) مونے کی بالی بہنی: قیامت کے دن اس کے مانندآ گ کی بالی اس کے کان میں پہنائی جائے گی' (مشکوۃ حدیث ۲۰۰۲) محدیث (۱) — بنت بھیرہ کے واقعہ میں حضرت او بان رضی الله عنہائے بیس: پھر نبی سِلاِیت ایک کردن سے رضی الله عنہا کے پاس تشریف لے گئے، میں بھی ساتھ تھا۔ حضرت فاطمہ رضی الله عنہائے سونے کی زنجیرا پی گردن سے نکال کر ہاتھ میں لے رکھی تھی۔ انھوں نے کہا: یے سن کے ابا (حضرت علی ) نے ہدیددی ہے۔ آپ نے فرمایا: ' کیا تہم ہیں فوری کو اس کی اطلاع ہوئی تو فرمایا: ' کیا تہم ہیں زنجیر فروخت کردی۔ اور اس کا ایک بردہ فریدا، اور اس کو آزاد کردیا۔ جب آپ گواس کی اطلاع ہوئی تو فرمایا: '' الله کاشکر ہے نظم میکو آگ سے نجات بخشی' (نسائی ۱۵۸۸)

اوراس حکم کی وجہ: حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کی بہن کی روایت میں آئی ہے: رسول اللہ میلائی آئے ہے فرمایا: ''اب عورتو! کیا تمہارے لئے چاندی میں وہ چیز نہیں، جس کے ذریعہ تم بناؤ سنگھار کرو؟ سنو! تم میں سے جو بھی عورت سونا پہنے گی، جس کووہ ظاہر کرے گی، وہ اس کے ذریعہ میزادی جائے گی' (مشکوۃ حدیث ۴۴۰۳) یعنی عورتیں سونے کے برٹے زیور کی نمائش کرتی ہیں۔ اس لئے وہ ممنوع ہے۔ تا کہ ندرہے بانس نہ بجے بانسری!

سوال: حضرت ام سلمدرضی الله عنها سونے کا پازیب پہنا کرتی تھیں۔ انھوں نے نبی ﷺ کے اللہ عقوق کے بی ﷺ کے کیاوہ کنزے؟ آپ نے فرمایا: ''جوسونا بقدرنصاب ہو، اوراس کی زکو ۃ اداکر دی جائے تو وہ کنز نہیں'' (مشکوۃ حدیث ۱۸۱ کتاب الزکوۃ، باب مایجب فیہ الزکوۃ) اور پازیب سونے کا بڑازیورہے۔ پس اس حدیث سے اس کا جواز ثابت ہوتا ہے؟ جواب: بظاہروہ مقطع ( مکڑے کیا ہوا) تھا۔ یعنی وہ پازیب: سونے کے چھوٹے چھوٹے ککڑے کرکے اوران کو جوڑ کرکے بنایا گیا تھا۔

سوال: او پرحدیث (۱) میں آیا ہے کہ 'سوناعور توں کے لئے جائز ہے' بیحدیث مطلق ہے۔ پس ہرزیور جائز ہوگا؟
جواب: اس حدیث میں جواز فی الجملہ مراد ہے۔ جیسے ریٹم مردوں پر فی الجملہ حرام ہے۔ کیونکہ جب غیر مقطّع زیور کی ممانعت صراحة مروی ہے تواس مطلق کواس قید کے ساتھ مقید کرنا ضروری ہے۔ کہا جائے گا کہ عور توں کے لئے مقطّع زیور ہی جائز ہے۔ نیزعور توں کے لئے مقطّع زیور ہی جائز ہے۔ نیزعور توں کے لئے بھی سونے کے برتن حرام ہیں ، اس لئے بھی فی الجملہ جواز مراد لینا ضروری ہے۔ میں ، اس لئے بھی فی الجملہ جواز مراد لینا ضروری ہے۔ میں ۔ اور میرے نزدیک ان کے معارض کوئی دلیل نہیں ۔ اور فقہا ، کا فدہب اس سلسلہ میں معلوم ومشہور ہے ، باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

فا کدہ: بیاجماعی مسئلہ ہے کہ عورتوں کے لئے سونے کا زیور مطلقاً جائز ہے۔ سورۃ الزخرف آیت ۱۸ میں ارشاد پاک ہے: ﴿أَوَ مَنْ يُسنَشُوا فِي الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْحِصَامِ غَيْرُ مُبِيْنِ﴾ ترجمہ: کیااور جوزیور میں نشوونما پائے، اور وہ مباحثہ میں واضح بات نہ کر سکے: ایسی صنف کواللہ کی بیٹیاں قرار دیتے ہو؟ گہنوں میں پلنا یہ عورت کی خصوصیت ہے۔ اس آیت سے اکابرتا بعین حضرت مجاہدا ورحضرت ابوالعالیہ رحمہما اللہ نے عورتوں کے لئے مطلقاً زیور کا جواز مستنبط کیا ہے۔

اور پیر حدیث کہ اللہ تعالی نے میری امت کی عورتوں کے لئے سونا اور ریٹم حلال کیا ہے: عام ہے۔ اس کی فی الجملہ کے ساتھ شخصیص تاویل بعید ہے۔ اور شاہ صاحب قدس سرۂ نے جوروایات پیش کی ہیں ان میں سے صرف حدیث (م) صرح ہے، مگروہ صحیح نہیں۔ باقی وعید کی روایات ہیں، جن سے تھم شرعی ثابت نہیں ہوسکتا۔ کیونکہ وعید کی مختلف وجوہ ہوسکتی ہیں۔ مثلاً: زکو قادانہ کرنا، زیور کی نمائش کرنا۔ حضرت حذیفہ تی بہن کی روایت میں وعید کی بہی بنیاد ہے۔

پس سیحی بات: یہ ہے کہ رہیم اور سوناعور توں کے لئے مطلقاً جائز ہیں۔ گرنی علائق این اپنے گھر والوں کوزیوراور رہیم ہے منع کیا کرتے تھے۔ نسائی میں حضرت عقبة بن عامر رضی اللہ عنہ کی روایت ہے: أن رسول الله صلی الله علیه وسلم کان یمنع الھ سَلَم الحسلية والْحریر، ویقول: إن کنتم تحبون حلیة البحنة والحریر فلا تلبسوها فی الدنیا (١٥٦:٨) اور نبی عِلاَیْنَا اِللَّهُ عُورتوں کو ترغیب دیا کرتے تھے کہ وہ جاندی کا زیور سنہرا بنا کر استعال کریں (نسائی ۱۵۹:۸) اور اس کی وجہوہ ہو شاہ صاحب نے محث کے شروع میں بیان کی ہے کہ رفا ہیت بالغہ دنیا طلی میں منہمک کرتی ہے۔ اور سادہ معیشت اپنے چلو میں راحین لاتی ہے۔ خطابی رحمداللہ فرماتے ہیں بمقطع سے تھوڑی چیز مراد ہے۔ جیسے بالی اور انگوشی۔ اور سونے کی زیادہ مقدار میں استعال کر میں اور انگوشی۔ اور سونے کی زیادہ مقدار

#### جوسرفین کی عادت اورمتکبرین کی زنیت ہے: مکروہ ہے۔اورتھوڑی مقداروہ ہے جس میں زکو ۃ واجب نہ ہو( سوّی ۲۰۴۶)

ومن تلك الرء وس: الحُلِيُّ المترفَّه: وههنا أصلان:

أحدهما: أن الذهب هو الذي يُفاخِر به العجمُ، ويُفضى جَرَيَانُ الرسم بالتحلِّى به إلى الإكثار من طلب الدنيا، دون الفضةِ، ولذلك شدد النبى صلى الله عليه وسلم في الذهب، وقال: "ولكن عليكم بالفضة، فَالْعَبُوا بها"

والثانى: أن النساء أَخُوَ بُ إلى التزين، ليرغب فيهن أزواجهن، ولذلك جرت عادة العرب والعجم جميعًا بأن يكون تزينهن أكثر من تزينهم، فوجب أن يُرخص لهن أكثر مما يُرخص لهم. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: " أُحِلَّ الذهبُ والحريرُ للإناث من أمتى، وحُرِّم على ذكورها" وقال صلى الله عليه وسلم في خاتم ذهب في يد رجل: " يعمِد أحدُكم إلى جمرة من نار فيجعلها في يده" ورخص عليه السلام في خاتم الفضة، لاسيما لذى سلطان، قال: "ولا تُتمَّهُ مثقالًا"

ونهى صلى الله عليه وسلم النساء عن غير المقطّع من الذهب، وهو ماكان قطعة واحدة كبيرة، قال صلى الله عليه وسلم: "من أحب أن يُحَلِقُ حبيبَه حلقة من النار فليُحِلِّفُه حلقة من ذهب، وذكر على هذا الأسلوب الطوق، والسُّوارَ؛ وكذا جاء التصريح بقلادة من ذهب، وخُرص من ذهب، وسلسلة من ذهب؛ وبيَّن المعنى في هذا الحكم، حيث قال: "أما إنه ليس منكن امرأة تُحُلِّي ذهبا تُظهره إلا عُذبت به" وكان لأم سلمة رضى الله عنها أوضاح من ذهب؛ والظاهر أنها كانت مُقطَّعةً؛ وقال صلى الله عليه وسلم: "حَلَّ الذهب للإنَاثِ" معناه: الحل في الجملة. هذا ما يوجبه مفهومُ هذه الأحاديث، ولم أجد لها معارضًا؛ ومذهب الفقهاء في ذلك معلوم مشهور، والله أعلم بحقيقة الحال.

ترجمہ: اور اُن رؤس میں ہے آسودگی والا زیور ہے۔ اور یہاں دواصول ہیں: ان میں ہے ایک: یہ ہے کہ سونا ہی وہ چیز ہے الی آخرہ ..... اور نبی طالغی کیا نے عور توں کو منع کیا سونے کے گلائے کیا ہے کہ وئے زیور ہے ( یہ حدیث میں ہے) اور وہ ممنوع وہ زیور ہے جو ایک برا انگرا ہو۔ اور فرمایا نبی طالغی کیا ہے: ''جو محص پند کرتا ہے ..... اور آپ نے اس انداز پر بنسلی اور کنگن کا تذکرہ کیا (یہ حدیث ہے) اور اسی طرح صراحت آئی ہے سونے کے ہار کی اور سونے کی بالیوں کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی بالیوں کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی بالیوں کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی بالیوں کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی بالیوں کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی بالیوں کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی بالیوں کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی بالیوں کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی زنجیر کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی دنجیر کی (یہ حدیث کے ہارکی اور سونے کی دنجیر کی (یہ حدیث کے ہو

B





# س\_ بالوں کے ذریعہ آ رائش

## بالوں کے ذریعہ ملی امتیاز

لوگ بالوں کے ذریعہ آ رائش کے معاملہ میں مختلف تھے۔ مجوں ڈاڑھیاں کٹواتے تھے،اورمونچھیں بڑھاتے تھے۔اور انبیاعلیم انبیاعلیہم السلام کاطریقہ اس کے برعکس تھا۔ چنانچہ نبی کریم مِئلانِیَاؤِیَم نے فرمایا:''مشرکین کی مخالفت کرو: ڈاڑھیاں بڑھاؤ، اورمونچھیں خوب بیت کرو''(مشکلوۃ حدیث ۴۴۲۱ اورمسلم شریف(۳۲۰۱۳) کی روایت میں ہے:''مونچھیں کاٹو،اور ڈاڑھی لئکاؤ،اورمجوں کی مخالفت کرو'')

وضاحت: ان احادیث میں ڈاڑھی مونچھ کے ذریع ملی امتیار قائم کیا گیا ہے۔ ڈاڑھی بڑھانا اور مونچھ کٹانا مسلمان کا شعار اور یونیفارم ہے۔ اور اس میں ڈاڑھی میں اور جھی لحقیں ہیں: مثلاً ڈاڑھی سے عور توں سے شخصط ہوتا ہے، اس میں مجل وزینت ہے، مگر اس کا ادراک سلیم الفطرت لوگ ہی کر سکتے ہیں، مونچھیں پست کرنے میں نظافت ہے۔ کھانا پانی ان سے آلودہ نہیں ہوتا۔ اور ڈاڑھی: گرم وسر دہوا کے جھونکوں سے گلے اور سینے کی حفاظت کرتی ہے۔ اور سب سے اہم بات بیہ کہ بیا مور فطرت میں سے ہے بین تمام انبیاء کا یہی طریقہ رہا ہے۔

# اسلام نے پراگندگی اورانتہائی تجل میں اعتدال قائم کیا ہے

کے کھالوگ پراگندگی جستی اور بدحالی کو پہند کرتے ہیں،اور زیب وزینت کونا پہند کرتے ہیں۔ جیسے پئی قتم کے لوگ۔
اور کچھلوگ آ رائش وزیبائش میں حدسے تجاوز کرتے ہیں۔اوراس کوفخر وغروراور دوسروں کو حقیر سیجھنے کا ذریعہ بناتے ہیں، جیسے خوش عیش لوگ۔ یہ دونوں ہی نظر ہے باطل ہیں۔ان کا نام ونشان مٹانا اوران کی تر دید کرنا مقاصد شریعت میں سے ایک اہم مقصد ہے۔ کیونکہ شریعت کا مدار دونوں مرتبوں میں اعتدال اور دونوں مصلحتوں کو جمع کرنے پر ہے۔ چنا نچہ اسلام نے بالوں کے معاملہ کو امور فطرت میں شامل کیا،اوران کی صفائی کے لئے وقت متعین کیا اوران کی حفاقی کے لئے وقت متعین کیا اس کرنے کا تھم دیا سے سرمیں ما مگ نکا لئے کا طریقہ درائج کیا ہے۔قزع یعنی پچھ سرمنڈ انے اور گھر وقت میں نگاں نے معاملہ کو احتراب کی سے نہ کے سرمنڈ انے اور گھر وقت میں نگاں نے کا مدینے کی اور بالوں کے اکرام کا حکم دیا تفصیل درج ذیل ہے:

سول الله مِتَّالِيَّهُ اللهِ مِتَّالِيَّهُ اللهِ مِتَّالِيَّهُ اللهِ مِتَّالِيَّهُ اللهِ مِتَّالِيَّهُ اللهِ مِتَّالِيَّهُ اللهِ مِتَّالِيَّةُ اللهِ مِتَّالِهُ اللهِ مِتَّالِهُ اللهِ مِتَّالِهُ اللهِ مِتَّالِهُ اللهِ مِتَّالِهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

- ﴿ الْاَئْرَةُ لِبَالْشِيَالُ ﴾

رہے۔ چنانچہ حضرت انس رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ رسول اللہ سِلگائیا گیائے ہمارے لئے مونچیس تراشنے، ناخن کا شخے، بغل صاف کرنے ،اورز ریناف لینے کے لئے وقت متعین کیا کہ ہم چالیس دن سے زیادہ ان کونہ چھوڑیں (مشکوۃ حدیث ۴۴۲۲)

﴿ ﴾ جبسر یاڈاڑھی سفید ہوجا کمیں تو خضاب کرنا چاہئے۔رسول اللہ سِلائیمَائِیَا ﷺ نے ارشا دفر مایا: ''میہود ونصاری خضاب نہیں کرتے بتم ان کی مخالفت کرؤ' یعنی خضاب کرو (مشکوۃ حدیث ۴۴۲۳)

' سے سے سے سے سے سے سے سے ابن عباس رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ جن امور میں حکم شرعی نازل نہیں ہوا ہوتا تھا نبی سِاللَّنَوَائِیَا اللہ کی موافقت بیند کرتے ہتے۔ اور اہل کتاب بالوں کوسیدھا پیچھے تھینچ لیا کرتے تھے۔ اور مشرکین بالوں میں مانگ نکالا کرتے تھے۔ چنانچہ نبی سِاللَّهَائِیَا ہمی شروع میں بالوں کوسیدھا پیچھے تھینچ لیا کرتے تھے۔ پھر بعد میں آیا مانگ نکالنے لگے (مشکوۃ حدیث ۴۳۵)

تشری استان کے اندوں معنی ہیں: اٹکانا۔ اور سدل ہر چیز میں مختلف ہوتا ہے۔ نماز میں سدل ہے کہ کپڑااس طرح پہنایا اوڑھا جائے کہ گرنے کا خطرہ رہے۔ اور بالوں میں سدل ہے ہے کہ سردھونے کے بعد جب کنگھا کرنے ویپیٹانی کے بال منہ پراٹکائے یعنی سرکے درمیان سے آگی طرف کنگھا کرے۔ جب بال درست ہوجا ئیں توان کو پیچھے کی طرف کھنچ کے الی منہ پراٹکائے یعنی سرکے درمیان سے آگی طرف کنگھا کرے درست کرے، پھر دونوں گوں کو کانوں کے اوپر سے بیچھے کی طرف موڑے ۔ اور بیدونوں ہی اچھی میٹنیں ہیں۔ اور دونوں جائز ہیں۔ مگرانہیاء کا طریقہ ما لگ نکالنا ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت میں اس کو امور فطرت میں شار کیا ہے (بذل ادسے) اس کی مقابل ما نگ نکالنے سے ۔ پس عورتوں کو بھی اس طرح ما نگ نکالنی جا ہے ۔ پس عورتوں کو بھی اس طرح ما نگ نکالنی جا ہے ۔ آج کل جودا ئیں بائیں ما نگ نکا لئے کا طریقہ دائی جوہ خلاف سنت ہے۔

ے دریافت کیا کہ قرع کیا ہے؟ انھوں نے فرمایا: پچکاسرکہیں سے مونڈ نا، اور کہیں سے چھوڑ دینا (مشکوۃ حدیث ۲۳۲۲)

تشریح: قرّع کے لغوی معنی میں: بادل کا پھٹ جانا اور آسان میں بکھر جانا۔ اور حدیث میں وہ معنی مراد ہیں جونافع رحمہ اللہ نے بیان کئے ہیں۔ اور قزع دو وجہ ہے ممنوع ہے: اول: پیشیاطین کی ہیئوں میں سے ہووم: پیم مثلہ یعنی شکل رحمہ اللہ نے بیان کئے ہیں۔ اور قزع دو وجہ ہے ممنوع ہے: اول: پیشیاطین کی ہیئوں میں سے ہووم: پیم مثلہ یعنی شکل بگاڑ ناہے۔ اس کولوگ نالپند کرتے ہیں جوقزع کی عادت سے آفت رسیدہ ہیں۔ بگاڑ ناہے۔ اس کولوگ نالپند کرتے ہیں۔ صرف وہی لوگ اس کو پہند کرتے ہیں جوقزع کی عادت سے آفت رسیدہ ہیں۔ کھڑ ناہوں کا کرام کرنا چاہئے۔ یعنی دھونا، تیل لگانا اور کتکھا کرنا چاہئے۔ نبی سِلائیسیکیٹے نے فرمایا ہے کہ ''دہم کے بال ہوں اس کو چاہئے کہ ان کا اکرام کرے'' (مشکوۃ حدیث ۳۲۵۰) مگر ہروقت بناؤسنگھاڑنے ہرروز تیل کتکھا کرنے ہے منع کیا ہے۔ ایک روز چھوڑ کر کرے (مشکوۃ حدیث ۲۳۲۸) میں مشغول خدیث کا منشا افراط وتفریط کے درمیان اعتدال قائم کرنا ہے۔

## خودساختة زينت اورفطرت بدلنے كى ممانعت

حدیث (۱) — حضرت ابن مسعود رضی الله عنه کہتے ہیں کہ الله تعالیٰ نے بدن گود نے والی ، بدن گدوانے والی ، بال نُجوانے والی ، اورخوبصورت بننے کے لئے دانتوں میں فاصلہ کرانے والی عورتوں پرلعنت کی ہے ، جوتخلیق الہی میں تبدیلی کرنے والی ہیں (مشکوۃ حدیث ۳۲۳۱)

حدیث (۲) — نبی شِلاَیْمَایِیاً خفر مایا: "الله تعالی نے لعنت فر مائی ان مردوں پر جوعورتوں کی مشابہت اختیار کرنے والے ہیں۔اوران عورتوں پر جومزدوں کی مشابہت اختیار کرنے والی ہیں '(مشکوۃ حدیث ۴۲۹۶)

تشرت دوسری حدیث میں لعنت کی وجہ رہے کہ اللہ تعالی نے ہرنوع اور ہرصنف کواس طرح پیدا کیا ہے کہ وہ بدن میں نوعی اور سنفی احکام کے ظہور کو چاہتا ہے۔ مثلاً: جو مرد ہوگا اس کی ڈاڑھی نکلے گی، اور جوعورت ہوگی وہ طرب وخوثی اور نازک اندائی کی طرف مائل ہوگی ۔ اوران نوعی اور صنفی احکام کا اقتضاء ہی بعینہ ان کی اضداد کی ناپسند بدگی ہے۔ پس ہرنوع اور ہرصنف کواس کے فطری اقتضاء پر باقی رکھنا ضروری ہے۔ اور اس میں تبدیلی موجب بعث ہے۔ چنانچہ جو مردعورت بنتا ہے باجوعورت مرد بنتی ہے : ان پر بعث ہے۔

اور پہلی حدیث میں لعنت کی وجہ ہے کہ زیب وزینت: بعض پہندیدہ ہے، بعض ناپہندیدہ۔ پہندیدہ آرائش وہ ہے جو فطری ممل کو تقویت پہنچائے ،اوراس کیلئے ممدومعاون ہے۔ جیسے سرمدلگانا نگاہ کو توت بخشا ہے،اور سرمیں تیل کنگھا کرنابالوں کو غذا پہنچا تا ہے۔ پس یہ پہندیدہ آرائش ہے۔اوراگر زیبائش فطرت کے خلاف ہو، جیسے انسان کا چو پایوں کی ہیئت اختیار کرنایا کہیں سے سرمنڈ انا، کہیں سے چھوڑ نایا زبردی کوئی ایسی چیز ایجاد کی گئی ہو جو فطرت کا نقاضا نہ ہو۔ جیسے بدن گودنا،اوروہ ایسی چیز ہوکہ اگر فطرت کو فیصلہ کرنے کا موقعہ دیا جائے تو وہ اس کو مثلہ قرار دیتو ایسی زیبائش ناپہندیدہ اور موجب لعنت ہے۔ پہلی حدیث میں سب با تیں صنوعی حسن پیدا کرنے کی سعی یا فطرت میں تبدیلی ہیں، اس لئے ان عورتوں پر لعنت جیسے گئی ہے۔ پہلی حدیث میں سب با تیں صنوعی حسن پیدا کرنے کی سعی یا فطرت میں تبدیلی ہیں، اس لئے ان عورتوں پر لعنت تھیجی گئی ہے۔

#### ومنها:التزيُّن بالشعور:

[۱] فإن الناس كانوا مختلفين في أمرها: فالمجوس: كانوا يقصُّوْن اللَّحي ويُوَفِّرُوْنَ الشوارب، وكانت سنةُ الأنبياء عليهم السلام خلافَ ذلك، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "خالفو المشركين: أوفروا اللُّحي، وأَحْفُوْا الشوارب"

[۲] وكان ناس يحبون التشعُّتَ والتَّمَهُّنَ والهيئةَ البَدَّة، ويكرهون التجمُّلَ والتزيُّن؛ وناسٌ يتعمقون في التجمل، ويجعلون ذلك أحدَ وجوه الفخر وغَمْطِ الناس؛ فكان إحمالُ مذهبهم جميعًا، ورَدُّ طريقهم أحدَ المقاصد الشرعية، فإن مبنى الشرائع على التوسط بين المنزلتين،

والجمع بين المصلحتين:

[الف] قال رسول الله صلى عليه وسلم: "الفِطرةُ خمسٌ: الخِتانُ، والاستحداد، وقَصُّ الشارب، وتقليم الأظفار، ونتف الإبط"

ثم مسَّت الحاجة إلى توقيت ذلك: ليمكن الإنكارُ على من خالف السنة، ولئلا يصل المتورِّع إلى الحلق والنتف كلَّ يوم، والمتهاون إلى تركها سنةً، فَوُقَّتَ في قص الشارب، وتقليم الأظفار، ونتف الإبط، وحلق العانة: أن لا يُتوك أكثر من أربعين ليلة.

[ب] وقال صلى الله عليه وسلم: "إن اليهود والنصاري لايصبغُون فخالفوهم"

[ج] وكان أهل الكتاب يَسْدُلون، والمشركون يَفُرُقُونَ، فَسَدَلَ النبي صلى الله عليه وسلم ناصيتَه، ثم فَرَقَ بعدُ؛ فالسدلُ:أن يُرْخِيَ ناصيته على وجهه، وهي هيئة بَذَّة، والفرق: أن يجعله ضفيرتين، ويرسل كلَّ ضفيرة إلى صُدْغ.

[د] ونهى صلى الله عليه وسلم عن القَزَع.

أقول: السر فيه: أنه من هيئات الشياطين، وهو نوع من المثلة، تعافُها الأنفس إلا القلوبُ المأوفة باعتيادها.

[ه] وقال صلى الله عليه وسلم: " من كان له شعر فليكرمه" ونهى عن الترجل إلاغبا: يريد التوسط بين الإفراط والتفريط.

[٣] وقُال صلى الله عليه وسلم: "لعن الله الواشمات والمستوشمات، والمُتنَمِّصَاتِ، والمُتنَمِّصَاتِ، والمُتنَمِّصَاتِ، والمُتنَمِّراتِ خلقَ الله " ولعن صلى الله عليه وسلم المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال.

أقول: الأصل في ذلك: أن الله تعالى خلق كلَّ نوع وصنف مقتضيا لظهور أحكام في البدن، كالرجل يَلْتَحِي، وكالنساء يَصْغِيْنَ إلى نوع من الطَّرَبِ والخِفَّة، فاقتضاؤها للأحكام لمعنى في المبدأ هو بعينه كراهية أضدادها، ولذلك كان المرضِيُّ بقاءً كل نوع وصنف على ما تقتضيه فطرتُه، وكان تغيير الخلق سببا لِللَّعن، ولذلك كره النبيُّ صلى الله عليه وسلم إنزاءَ الحمير لتحصيل البغال.

ف من الزينة : ما يكون كالتقوية لفعل الطبيعة، والتوطئة له، والتمشية إياه، كالكحل والترجُّل، وهو محبوب.

ومنها: مايكون كالمباين لفعلها، كاختيار الإنسان هيئة الدواب؛ ومايكون تعمقا في إبداع مالا تقتضيه الطبيعية، وهو غير محبوب، إذا خُلي الإنسان وفطرتَه عدَّه مثلةً. ترجمہ: اور عجمہ اور عجمہ اور عجمہ اور عیم است میں سے: بالوں کے ذریعہ آراستہ ہونا ہے: (۱) پس لوگ بالوں کے معاملہ میں مختلف ہے: پس مجوی ڈاڑھیاں کو ایا کرتے ہے۔ اور موقی پر سایا کرتے ہے۔ اور انبیاء کیہ السلام کی سنت اس کے برعکس تھی ۔۔۔۔۔ (۲) اور پجھلوگ پراگندگی اور خسہ حالی اور بدحالی کو پہند کیا کرتے ہے۔ اور زیبائش و آرائش کو ناپہند کیا کرتے ہے۔ اور وہ اس کونخ اور حقیر سجھنے کی صورتوں میں سے ایک صورت بنایا کرتے ہے۔ پس ان بھی کے ندا ہب کو گمنا م کرنا اور ان کے طریقہ کورد کرنا مقاصد شرعیہ میں سے ایک مقصد تھا۔ کیونکہ شریعت کا مدار دونوں مرتبوں کے درمیان اعتدال پر،اور دونو صلحتوں کے درمیان جع کرنے پر ہے۔۔۔ اور عام شریعت کا مدار دونوں مرتبوں کے درمیان اعتدال پر،اور دونوں کند کی عائم م تعریف ہے۔ اور عام طور پر یہی ناتمام تعریف کی جاتی ہے، اس لئے وہ بدنما ہیئت معلوم ہوتی ہے۔ لبان العرب میں پوری تعریف ہے۔ اور عام السدل: الارسال کیس بَمَعْقُوف و لا معقد یعنی بال اس طرح ( پیجھے ) چھوڑ نا کہ وہ نہ چید وہوں ندا مجھے ہوئے ) اور السدل: الارسال کیس بَمَعْقُوف و لا معقد یعنی بال اس طرح ( پیجھے ) چھوڑ نا کہ وہ نہ چید وہوں ندا مجھے ہوئے ) اور فرق نہ ہے۔ دوران کے دوران کی دونی بیا کی دونی بیا کی دونی بیا کی دونی بیا کی طرف چھوڑ دے ( پیجھی ناتمام تعریف ہے )

(۳) میں کہتا ہوں: اصل اس میں یعنی دوسری حدیث میں لعنت کی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہرنوع اور ہرصنف کواس حال میں پیدا کیا ہے کہ وہ بدن میں احکام کے ظہور کو چاہنے والی ہے۔ جیسے مرد ڈاڑھی چھوڑتے ہیں۔ اور جیسے تورتیں مائل ہوتی ہیں ایک قسم کی خوشی اور ملکے بن کی طرف، پس ان انواع واصناف کا احکام کو چاہنا مبداً میں کسی معنی کی وجہ سے (یعنی مرد میں کوئی بات ہے ای طرح عورت میں بھی کوئی بات ہے جو مذکورہ احکام کو چاہتی ہے ) وہ بعینہ ان کی اضداد کی ناپند بدگی ہے کہ بعنی مرد کا مردانا پن خود چاہتا ہے کہ اس میں زبانہ بن بری چیز ہے اور ای وجہ سے بہند بدہ ہے ہرنوع اور صنف کا باقی رکھنا اس پر جو اس کی فطرت چاہتی ہے۔ اور تخلیق کا تبدیل کرنا لعنت کے لئے سبب تھا۔ اور اس وجہ سے نبی خلافی آئے ہے کہ ناپند کیا گدھوں کا چڑھانا نجے وال کو حاصل کرنے کے لئے (بیدجہ معقول نہیں ،اس لئے اس کوشرح میں نہیں کیا )

(پہلی حدیث میں العنت کی وجہ:) پس زینت میں ہے بعض وہ ہیں جو ہوتی ہیں طبیعت کے فعل کوتقویت پہنچانے کی طرح ،اوراس کے لئے راہ ہموار کرنے کے طور پر،اوراس کو چلانے کے لئے (سب جملے مترادف ہیں) جیسے سرمہ اور تیل کنگھی کرنا۔اوروہ پسند بدہ ہے ۔ اوران میں ہے بعض: وہ ہیں جو ہوتی ہیں طبیعت کے مل کے متضاد کی طرح ، جیسے انسان کا چو پایوں کی ہیئت اختیار کرنا،اور بعض وہ ہیں جو گرائی میں اثر نا ہے اس چیز کی ایجاد میں جس کو فطرت نہیں جا ہتی انسان کا چو پایوں کی ہیئت اختیار کرنا،اور بعض وہ ہیں جو گرائی میں اثر نا ہے اس چیز کی ایجاد میں جس کو فطرت نہیں جا ہتی معمولی چیز (گھوڑی) کے لئے گھٹیا ادّ مام کہ دلک اللہ ین معمولی چیز (خچر) تیار کرنا ہے۔ یہ کام وہ لوگ کرتے ہیں: جونغ ونقصان نہیں جھتے ۔ یہ وجہ حدیث میں مصرح ہے۔ فرمایا:انسم یہ فعل ذلک اللہ ین الا یعلمون (ابودا وَدِ مدیث کی بات ہے۔ ہاں اگر گھوڑ کی اعلی درجہ کی مثین موجود ہے، تو اس کے لئے عمرہ مادّ ورگھوڑ کی انطف میں ہوتا تا

اوروہ پسندیدہ نہیں۔جب چھوڑ دیا جائے انسان اس کی فطرت کے ساتھ تو وہ اس کومثلہ ثمار کرے گا۔ انسان اس کی فطرت کے ساتھ تو وہ اس کومثلہ ثمار کرے گا۔

#### ۳ <u>— تصویر</u>سازی

عجمیوں کی عادات وتعمقات میں سے کپڑوں، دیواروں اور غالیجوں میں تصویریں بنانا ہے۔ چنانچہ نبی طِلانعَوَیَمُ نے اس سے روکا۔ اور ممانعت کی بنیاد دوچیزیں ہیں:

#### فرشة تصوري جگنہيں آتے

حدیث — رسولالله مِیاللهٔ اِیکانیکا نیم نے فرمایا:'' بیشک وہ گھر جس میں (جاندار) کی تصویر ہوتی ہے:اس میں فرشتے داخل نہیں ہوتے''(مشکوۃ حدیث۳۹۲)

تشرت چونکہ جاندار کی تصویروں میں مور تیوں کے معنی ہیں یعنی وہ پرستش کی ایک چیز ہیں ،اور ملاً اعلی میں مور تیوں اور ان کے بچاریوں پرغضب ولعن کا داعیہ متحقق ہو چکا ہے یعنی ان کوشرک اور مشرکین سے شدید نفرت ہے ،اس لئے ضروری ہے کہ تصویروں سے فرشتے نفرت کریں۔ چنانچہ وہ کسی ایسی جگہ میں داخل نہیں ہوتے جہاں کسی جاندار کی تصویر ہوتی ہے۔

### ہرتصوریہ جان پیدا ہونے کی وجہ



تشری جب قیامت کے دن لوگ اپنامال کے ساتھ میدان محشر میں جمع کئے جا کیں گے تو مصور کاعمل (تصویر سازی) ایسے نفوس کی صورت میں جلوہ گر ہوگا جن کا مصور نے تصویر بناتے وقت اپنے دل میں خیال جمار کھا تھا۔ اور جن کی نقل کرنے کا مصور نے اپنے عمل میں ارادہ کیا تھا۔ اس لئے کہ وہی نفوس تصویر بناتے وقت اس کے دل ود ماغ میں بیٹھے ہوئے تھے۔ مثلاً: مصور زید کی تصویر بناتا ہے تو پورے عمل کے دوران وہی اس کے حواس پر چھایا رہتا ہے۔ اپس وہ قیامت میں میں اس کو مزادے گا۔

# مصور كوتضوير مين جان ڈالنے كاحكم ديا جائے گا

تشری جمسور کانقل کرنے پرافتدام بیخی کسی نے مصور کواپئی یا کسی کی تصویر بنانے کا آڈر دیا،اور وہ تھیل کے لئے تیار ہوگیا،اوراس کی بیکوشش کہ وہ صورت گری میں آخری درجہ کو پہنچے بعنی ہو بہوتصویر بنائے: بید ونوں عمل قیامت کے دن اس طرح ظاہر ہوں گے کہ اس سے کہا جارہا ہوگا کہ وہ اس میں روح پھو نکے بعنی جب تو نے سارے جتن کر لئے،اورایسی صورت بنائی جس پر حقیقت کا دھو کہ ہوتا ہے تو اب باقی کیارہ گیا؟ بس جان ڈالنے کی کمی ہے، پس بیکی بھی پوری کر دے۔ اور ظاہر ہے کہ یہ بات اس کے بس کی بھی پوری کر دے۔ اور ظاہر ہے کہ یہ بات اس کے بس کی نہیں، پس عذاب برابر جاری رہے گا۔

ومنها: صناعة التصاوير في الثيابِ والجُدران والأنماط: فهي عنها النبي صلى الله عليه وسلم، ومدار النهي شيئان:

أحدهما: أنها أحدُ وجوهِ الإرفاهِ والزينةِ، فإنهم كانوا يتفاخرون بها، ويبذلون أموالاً خطيرة فيها، فكانت كالحرير، وهذا المعنى موجود في صورة الشجر وغيرها.

وثانيهما :أن المخامرة بالصور، واتخاذها، وجَريانَ الرسم بالرغبة فيها: يفتح بابَ عبادة الأصنام، ويُنو أمرها، ويذكّرها لأهلها؛ وما نشأتْ عبادة الأصنام في أكثر الطوائفِ إلا من هذه؛ وهذا المعنى يختص بصورة الحيوان، ولذلك أمر بقطع رأس التماثيل، لتصير كهيئة الشجر، وخف فساد صناعة صورة الأشجار.

قال صلى الله عليه وسلم: "إن البيت الذي فيه الصورة لا تدخله الملائكة "وقال صلى الله عليه وسلم: "كل مصور في النار، يَجْعَلُ له بكل صورة صوَّرها نفسًا، فيعذ به في جهنم "وقال صلى الله عليه وسلم: " كل مصورة عُذب، وكُلِّفَ أن ينفخ فيها، وليس بنافخ.

أقول:

[١] لما كانت التصاوير فيها معنى الأصنام، وقد تحقق في الملا الأعلى داعية غضبٍ ولعنٍ على الأصنام وعَبَدَتِها: وجب أن يتنقَّر منها الملائكة.

[٧] وإذا حُشر الناس يوم القيامة بأعمالهم: تمثل عملُ المصور بالنفوس التي تصوَّرها في نفسه، وأراد محاكاتِها في عمله: لأنها أقرب ماهنالك.

[٣] وظهر إقدامُه على المحاكاة، وسعيُه أن يبلغ فيها غايةَ المدى: في صورة التكليف بأن ينفخ فيها الروح، وليس بنافخ.

ترجمہ:واضح ہے۔قولہ: یہذکر ہا لا ہلھا: یعنی اختلاط، اتخاذ اور ریت میں ہے ہرایک مور تیوں کو یادد لائیگا مور تیوں والوں کو یعنی ان کے بچار یوں کو ....قولہ: حف فساد المنے معاملہ ہلکا پڑجائے گادر ختوں کی صورت بنانے کی خرابی کی طرح ۔ فساد منصوب بنزع خافض ہے .....ت مشل بالنفوس: جانوں کی صورت میں متشکل ہوگا .....قوله: لانها أقربُ ما هنالك: اس لئے كه وہ نفوس اس چیز سے زیادہ قریب ہیں جووہاں ہے۔ یعنی محاکات (تصویر سازی) کے وقت زیادہ ترانہیں نفوس کا تصور رہاتھا۔

 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

# ۵ ساز وسروداور بہلا وے کی باتیں

عجمیوں کی عادات وتعمقات میں رنگ ورباب،ساز وسروداوردل خوش کرنے والے مشاغل ہیں۔ یعنی وہ سامانِ تفریک جوآ دمی کاغم غلط کرے، دنیا وَ آخرت کی فکر بھلا دے،اوراوقات کوضائع کرے۔ جیسے آلات موسیقی، شطرنج، کبوتر بازی اور جانوروں کولڑانا وغیرہ۔ان تمام تفریحی مشاغل کوشریعت نے حرام کیا۔ جس پراحادیث ذیل ولالت کرتی ہیں:

حدیث (۱) — رسول الله مِیلانیماً کیا نظر مایا: '' جس نے نَر دشیر کھیلا، اس نے اللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی کی!''(مشکوۃ حدیث۴۵۰۵)

حدیث(۲) — رسولالله مَاللهٔ عَالِیْمَانِیَا فَعَر مایا:''جس نے زَر دشیر کھیلاءاس نے گویاا پنے ہاتھ خزیر کےخون اور گوشت میں رنگ لئے!''(مشکوۃ حدیث ۴۵۰۰)

حدیثِ (۳) — رسول الله مِیَالِیْنَوَایَیْمِ نے فر مایا:''میری امت میں ایسے لوگ ضرور ہوئے جوشر مگاہ،ریشم،شراب اورآ لاتِ موسیقی کوحلال کرلیں گئے' ( بخاری حدیث ۵۵۹۰ مشکلوۃ حدیث ۵۳۴۳ )

حدیث (م) — رسول الله عِللهُ عِلَيْهِ فَ ایک شخص کود یکھا جو کبوتر کا پیچھا کررہاتھا، پس فرمایا: ' شیطان شیطانی کے



يجهي جاريا إ" (مشكوة حديث ٢٥٠١)

حدیث (۵) — رسول الله مِیالِنَهُ اِیَیْ اِن جانورول کولژانے سے منع فر مایا (ابوداؤدحدیث ۲۵۲۲)

کھیل تفری والے مشاغل کی ممانعت: تین وجوہ سے ہے: اول: جب انسان ان چیزوں میں مشغول ہوتا ہے تو وہ

کھانے پینے اور ضروریات تک سے غافل ہوجا تا ہے۔اشنج کا تقاضا ہوتا ہے تو بھی نہیں اٹھتا۔ دوم: اگران چیزوں میں
مشغولیت کارواج چل پڑے گا تولوگ مملکت پر ہو جھ بن جائیں گے۔حکومت کوان کی کفالت کرنی پڑے گی۔سوم: لوگ
اپنی اصلاح کی طرف متوجہ نہیں ہونگے ،اوروہ آخرت کی تیاری نہیں کریں گے۔

### شادی میں نغمہ دھیڑ اجائز ہے

اورجان لیس که شادی ولیمه جیسی تقریبات میس نغه طبله بجاناعرب و مجم کی عادت اوران کاطریقه ہے۔ کیونکہ فرحت وسرورک حالت جاہتی ہے کہ بچھ خوش کن بات ہو۔ بیس میہ چیزیں سامانِ تفریح میس شامل نہیں ۔ سامانِ تفریح: مطلوبہ فرحت وسرورے زائد چیزوں میں مشغولیت ہے، مثلاً بانسری بجانا: جس کا نبی صِلاَئِقَائِیم کے زمانہ میں جازاور دیگر آباد بستیوں میں رواج تھا۔ حدیث سے رسول اللہ صِلاَئِقائِیم نے ارشاد فر مایا: 'اِس نکاح کی تشہیر کرو،اوراس پردھپر ابجاؤ' (مشکوۃ حدیث ۱۹۵۳ کتاب النکاح) تشریح: کھیل کی دوشمیس ہیں: حرام اور حلال حرام: مست کن آلات ہیں، جیسے بانسریاں ۔ اور حلال: ولیمہ وغیرہ خوشی کے مواقع میں نغمہ اور دھپر ابجانا ہے۔

# شعرخوانی جائز ہے

ای طرح حُدی خوانی جائز ہے۔ حُدی: در حقیقت وہ گانا ہے جواونٹوں کو وجد میں لانے کے لئے گایا جاتا ہے۔ مگر یہاں مراد مطلق شعرخوانی ہے جس میں لہجہ کا تار چڑھاؤ ہو۔اور بیجائز اس لئے ہے کہ بیٹ گفتگی اور شاد مانی کے قبیل سے ہے۔ تفریحی مشاغل میں شامل نہیں۔

# جنگی شقیں جائز ہیں

ای طرح جنگی آلات سے کھیلنا، جیسے تیراندازی کا مقابلہ، گھوڑوں کوسدھانا، اور نیز ہبازی وغیرہ جائز ہیں۔ کیونکہ بیچیزیں حقیقت میں کھیل نہیں ۔ ان میں شرعی مصلحت ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ:" ہروہ چیز جس سے مسلمان آ دمی دل بہلائے: برکار ہے۔ مگر چاند ماری کرنا، گھوڑے کوسدھانا، اور بیوی سے بنسی مذاق کرنا" (رواہ الاربعة ، فنج الباری ۱۱:۱۹) اور حدیث میں ہے کہ حبشوں نے عید کے دن مسجد نبوی (کے احاطہ) میں نیز وں اور ڈھال کا کرتب دکھایا ہے ( بخاری حدیث ۲۵۴)

ومنها: الاشتغال بالمُسَلِّيَاتِ: وهي ما يُسْلِي النفسَ عن هَمِّ آخرته ودنياه، ويُضيع الأوقاتِ،

كالمعازِف، والشطرنج، واللعبِ بالحَمَام، واللعِب بتحريش البهائم، ونحوِها: فإن الإنسان إذا اشتغل بهذه الأشياء لَهٰي عن طعامه وشرابه وحاجته، وربما كان حاقنا، ولايقوم للبول: فإن جرى الرسمُ بالاشتغال بها صار الناس كَلَّا على المدينة، ولم يتوجَّهوا إلى إصلاح نفوسهم.

واعلم: أن الغناء والدف في الوليمة ونحوها عادةُ العرب والعجم ودَيدنُهم، وذلك: لما يقتضيه الحال من الفرح والسرور، فليس ذلك من المسلّيات، إنما ميزانُ المسليات: ماكان في زمنه صلى الله عليه وسلم في الحجاز وفي القرى العامرة: الاشتغالُ به زائدًا على الفرح والسرور المطلوبين، كالمزامير.

قال صلى الله عليه وسلم: "من لعب بالنود فقد عصى الله ورسولَه" وقال صلى الله عليه وسلم: "من لعب بالنودشير فكأنما صَبَغَ يدّه في لحم خنزير ودمِه" وقال صلى الله عليه وسلم: "ليكونَنَّ من أمتى أقوام يستحلُّون الحِر والحرير، والخمر، والمعازف" وقال صلى الله عليه وسلم: "أغلِنوا هذا النِكاح، واضربوا عليه بالدفوف"

[أقول:] فالملاهى نوعان: محرَّم: وهي الآلات المطربة، كالمزامير؛ ومباح: وهو الدفُّ والغناء في الوليمة ونحوها من حادثِ سرور.

وأما الحُدَاء: وهو في الأصل: ما يُقصد به تَهَيُّجُ الإبل؛ ولكن المراد هنا مطلق النشيد، مع تاليف الألحان والإيقاع، فهو مباح، فإنه من المباسطات، دون المسليات.

وأما اللعب بآلات الحرب: كالمناضلة، وتأديبِ الفرس، واللعِبِ بالرماح: فليس من اللعبِ في الحقيقة، لِمَا فيه من مقصود شرعى؛ وقد لعبت الحبشة بالحِراب والدَّرَقِ بين يدى رسول الله صلى الله عليه وسلم في مسجده.

وقال صلى الله عليه وسلم لرجل يَتْبَعُ حمامةً: "شيطان يَتْبَعُ شيطانة!" ونهى عليه السلام عن التحريش بين البهائم.

لغات اوروضاحین شکاہ عنه و منه بنم غلط کرنا۔ یہی معنی أنسلنی فلانا عن هَمَّه کے ہیں ..... المِعْزَف بلجہ، ساز،آلہ موسیقی ،سارنگی وغیرہ .... شطرنج: ایک کھیل جو۳۲ مہروں اور۲۴ خانوں سے کھیلا جاتا ہے۔ بیاصلاً ایک ہندوستانی کھیل ہے جودو شخص کھیلتے ہیں۔ ہر کھلاڑی کے پاس سولہ مہرے ہوتے ہیں جن کووہ جارحانہ اور مدافعانہ انداز میں چونسٹھ مربع خانوں کی بساط پر اس مقصد سے چلاتا ہے کہ مخالف کا سب سے اہم مہرہ یعنی بادشاہ ہر طرف سے اس طرح گھر جائے کہ کسی بھی خانوں کی بساط پر اس مقصد سے چلاتا ہے کہ مخالف کا سب سے اہم مہرہ یعنی بادشاہ ہر طرف سے اس طرح گھر جائے کہ کسی بھی خانے میں جانے کی گنجائش نہ ہو، اس طرح اس کوشہ مات دی جاتی ہے .....من المفوح والسرود: ماکا

## ۲ — فضول سواريال

بچمیوں کی عادات میں سواریوں کی بڑی تعداد پالنا تھا۔وہ سواریاں ضرورت کے لئے نہیں پالتے تھے، بلکہ نمائش اور بڑائی جتانے کے لئے پالتے تھے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے ذیل کی روایت میں اس پرنکیرفر مائی:

حدیث \_\_\_\_ رسول الله مِیالیَّوَایِّیْمُ نے فرمایا: '' کچھاونٹ شیاطین کے لئے ہوں گے،اور کچھ گھر شیاطین کے لئے ہوں گا: '' حدیث کے راوی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: شیاطین کے اونٹ تو میں نے دیکھے ہیں: ایک شخص اپنے ساتھ عمدہ قتم کی اونٹنیال کیکر (سفر میں ) نکاتا ہے، جن کواس نے فربہ کیا ہے۔ان میں ہے کسی پرسواری نہیں کرتا (کیونکہ وہ ضرورت سے زائد ہیں ) اور وہ اپنے ایسے بھائی کے پاس سے گزرتا ہے جو بسواری رہ گیا ہے (اس کی سواری راستہ میں مرگئ ہے، لاغر ہوگئ ہے یا کھوگئ ہے ) پس وہ اس کوسوار نہیں کرتا یعنی وہ سواریاں دوسروں کے کام بھی نہیں راستہ میں مرگئ ہے، لاغر ہوگئ ہے یا کھوگئ ہے ) پس وہ اس کوسوار نہیں کرتا یعنی وہ سواریاں دوسروں کے کام بھی نہیں آتیں،اس لئے وہ شیاطین کے لئے ہیں (مشکوۃ حدیث ۳۹۱۹ باب آ داب السفر)

# کتّا پالنے کی ممانعت کی وجہ

جاہلیت کے لوگ کتا پالنے کے شوقین تھے، جبکہ کتاایک ملعون جانور ہے۔ فرشتوں کواس سے اذیت پہنچتی ہے۔ کیونکہ کتے کوشیاطین سے مناسبت ہے جبیسا کہ چھپکلی کے بیان میں گذرا۔ چنانچہ درج ذیل حدیث میں نبی مِسِّلِلْفَیْکَیَّا نے اس کے پالنے کوحرام قرار دیاہے:

حديث — رسول الله مَالِينَهَا يَكِيمُ نِهِ ارشاد فرمايا: 'جس نے كوئى كتا پالا – چوپانی، شكار يا تھيتى كا كتا جھوڑ كر – توروزانه

ایک قیراطاس کے تواب سے کم ہوجائے گا' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۹۹ میں) اور دوسری متفق علیہ روایت میں' دوقیراط' ہے (مشکوۃ حدیث ۹۹ میں) اور جو کتوں کا تھم ہے وہی بندراور خزیر کا بھی ہے۔ ان کا پالنا بھی حرام ہے۔ کیونکہ یہ بھی ملعون جانور ہیں۔
مدیث ۹۸ میں) اور جو کتوں کا تھم ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ کتا بہیمیت کو تقویت پہنچا تا ہے، اور ملکیت کو مغلوب کرتا ہے۔ چنا نچہ کتے گئے متافات کے شوقین نیکو کاری سے دور ہوتے ہیں ۔ اور قیراط: جزقلیل کی تمثیل ہے۔ پس دو قیراط اور ایک قیراط میں پچھ منافات نہیں۔ایک قلیل ہے دوسرااقات!

ومنها : اقْتِنَاءُ عددٍ كثير من الدواب : لا يَ فُـصُـدُ بـذلك كفايةَ الحاجة، بل مراء اةَ الناس، والفخر عليهم:

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "فراش للرجل، وفراش لامرأته، والثالث للضيف، والرابع للشيطان!" وقال صلى الله عليه وسلم: "تكون إبل للشياطين، وبيوت للشياطين" قال أبو هريرة رضى الله عنه: أما إبل الشياطين فقد رأيتُها. يخرج أحدكم بنجيبات معه، قد أسمنها، ولا يعلو بعيرًا منها، ويمر بأخيه قد انقطع به، فلا يَحْمله"

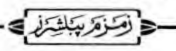
وكان أهل الجاهلية مولعين باقتناء الكلاب: وهو حيوان ملعون تتأذى منه الملائكة، فإن له مناسبة بالشياطين، كما قلنا في الوزغ، فحرَّم النبي صلى الله عليه وسلم اقتناء ها، وقال: "من اتخذ كلبا — إلا كلبَ ماشية، أو صيد، أو زرع — انتقص من أجره كلَّ يوم قيراط" وفي رواية: " قيراطان" وفي حكم الكلاب القردة والخنازير.

أقول: السر في انتقاص أجره: أنه يُمِدُّ البهيمية، ويَقُهَرُ الملكية؛ والقيراط: خرج مخرج المثل، يريد به الجزء القليل؛ ولذلك لم يكن بين قوله صلى الله عليه وسلم: قيراطان، وقوله: قيراط: مناقضة.

وضاحت: ایک حدیث شرح میں نہیں لی۔ کیونکہ اس کا زیر بحث مسئلہ سے تعلق نہیں۔ الابت کلف۔ اس کا ترجمہ بیہ ہے: نبی مِلاَئیمَائِیکُمُ نے فرمایا: '' ایک بستر مرد کے لئے اور ایک بستر اس کی بیوی کے لئے ،اور تیسرامہمان کے لئے ،اور چوتھا شیطان کے لئے ہے'' (مشکلوۃ حدیث ۱۳۳۰ کتاب اللباس) .....اورز مانۂ نبوی میں ایک قیراط: درہم کا چھٹا حصہ ہوتا تھا۔ شیطان کے لئے ہے'' (مشکلوۃ حدیث ۱۳۳۰ کتاب اللباس) .....اورز مانۂ نبوی میں ایک قیراط: درہم کا چھٹا حصہ ہوتا تھا۔

### ے سونے جاندی کے برتن

عجمیوں کی عادات وتعمقات میں سونے جاندی کے برتنوں کا استعال بھی تھا۔ چنانچید درج ذیل روایات میں ان کی ممانعت کی گئی:



صدیث (۱) — رسول الله طلانی آیکی نے فرمایا: ''جوچاندی کے برتن میں پیتا ہے وہ اپنے پید میں دوزخ کی آگ ہی خَرُ اتا ہے'' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۵۱۱) آور ملم کی ایک روایت میں سونے کے برتن کا بھی ذکر ہے۔
حدیث (۲) — رسول الله طلانی آیکی نے فرمایا: ''سونے اور چاندی کے برتن میں مت پیو، اور ندان کی پلیٹوں میں کھاؤ۔ یہ چیزیں کفار کے لئے دنیا میں اور تمہارے لئے آخرت میں ہیں' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۵۲۲)
کھاؤ۔ یہ چیزیں کفار کے لئے دنیا میں اور تمہارے لئے آخرت میں ہیں' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۵۲۲)
تشری نے سونے چاندی کے برتنوں کی ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ سونا ہی وہ چیز ہے جس کے ذریعہ مجمی اوگ ایک دوسرے پرفخر کیا کرتے ہیں۔ پس اگران کے استعال کارواج چل پڑے گاتو دنیا طبی میں انہا کی کا دروازہ کھل جائے گا۔ چنانچیشریعت نے اس فساد کا سر باب کردیا۔ پہلے زیورات کے بیان میں جودواصولی با تیں بیان کی گئی ہیں ، ان میں سے پہلی بات یہی ہے۔

## تين باتيں

حدیث (۱) — رسول الله مِیالیُمُوکِیمُ نے فرمایا: ''برتنوں کوڈھا نگ دو،مشکیزوں کامنہ باندھ دو، دروازے بند کرو،اور شام کے وقت بچوں کوروک لو، کیونکہ جنّات بھیلتے اور اچک لیتے ہیں۔اورسوتے وقت چراغوں کو بجھادو، کیونکہ جھوٹا شرارتی بھی چراغ کی بتی کھینچتا ہے، پس گھروالوں کوجلادیتا ہے' (مشکوۃ حدیث ۴۲۹۵)

حدیث (۲) — رسول الله مینگانگیا نے فرمایا: ''برتنوں کوڈھا نک دو،مشکیزوں کامنہ باندھ دو، دروازوں کو بھیڑ دو اور چراغوں کو بچھا دو، پس بیشک شیطان کسی (بند) مشکیزہ میں نہیں گھتا۔ اور کوئی (بند) دروازہ اور کوئی (بند) برتن نہیں کھولتا'' (مشکوٰۃ حدیث ۲۹۲۳)

حدیث (۳) — رسول الله میلانیماً گیام نے فرمایا: ''برتنوں کوڈھا نک دو،اورمشکیزوں کوباندھ دو، پس بیشک سال میں ایک رات ایسی ہے۔ سمیں وباءاترتی ہے۔ نہیں گزرتی وہ کسی ایسے برتن پرجس پرڈھکنا نہ ہو،اور نہ کسی ایسے مشکیزہ پرجس پر بندھن نہ ہو، مگراس وباء میں سے کچھ حصہ اس میں اترتا ہے'' (مشکوۃ حدیث ۲۹۸)

تشريح: ان روايتول مين تين باتين بين:

پہلی بات — شام کے وقت جتات بھیلتے ہیں — کیونکہ شیاطین اپنی اصل فطرت میں ظلمانی (تاریک مخلوق) ہیں اس لئے جب شام کی تاریکی پھیلتی ہے تو ان کو بہجت وسر ورحاصل ہوتا ہے۔اوروہ خوشی سے اچھلتے ہیں۔اور زمین میں پھیل جاتے ہیں اور بچوں کو ادھراُ دھرکر دیتے ہیں۔

دوسری بات — شیاطین بند چیزوں میں نہیں گھتے — ہم نے جو بات محسوں کی ہے وہ بیہے کہ شیاطین کے اثر ات زیادہ تر فطری افعال کے سمن میں پائے جاتے ہیں میٹلاً جب ہوا گھر میں داخل ہوتی ہے تو اس کے ساتھ جنّ داخل

ہوتا ہے۔اور جب کوئی پتحرلڑ ھکتا ہے،تو اس کےلڑ ھکنے میں شیطان مدد کرتا ہے، پس وہ عادت سے زیادہ لڑھکتا ہے۔اور ایسی اورصور تیں۔اس لئے جو برتن مشکیز ہ اور دواز ہ بند ہوتا ہے اس میں جن نہیں گھتا۔

تیسری بات — سال کی کسی رات میں و باء کا اتر نا — اس کا مطلب بیہے کہ لمباوفت گزرنے کے بعدا یک ایسا وقت آتا ہے جس میں ہوا خراب ہوجاتی ہے۔ میراا پنامشاہدہ ہے کہ ایک مرتبہ مجھے خبیث ہوا کا احساس ہوا۔ اور وہ ہوا لگتے ہی میرے سرمیں درد ہوگیا۔ پھر میں نے دیکھا کہ بہت ہے لوگ بیار پڑگئے۔ اوراس رات میں ان لوگوں میں بیار پڑنے کی استعداد بیدا ہوگئی۔

## ۸ \_ مكانات ميں فخر ومباہات

عجمیوں کی عادات وتعمقات میں مکانات بنانے اوران کوآ راستہ پیراستہ کرنے میں مقابلہ بازی تھی۔ عجمی اس میں حد درجہ تکلف کیا کرتے تھے۔ اوراس میں ڈھیروں دولت خرج کیا کرتے تھے۔ چنانچہ نبی میلائی آئیا پیٹے نہایت بختی کرے اس کا مداوا کیا۔ درج ذیل چارروایات ای سلسلہ کی ہیں:

حدیث(۱) — رسول الله شِلانْیَوَیَمْ نے فر مایا:''مؤمن جو پچھٹر چ کرتا ہے اس کواس کا جرماتا ہے، مگراس مٹی میں یعنی تغمیر میں جوخرچ کرتا ہے(اس کا پچھا جزنہیں ماتا) (مشکوۃ حدیث۵۱۸۲ تناب الرقاق)

ث(۲) — آیک انصاری صحابی نے ایک قبہ بنایا۔ نبی طِلاَیْقَائِیم نے اس پرناراضکی ظاہر کی۔انھوں نے اس کو دھادیا۔ دوسرے وفت جب آپ وہاں سے گزرے تو قبہ نہیں تھا۔ آپ نے اس کے بارے میں دریافت کیا تو آپ کو صورتِ حال بتائی گئی۔اس موقعہ پرآپ نے فرمایا:'' ہرتقمیراس کے مالک پروبال ہے، مگروہ جس کے بغیر چارہ نہیں! مگروہ جس کے بغیر چارہ نہیں! مگروہ جس کے بغیر چارہ نہیں! مگلوۃ حدیث ۱۸۸۴)

حدیث (۳) — ایک بار حضرت علی رضی الله عند کے یہاں کوئی مہمان آیا۔ اس کے لئے کھانا تیار کیا گیا۔ حضرت فاطمہ رضی الله عنہا نے کہا کہ رسول الله مِلَّائِفَائِکِمْ کوجی دعوت دیدی جائے۔ چنانچہ آپ تشریف لائے ، اور دروازہ پررک گئے۔ گھر کے ایک کونہ میں ایک منقش پردہ پڑا ہوا تھا۔ آپ اس کو دیکھتے ہی واپس لوٹ گئے۔ حضرت فاطمہ نے حضرت علی کو بھیجا کہ دیکھیں آپ کیوں لوٹ گئے ۔ حضرت فاطمہ نے عضرت علی کو بھیجا کہ دیکھیں آپ کیوں لوٹ گئے ؟ حضرت علی نے جاکر وجہ دریافت کی تو آپ نے فرمایا: ''میرے لئے سے یافر مایا کسی بھی نبی کے لئے سے مناسب نہیں کہ وہ کسی آراستہ کئے ہوئے گھر میں داخل ہو' (ابوداؤد صدیث ۲۵۵ کتاب الاطعمة)

حدیث (۴) — نبی مِلاَیْمَایِیَا ایک غزوہ میں تشریف لے گئے۔ پیچھے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے دروازے پر ایک رنگین جھالر داراونی پر دہ لٹکایا۔ جب آپ سفر ہے لوٹے تو اس کو پھاڑ دیا،اور فر مایا:''اللہ تعالیٰ نے ہمیں حکم نہیں دیا کہ ہم پھرول اورمنی کو کپڑے پہنا کمیں!'' (مشکوۃ حدیث ۳۴۹۳ باب التصاویر )

- ﴿ اُوسَوْمَ لِيَكِلْفِيكُ ﴾

ومنها: استعمالُ أو انى الذهب و الفضة: قال صلى الله عليه وسلم: " الذى يشرب فى آنية الفضة إنما يُجَرِّجِرُ فى بطنه نار جهنم" وقال صلى الله عليه وسلم: " لا تشربوا فى آنية الذهب والفضة، ولا تأكلوا فى صحافها، فإنهالهم فى الدنيا، ولكم فى الآخرة" وقد ذكرنا من قبلُ ما ينكشف به سره.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "خَمِّرُوا الآنية، وأَوْكُوا الأسقية، وأَجِيْفُوا الأبواب، وأَكُفِتُوا صبيانكم عند المساء، فإن للجن انتشارًا وخَطْفَة، وأَطْفِولُ المصابيح عند الرُّقاد، فإن الفويسقة ربما اجْتَرَّت الفتيلة، فأحرقت أهلَ البيت" وفي رواية: " فإن الشيطان لا يَحُلُ سقاء، ولا يفتح بابا، ولا ينكشف إناء" وفي رواية: " فإن في السنة ليلة، ينزل فيها وباء، لايمر بإناء ليس عليه علاءً، أو سقاء ليس عليه وكاء، إلا نزل فيه من ذلك الوباء"

أقول:

[١] أما انتشار الجن عند المساء: فلكونهم ظُلما نيين في أصل الفطرة، فيحصل لهم عن انتشار الظلمة ابتهاجٌ وسرور، فينتشرون.

[٢] وأمَّا إن الشيطان لا يَحُلُّ سِقاءً: فلأن أكثر تأثيراتها — على ما أدركنا — في ضمن الأفعال الطبيعية، كما أن الهواء إذا دخل في البيت دخل الجني معه، وإذا تدهده الحجرُ أمَدَّ في تدهدهه، فتدهده أكثرَ مما تقتضيه العادة، ونحو ذلك.

[٣] وأما إن في السنة ليلةً ينزل فيها الوباء: فمعناه: أنه يجيئ بعد زمان طويل وقت يفسد فيه الهواء؛ وقد شاهدتُ ذلك مرة: أحسستُ بهواء خبيث، أصابني صداع في ساعةٍ مَاوصلَ إِليَّ، ثم رأيتُ كثيرًا من الناس قد مَرضوا، واستعَدُّوا لحدوثِ مرض في تلك الليلة.

ومنها: التطاول في البنيان، وتَزُويْقِ البيوت، وزخرفَتُها: فكانوا يتكلفون في ذلك غاية التكلف، ويبذلون أموالاً خطيرة، فعالجه النبي صلى الله عليه وسلم بالتغليظ الشديد، فقال: "ما أنفق المؤمن من نفقة إلا أُجِرَ فيها، إلا نفقتَه في هذا التراب" وقال صلى الله عليه وسلم: "إن كل بناء وبال على صاحبه، إلا مَالاً! وإلا مالاً!!" يعنى إلا مالابد منه، وقال صلى الله عليه وسلم: "ليس لى — أوليس لنبي —أن يدخل بيتا مزوَّقا" وقال عليه السلام: "إن الله لم يأمرنا أن نكسو الحجارة والطين"

لغات: جَوْجَوَ الشوابُ في الحَلَق : طلق ميں پينے کی چيز کاغرغرکرنا .... حَلَّ (ن بن) المسكانَ : اترنا، قيام - اَمَنَا مَا اَدَا اَرْنا، قيام

كرنامقيم مونا .... اسْتَعَدُّ له: تيار موناء آماده مونا\_

تصحیح: قوله:أما إن الشيطان لايحل سقاءً مطبوع مين و كاء تھا۔ يہ مين نے حدیث كے مطابق كرنے كے لئے بدلا ہے۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

#### معالجهاورمنترول كابيان

نبی ﷺ کیا گرتے ہے کہا لوگ امراض وآفات میں معالجات اور منتروں سے تمسک کیا کرتے تھے۔اورآ کندہ کے احوال جاننے کے لئے فال، بدشگونی، خط بیعنی رمل، کہانت، نجوم اور خوابوں کی تعبیر کو مضبوط بکڑے ہوئے تھے۔ان میں کچھ نامناسب با تیں تھیں۔جن سے نبی ﷺ نے روکا،اور باقی باتوں کی اجازت دی، مثلاً: داغنے کی ممانعت کی،اور جن منتروں میں شرکیہ کلمات تھان کوسا قط کیا۔قس علی ہذا۔

علاج کی حقیقت:علاج کی ماہیت:حیوانات، نباتات اور معدنیات کی خاصیات سے فائدہ اٹھانا ہے، اور اخلاط لیعنی سوداء، صفرا،خون اور بلغم کا توازن قائم کرنا ہے۔ ملی قواعد کی رو سے ایسا کرنا جائز ہے۔ کیونکہ اس میس نہ شرک کا کوئی شائبہ ہے، نہ دین ودنیا کا کوئی مفسدہ۔ بلکہ اس میں بہت فوائداور لوگوں کے پراگندہ احوال کی درشگی ہے۔ البتہ تین علاج درست نہیں:

ا — شراب سے علاج کرنا: کیونکہ شراب کا چسکہ لگ جاتا ہے تو چھٹتانہیں ۔ یعنی منشیات کے ذریعہ علاج کرنے ہے انسان ان کا عادی ہوجاتا ہے۔ جیسے بعض لوگ دانتوں کی کمزوری کا علاج تمباکو سے کرتے ہیں۔ پھروہ اس کے عادی ہوجاتے ہیں۔اورشراب کے تھم میں ہرحرام چیز ہے۔ حدیث میں ہے: لاتسداؤو ا بسحرام: کسی بھی حرام چیز ہے علاج مت کرو(مشکلوة حدیث ۲۸۳۸)

۲ – خبیث یعنی اذیت رسال چیز ہے علاج کرنا: جیسے زہر سنکھیا وغیرہ سے علاج کرنا (مشکوۃ حدیث ۴۵۳۹) پس اگر کوئی دوسراعلاج ممکن ہوتو زہر سے علاج نہیں کرنا جا ہے ، کیونکہ اس سے بھی آ دمی مربھی جاتا ہے۔

" - داغ دینے کاعلاج کرنا: اگرکوئی دوسراعلاج ممکن ہوتو بیعلاج بھی نہیں کرنا چاہئے۔ کیونکہ آگ ہے جلاناان ہاتوں میں سے ہے جن سے فرشتے نفرت کرتے ہیں۔ حضرت عمران بن حصین رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ فرشتے مجھے سلام کیا کرتے تھے۔ جب میں نے ابن زیاد کے کہنے ہے داغ لگوایا تو جب تک داغ کا نشان ہاتی رہا فرشتے میرے پاس نہیں آئے (سنن داری ۳۵:۲ کتاب المناسك، باب فی القِران)

فائدہ:احادیث میں نبی ﷺ کے جوعلاج مروی ہیں ان کی بنیاد:عربوں کے تجربات ہیں لیعنی وحی کے ذریعہ وہ علاج نہیں ہتلائے گئے (بیافائدہ کتاب میں ہے) منتر کی حقیقت: منتروں کی ماہیت رہے کہ عالم مثال میں کلمات کے لئے تحقق (پایاجانا) اوراثر ہے۔ جیسے تعریفی کلمہ خوش کرتا ہے، اور گالی ناراض کرتی ہے، بیخقق واثر ہے۔ منتروں کے کلمات کے بہی اثرات اثر انداز ہوتے ہیں۔ پس اگر منتر کے کلمات نثر کیہ نہ ہوں تو قواعد ملیہ اُس کی اجازت دیتے ہیں۔خصوصاً قرآن وحدیث کی دعا میں ،اوران کے مثابہ دیگر تضرعات: نہ صرف جائز ہیں۔ بلکہ مسنون ہیں۔

نظر برحق ہے: نظر کی تا ثیر ثابت ہے۔ اوراس کی حقیقت ہے ہے کہ جب نظر لگانے والے کے دل میں کوئی چیز گھب جاتی ہے، تو اس کی آنگھ ہے ایک نہر بلی بھال کا تھی ہے، جو نظر زدہ سے نگراتی ہے، پس وہ بیمار پڑجا تا ہے یا ہلاک ہوجا تا ہے۔ جیسے بعض سمانپ جب انسان کی نظر سے نظر ملاتے ہیں، تو ان کی آنکھوں سے زہر نگاتا ہے جو انسان کو ہلاک کر دیتا ہے۔ اس طرح اگر مانع نہ بوتو نظر لگانے والے کی نظر بھی متاثر کرتی ہے۔ اور مانع ہیہ کہ جب کوئی چیز دل میں گھب جائے تو فورا کے جماشاء الله ، لاقب و آلا بالله نظر کا اثر رک جائے گا۔ اورا گر نظر لگ ہی جائے تو جسمانی علاج کی طرح اس کا علاج بھی مسنون ہے۔ حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں ایک لڑکے تھی۔ جس کا چیرہ زرد پڑ گیا تھا۔ نبی صلاح ایک نظر کا اس کا علاج بھی مسنون ہے۔ حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں ایک لڑکی تھی۔ جس کا چیرہ زرد پڑ گیا تھا۔ نبی صلاح ایک نظر مایا: ' اسے جھڑ وائو، اسے نظر لگی ہے' (مشکلوۃ حدیث ۲۵۱۸)

فائدہ(۱)نظر جنات کی بھی گئی ہے(بلکہ سحرونظر کے واقعات میں زیادہ ترجنات ہی کی نظر ہوتی ہے،اور وہی سحر کرتے ہیں) فائدہ:(۲) حدیث میں جومنتر ،تعویذ اور ٹو مجھے کی ممانعت آئی ہے(مشکوۃ حدیث ۳۵۵۲)اس کا مصداق وہ چیزیں ہیں جن میں شرک ہو، یا اسباب میں غلوہ و کہ اللہ کو بھول جائے ،اور اسباب پر تکمیہ کر ہیٹھے(بید ونوں فائدے کتاب میں ہیں)

وكان الناس قبلَ النبي صلى الله عليه وسلم يتمسكون في أمراضهم وعاهاتهم بالطب والرُّقي، وفي تقدِمة المعرفة بالفأل، والطِّيرَة، والخَطِّ وهو الرمل - والكهانةِ، والنجوم، وتعبير الرؤيا؛ وكان في بعض ذلك مالاينبغي، فنهى عنه النبي صلى الله عليه وسلم، وأباح الباقِي:

فالطبُّ: حقيقته: التمسك بطبائع الأدوية الحيوانيةِ، أو النباتيةِ، أو المعدِنيةِ، والتصرفُ في الأخلاط نقصا وزيادة؛ والقواعد الملية تُصَحِّدُ، إذ ليس فيه شائبةُ شركٍ، والفسادُ في الدين والدنيا، بل فيه نفع كثير، وجمعٌ لشمل الناس، إلا:

[الف] المدأواة بالخمر: إذ للخمر ضَرَاوةٌ لا تنقطع.

[ب] والمداواة بالخبيث: أى السم، ما أمكن العلاج بغيره، فإنه ربما أفضى إلى القتل. [ج] والمداواة بالكيّ: ما أمكن بغيره: لأن الحرق بالنار أحد الأسباب التي تتنفّر منها الملائكة. والأصل فيما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم من المعالجات: التجربة التي كانت عند العرب. وأما الرُّقي: فحقيقتُها: التحسكُ بكلماتٍ لها تحقّقُ في المثال وأثرٌ؛ والقواعدُ الملية لاتدفعها مالم يكن فيها شرك، لاسيما إذا كان من القرآن والسنة، أو ما يشبههما من التضرعات إلى الله.

والعين حق: وحقيقتها: تأثيرُ إلمام نفسِ العائنِ، وصدمةٌ تحصل من إلمامها بالمَعِيْنِ؛ وكذا نظرة الجن؛ وكلُّ حديث فيه نهى عن الرقى، والتمائم، والتَّوَلَةِ: فمحمولٌ على ما فيه شرك، أو انهماك في التسبب، بحيث يغفل عن البارى جلَّ شأنُه.

لغات: خطاور رال: ایک پغیمرریت میں پچھ کیریں کھینی کرآئندہ کے احوال معلوم کیا کرتے تھے۔ اب یعلم دنیا ہے اٹھ گیا ہے۔ وہ پغیمرک طرح کیریں کھینچے تھے وہ کسی کو معلوم نہیں، پس اب ایسا کرنا جائز نہیں ۔۔۔۔ السفَ رَاوۃ: چہکا لگ جانا۔ کت پڑجانا: اچھی یابری۔ حدیث میں ہے: إن للإسلام ضراوۃ ، اسلام کا چسکہ پڑجاتا ہے۔ إن لللحم ضراوۃ کے ضراوۃ المحمود: گوشت کا چسکہ بھی شراب کے چسکے کی طرح ہے ۔۔۔۔ قولہ: والعین حق: اور نظر لگنابر حق ہے۔ اور اس کی حقیقت: نظر کا نے والے کنفس کے زددیک ہونے سے نظر لگانے والے کنفس کے زددیک ہونے سے نظر زدہ کو چہنچا ہے )

زدہ کو حاصل ہوتی ہے (دونوں کا ایک ہی مطلب ہے یعنی نظر لگانے والے کنظر کا اثر نظر زدہ کو پہنچا ہے)

# نیک وبد فالی، حجوت کی بیاری، کھویڑی کایرندہ اور پُجلا وہ

شریعت نے چند باتوں کی ممانعت کی ہے۔ جیسے بدشگونی، چھوت کی بیاری، کھوپڑی کا پرندہ اور چھلا وہ وغیرہ۔ان میں سے بعض تو بالکل ہے اصل ہیں، خارج میں ان کا کوئی وجو ذہیں،اس لئے ان کی نفی کی ہے جیسے کھوپڑی کا پرندہ اور ماہِ

﴿ کی نحوست ۔ اورا کثر چیزوں کی اگر چہ حقیقت ہے، مگر شریعت نے بر بنائے مصالح ان کی ممانعت کی ہے۔ شاہ صاحب قدس سرۂ سب سے پہلے شگون نیک و بدکی حقیقت بیان کرتے ہیں:

#### نيك فالى اوربد فالى كى حقيقت

جب ملاًاعلی میں کسی امر کا فیصلہ ہوتا ہے تو وہ چیزیں جن میں سرعت سے اثر پذیری کی صلاحیت ہوتی ہے ،اس فیصلہ سے رنگین ہوتی ہیں۔ملاً اعلی کے فیصلول کا ان پر سابیہ پڑتا ہے ،اور وہ بہت جلدان کا اثر قبول کرلیتی ہیں۔الیی چیزیں درج ذیل ہیں :

آ — خیالات — لوگول کے تصورات عالم بالا کے فیصلوں سے جلد متاثر ہوتے ہیں۔ جنگ بدر شروع ہونے سے پہلے کفارلڑنے کے لئے بے تاب تھے ، مگر جو نہی جنگ شروع ہوئی وہ بھا گنے کی راہیں ڈھونڈ ھنے لگے۔ کیونکہ اللہ پاک نے ان
 ◄ نَصَوْرَتَ بِیَالَیْمَ ہُلَہِ ﷺ

کولوں میں رعب ڈالدیا (سورۃ الانفال آیت ۱۱) اوراستخارہ میں جوکی طرف دل مائل ہوتا ہے وہ بھی عالم بالا کے فیصلہ کااثر ہوتا ہے۔ ہے۔ ہے۔ ای طرح کوئی کام کرنے بانہ کرنے کا پختارادہ ہوتا ہے، اورا یک دم رائے برل جاتی ہے ہے۔ بھی اسی قبیل سے ہے۔ رحقیقت مخفی خیال کا پیر محسوس ہوتی ہے بعنی دل میں جو بات وارد ہوتی ہے بمنہ ختا کوئی بات اس وار قبلی کی ترجمانی در حقیقت مخفی خیال کا پیر محسوس ہوتی ہے بعنی دل میں جو بات وارد ہوتی ہے بمنہ نے کئی ہوئی بات اس وار قبلی کی ترجمانی کرتی ہوئی ہوئی بات اس وار قبلی کی ترجمانی کرتی ہوتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ تبوک میں نبی خیالی ہوئی گاڑا یک مجود کاسترہ مبنا کر فی ہے۔ ایک صاحب گدھے پر بیٹے کرسا منے سے گذر ہے۔ آپ کی زبان مبارک سے بساختہ نکلا: قسط علا تقد اثر ہو ۔ وہ صاحب فوراً با بنج ہوگئے۔ ظاہر ہے آپ رحمت عالم شے۔ بردعاوینا آپ کی شان نہیں تھی۔ گر مسلا تک نماز خراب ہونے ہے جو نکلیف پینچی اس پر یہ بات زبان مبارک سے نکل گی، اور و سیاہی ہو کر ر ہا (ابودا و دھیت ہو تی ہو گئے۔ ظاہر ہے آپ رحمت عالم شے۔ بردعاوینا آپ کی شان نہیں تھی۔ گر مسلسل کی ناز خراب ہونے ہیں ۔ کسی خاص صورت کے ساتھ ان کی خصیص دو وجہ ہوتی ہے ۔ ایک فلی اسباب بھی فطری طور پر اکثر ضعیف ہوتے ہیں ۔ کسی خاص صورت کے ساتھ ان کی خصیص دو وجہ ہوتی ہے ۔ ایک فلی اسباب کی بنا پر ہوتا ہے ، یا نماز استہ تا ء کے سیار میں ملااعلی کا بارش برسے کا فیصلہ ہوتا ہے تو بادل اس کا اثر قبول کرتے ہیں ، اور برس پڑتے ہیں۔

نیک فالی اور بدفالی کامعاملہ بھی ایسا ہی ہے۔ صلح حدید بیری حدیث میں ہے کہ جب مکہ والوں کی گئی سفارتیں واپس کئیں، تو آخر میں سُہیل بن مُمر وآیا۔ نبی شِلاَیْفَوَیَیْم نے اس کوآتا و کی کرصحابہ سے فرمایا: ''سہیل ہے، تبہارا کام تبہارے لئے آسان کردیا گیا!'' یعنی اب سلح ہوجائے گی۔ سہیل کا آخر میں آنا محض اتفاق نہیں تھا۔ ملاً اعلی کے فیصلہ کامقتضی تھا۔ چنانچہ آپ نے اس کے آنے سے نیک فال لیا۔ اور بدفالی: نیک فالی کی صُدہے۔ اور صدین کا معاملہ یکسال ہوتا ہے۔ پس بدفالی کی بھی یہی حقیقت ہے۔

چنانچے زمانۂ جاہلیت کے لوگ بھی فضائی واقعات، بولی ہوئی باتوں، پرندوں کی آوازوں اوران کی پرواز کے رخ وغیرہ سے اچھابراشگون لیتے تھے۔اوران سے آئندہ کے واقعات پراستدلال کرتے تھے مثلاً؛ کام ہوگا یانہیں؟ فتح ملے گ یانہیں؟ مگر شریعت نے چارو جوہ سے بُرافال لینے کی ممانعت کی،اور نیک فال لینے کی اجازت دی: ایک: اس وجہ سے کہ وہ واقعات ،کلمات اوراصوا پیض اتفاق اوراندازہ بھی ہو سکتے تھے ضروری نہیں کہ وہ عالم بالا کی الرپذیری، می کا نتیجہ ہوں۔ دوم: اس وجہ سے کہ برشگونی سے دل میں طرح طرح کے وساوس پیدا ہوتے ہیں۔ آدی اس ادھیڑ بُن میں لگ جاتا ہے کہ میرا کام کیوں نہیں ہوگا؟ سوم: اس وجہ سے کہ برشگونی سے بھی اللہ کے انکار کی نوبت بھی آجاتی ہے۔ جب بار بار برافال نگلا ہے تو آدی اللہ تعالی سے برظن ہوجاتا ہے۔ چہارم: اس وجہ سے کہ بدفالی کی صورت میں توجہ اللہ تعالی سے بالکل ہی ہے جاتی ہے۔اور نیک فال میں یہ سب خرابیاں نہیں ہیں۔ بلکہ آدی پُر امید ہوجاتا ہے،اور اللہ سے کو لگالیتا ہے۔ پھراگر چھوت کی بیاری: اسی طرح چھوت کی بیاری کی نفی کی ، گراس نفی کے بید معنی نہیں کہ اس کی کچھ حقیقت نہیں ۔ عدوی کی نفی والی روایت میں بیجی ہے: فِسرَ من المسحدوم محما تفر من الاسد لیعن کوڑھی ہے ایسے بھا گوجیسے شیر ہے بھا گتے ہو۔ معلوم ہوا کہ بعض امراض ایسے ہیں: جن میں مریض کے ساتھ اختلاط مرض کا سبب ہے۔ بلک نفی کی وجہ بیہ کہ عرب بعض امراض میں ذاتی ٹا تیر مانتے تھے، اور اللہ پر بھروسہ کرنا بالکل ہی بھول جاتے تھے۔ پس سیح بات : یہ ہے کہ بعض بیاری نہیں مجول جاتے تھے۔ پس سیح بات ناتیر کا فیصلہ نہ بعض بیاری الم مجملہ اسبب مرض ہیں۔ گران کی سبیت اس وقت تام ہوتی ہے جب ان کے خلاف اللہ تعالی کا فیصلہ نہ ہو۔ کیونکہ جب اللہ تعالی کا فیصلہ نو جاتا ہے کہ فلال کو یہ بیاری نہیں گے گی ، تو اللہ تعالی کا یہ فیصلہ نظام عالم میں رخنہ پڑے بغیر پورا ہوتا ہے۔ اور اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ توت مدافعت قوی ہوجاتی ہے۔ اور وہ اس سبب کی تا ثیر کوروک و بی بغیر پورا ہوتا ہے۔ اور اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ توت مدافعت قوی ہوجاتی ہے۔ اور وہ اس سبب کی تا ثیر کوروک و بی جام کلام کی اصطلاح میں یہ بات اس طرح بیان کی جاتی ہے کہ ' بیا سباب عادی ہیں ، تفلی نہیں' یعنی سنت الہی یہی جاری ہیں کہ کہ مریض کے ساتھ اختلاط سبب مرض ہوتا ہے۔ گرعقلا ایسا ہونا ضروری نہیں۔

کھوپڑی کا پرندہ:اور ہامتہ یعنی کھوپڑی کا پرندہ محض ہےاصل بات ہے۔زمانۂ جاہلیت میں عربوں کا خیال تھا کہ اگر مقتول کا بدلہ نہ لیا جائے تو اس کی کھوپڑی سے ایک پرندہ نکلتا ہے، جو مجھے سیراب کرو! مجھے سیراب کرو! چلا تار ہتا ہے۔ یہاں تک کہ بدلہ لیا جائے، ورنہ وہ پرندہ نقصان پہنچا تا ہے۔ شریعت نے اس کی ممانعت کی ، کیونکہ اس سے شرک کا دروازہ کھلتا ہے۔ نافع وضار صرف اللہ نغالی ہیں۔

غُولِ بیابانی: چھلاوہ لیعنی بھوت پریت بھی کوئی چیز نہیں۔لوگوں کا خیال ہے کہ بیابان میں بھوت بھوتتنیاں اور چڑیلیں ہوتی ہیں، جومسافروں کوڈراتی اورراہ سے بھٹکادیتی ہیں،اور چہیت ہوجاتی ہیں۔بیسب بےاصل باتیں ہیں۔

### كيابيسب إصل باتيس بين؟

ایسانہیں ہے کہ ان چیز وں کی قطعاً کچھ حقیقت نہ ہو، بلکہ ان کی اصلیت ہے۔ اور اس کی دودلییں ہیں:

ہم دلیل: بہت می روایات ہیں، جوایک دوسرے کی تائید کرتی ہیں، جو جتات کے جوت اور ان کے دنیا میں گھو منے

پر دلالت کرتی ہیں۔ اور عدوی کی اصل کوڑھی ہے دور رہنے کی روایت، اور عورت، گھوڑے اور گھر میں نحوست کی روایت

ہے۔ پس سے چیزیں ہے اصل کیسے ہو کتی ہیں؟ رہی ان چیزوں کی ففی تقوہ دواعتباروں ہے گی گئی ہے: ایک: اس اعتبار ہے

کہ ان چیزوں میں مشغول ہونا جائز نہیں یعنی شرعاً مینا پہند بیدہ امور ہیں۔ دوم: اس اعتبار سے کہ ان چیزوں کی بنیاد پرکوئی
دعوی درست نہیں۔ مثلاً کوئی شخص دعوی کرے کہ میرے چنگے اونٹوں کوفلاں کے بیار اونٹوں نے ماردیایا بیار کردیا تو بیدعوی
مسموع نہیں ہوگا۔

دوسری دلیل: شریعت نے کہانت سے تختی سے روکا ہے۔ کہانت: جنات سے باتیں کیکر بیان کرنے کا نام ہے۔ اور

آپ نے اس خص ہے بعد تعلقی ظاہر کی ہے جو کا ہنوں کے پاس جاتا ہے۔ گر جب آپ سے کا ہنوں کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا:' فرشتے بادلوں میں اترتے ہیں۔ اور آسانوں میں جوامر طے پایا ہے اس کا چرچا کرتے ہیں۔ شیاطین وہاں سے کوئی بات پڑالاتے ہیں۔ اور جس کا ہن کے وہ تابع ہوتے ہیں اس کو وہ ادھوری بات پہنچاد ہے ہیں۔ کا ہن اس میں سوجھوٹ ملا کر بات پوری کرتا ہے، پھراس کی پیشین گوئی کرتا ہے، 'یعنی جب کوئی معاملہ ملا اعلیٰ میں قرار پاتا ہے تو وہاں سے ملا کر بات پوری کرتا ہے، پھراس کی پیشین گوئی کرتا ہے، 'یعنی جب کوئی معاملہ ملا اعلیٰ میں قرار پاتا ہے تو وہاں سے ملا کر بات پوری کرتا ہے، پھراس کی پیشین گوئی کرتا ہے، 'یعنی جب کوئی معاملہ ملا اعلیٰ میں قرار اس مقدر کا علم ہوجا تا ہے۔ پھر بھی ملا کر اس کے استعداد ہوتی ہے، چند قطر اس میں جبوٹ میں اس اس کی حجم با تیں لے لیتے ہیں۔ پھر کا ہن ان سے اپنی فطری یا اکتسانی مناسبت کی وجہ سے لیتا ہے۔ اور اس میں جبوٹ ملا کر بات مکمل کر کے چاتی کر دیتا ہے۔ اس روایت سے کہا نت کی نفی کہ بات ہیں گئی ہوئی۔ پس آپ ہرگزید خیال نہ کریں کہ ذکورہ چیزوں کی معافحت کی وجہ ان کیا ہونا اور خارج میں ان کا وجود نہ ہونا ہے۔ بلکہ ممانعت کی تین وجوہ ہیں: ایک: ان میں غلطی کا مفافہ ہیں۔ سوم: وہ فساد کی جڑ ہیں۔ اور اللہ پاک نے یہ اصول بیان کیا ہے کہ جس چیز میں خرایاں نہ یہ کہ جس چیز میں خرایاں نہ کہ جس وجہ فیاں نہ کے جو فرار دیا جاتا ہے۔ ارشاد پاک ہے: '' آپ بتادیں کہ شراب اور جوے میں ہوئی خرابی اور لوگ لئے پچھو انکر ہیں، اور ان کی خرابی ان کے نفع ہوئی ہے' نہ چنا نچیان کو آٹر میں حرام کردیا۔

أما الفأل والطيرة: فحقيقتُهما: أن الأمر إذا قُضى به في الملا الأعلى: ربما تَلَوَّنَتْ بلونه وقائعُ جُبلت على سرعة الا نعكاس.

فمنها: الخواطر.

ومنها : الألفاظ التي يُتفوّه بها من غير قصد معتد به، وهي أشباح الخواطر الخفية التي لا يُقصد إليها بالذات،

ومنها: الوقائع الجوِّية: فإن أسبابها في الأكثر من الطبيعة: ضعيفة، وإنما تختص بصورة دون صورة بأسباب فلكية، أو انعقادِ أمر في الملأ الأعلى.

وكان العربُ يستدلون بها على ما يأتى، وكان فيه تخمين، وإثارة وسواس، بل ربما كانت مظنةً للكفر بالله، وأن الاتطمح الهمة إلى الحق، فنهى النبى صلى الله عليه وسلم عن الطيرة، وقال: "خيرُها الفأل" يعنى كلمةً صالحة يتكلم بها إنسانٌ صالح، فإنها أبعدُ من تلك القبائح. ونفى العَدُوي: الاسمعنى نفي أصلها، لكن العربَ يظنونها سببا مستقلا، ويَنْسَوْنَ التوكلَ رأسًا. والحقُّ: أن سببية هذه الأسباب إنما تتم إذا لم ينعقد قضاءُ الله على خلافه: الأنه إذا انعقد أتمّه الله من غير أن يَنْ خَرمَ النظام؛ والتعبير عن هذه النكتة بلسان الشرع: أنها أسباب عادية، الاعقلية.

والهامّة: تفتح باب الشرك غالبًا، وكذلك الغُولُ، فَنهوا عن الاشتغال بهذه الأمور: لا لأن هذه ليست لها حقيقة البتة، كين والأحاديث متظاهرة على ثبوت الجن، وتردُّده في العالم، وعلى ثبوت أصل العدوى، وعلى ثبوت أصل الشؤم في المرأة والفرس والدار، فلاجرم أن المراد نفيها من حيث جواز الاشتغال بها، ومن حيث أنه لايجوز المخاصمة في ذلك، فلايسمع خصومة من ادَّعى على أحد: أنه قتل إبلَه، أو أَمْرَضها، بإدخال الإبل المريضة عليها، ونحو ذلك.

كيف؟ وأنت خبير بأن النبى صلى الله عليه وسلم نهى عن الكهانة — وهى: الإخبار عن الجن — أشد نهي، وبرئ ممن أبى كاهنا؛ ثم لما سئل عن حال الكهان أخبر أن الملائكة تنزل في العنان، فَتَذْكر الأمر الذي قد قُضى في السماء، فتسترق الشياطين السمع، فتوحيه إلى الكهان، فيكذبون معها مائة كَذُبَة، يعنى أن الأمر إذا تقرر في الملأ الأعلى: ترشّح منه رُشَ حاتٌ على الملائكة السافلة التي استعدت للإلهام، فربما أخد منهم بعض أزكياء الجن، ثم سلقى الكهان منهم بحسب مناسبات جبلية وكسبية، فلا تَشُكّنٌ أن النهى ليس معتمدا على عدمها في الخارج، بل على كونها مظنة للخطأ والشرك والفساد، كما قال عَزَّ مِنْ قائل: ﴿ قُلْ عدمها في الخارج، بل على كونها مظنة للخطأ والشرك والفساد، كما قال عَزَّ مِنْ قائل: ﴿ قُلْ فَيْهِمَا إِنْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ، وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِما﴾

ترجمہ: رہافال اور برشگونی: پس دونوں کی حقیقت: یہ ہے کہ جب سی امر کا ملا اعلی میں فیصلہ کیا جاتا ہے، تو ہمی اس امر کے رنگ ہے وہ وہ افعات رنگین ہوجاتے ہیں جو تیزی ہے سایہ پڑنے پر پیدا گئے گئے ہیں ۔ پس از انجملہ: خیالات ہیں ۔ اور از انجملہ: وہ الفاظ ہیں جن کو آ دی بولد بتا ہے ایسے ارادہ کے بغیر جو قابل کھاظ ہو۔ اور وہ الفاظ ان مخفی خیالات کے پیکر ہائے محسوں ہیں جن کا بالذات ارادہ نہیں کیا جاتا، یعنی اس مخفی خیال ہے وہ الفاظ نہیں ہولے جاتے، بلکہ با ساختہ زبان پر جاری ہوجاتے ہیں ۔ اور از انجملہ: فضائی واقعات ہیں۔ پس بیشک ان کے اسباب عام طور پر فطرت ساختہ زبان پر جاری ہوجاتے ہیں ۔ اور از انجملہ: فضائی واقعات ہیں۔ پس بیشک ان کے اسباب عام طور پر فطرت ہے۔ بمز ورجوتے ہیں یعنی بادل کی فطرت میں کسی خاص جگہ ہر سے کا تقاضاً نہیں ہوتا۔ اور وہ فضائی واقعات ایک صورت کے ساتھ منہ کہ وہ جے یا ملا اعلیٰ میں کسی امر کے انعقاد کی وجہ سے کے ساتھ منہ کہ دوسری صورت کے ساتھ خاص ہوتے ہیں فلکی اسباب کی وجہ سے ہوتی ہے۔ اور عرب ان کے یعنیٰ بادل کو دیو بند میں براستا چا ہے ، مظفر گر میں نہیں ، میضیص ان دوسیوں کی وجہ سے ہوتی ہے۔ اور عرب ان کے در بعد آئیدہ کے انکار کیا گرے ہوتے تھے ، اور اس میں اندازہ اور وسوسوں کو ابھار ناتھا، بلکہ بھی وہ اللہ کیا گئے ہوتے تھے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف توجہ بلند نہ ہولے ہیں نبی طالتہ بیا تھا کہ بھی کی طرف توجہ بلند نہ ہول ہی جائیا ہے ، ورنہ برشکونی ہے مورت ہیں بی اس بیشک وہ کہ در جس سے نیک فال لیا گیا ہے ) ان برائیوں سے بہت دور ہے۔ بہت دور ہے

اور چھوت کی بیماری کی نفی کی نہیں نفی کی اس کی اصل کی نفی ہے معنی کے لحاظ ہے۔ بلکہ عرب اس کومستقل سبب خیال کرتے تھے،اوراُللّٰہ پراعتاد کرناسرے سے بھول جاتے تھے۔اور برحق بات: بیہ ہے کہان اسباب کی سبیت اس صورت میں تام ہوتی ہے جب اس کےخلاف اللہ کا فیصلہ منعقد نہ ہو۔ اس لئے کہ جب اللہ کا فیصلہ منعقد ہوجا تا ہے تو اس کواللہ تعالی بورا کرتے ہیں اس کے بغیر کہ نظام میں رخنہ پڑے۔اور شریعت کی زبان میں اس نکتہ کی تعبیر یہ ہے کہ '' یہ اسباب عادی ہیں عقلیٰ ہیں'' — اور ہامتہ عام طور پرشرک کا درواز ہ کھولتا ہے،اوراسی طرح نحول بیابانی ، پس لوگ رو کے گئے ان چیزوں میں مشغولیت ہے، نہاس دجہ سے کہان چیزوں کی قطعاً کوئی حقیقت نہیں۔ کیسے؟ اوراحادیث باہم تعاون کرنے والی ہیں جنات کے ثبوت پر،اور دنیامیں ان کے گھو منے پر،اورعدوی کی اصل کے ثبوت پر،اورعورت، گھوڑ ہے اور گھر میں نحوست کی اصل کے ثبوت پر ۔ پس یقینی بات ہے کہ مراداس کی نفی ہے: (۱) اس میں مشغولیت کے جواز کے اعتبار ہے(۲) اور بایں اعتبار کہاس سے دعوی کرنا جائز نہیں۔ پس نہیں سنا جائے گا اس شخص کا دعوی جوکسی پر کرتا ہے کہ اس نے اس کے اونٹوں کو ماردیایاان کو بیمار کر دیا،ان پر بیماراونٹ داخل کر کے،اوراس کے مانند دعوے \_\_\_ کیسے؟اورآپ خوب جانتے ہیں کہ نبی صَلائِنَا وَاللّٰ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰ کی اس سے جو کا بمن کے پاس جاتا ہے۔ پھر جب آپ سے دریافت کیا گیا کا ہنوں کے احوال کے بارے میں تو آپ گ نے بتلایا کہ فرشتے بادلوں میں اترتے ہیں۔ پس اس امر کا تذکرہ کرتے ہیں جس کا آسان میں فیصلہ کیا گیا ہے۔ پس شیاطین بات چراتے ہیں، پس اس کو کا ہنوں تک پہنچاتے ہیں، پس وہ اس کے ساتھ سوجھوٹ ملاتے ہیں یعنی یہ بات ہے کہ معاملہ جب ملاً اعلی میں قراریا تا ہے، تو وہاں ہے چند قطرات ٹیکتے ہیں اُن ملاً سافل پرجن میں الہام کی استعداد ہوتی ہے۔ پس بھی ان سے بعض ہوشیار جن لیتے ہیں، پھر کا ہن ان سے لیتے ہیں فطری اور اکتسابی مناسبتوں کی وجہ ہے۔ پس آب ہر گزشک نہ کریں کہ ممانعت ٹیک لگانے والی نہیں ہے خارج میں ان کے نہ ہونے پر، بلکہ ٹیک لگانے والی ہے ان كاحمّالي جكه ہونے بيغلطي ،شرك اور فساد كے لئے جيسا كەاللەتغالى نے فرمايا:.....

تصحیح: التی لایُقصد إلیها بالذات میں لامخطوط کراچی سے بڑھایا ہے.....لالان هذه لیست لها حقیقة میں لااور لهامخطوط کراچی سے بڑھائے ہیں۔



# نجهتر اورنجوم

جانداورستاروں کی منازل کو''انوا'' کہا جا تا ہے۔عربوں نے ان کو بھو ،ریاح اورامطار کے احوال کے ساتھ جوڑ دیا تھا۔ علم نجوم والے ستاروں اوران کی شکلوں (جدی، عقرب، ولو، حوت وغیرہ) میں تا ثیرات کے قائل ہیں۔ ان کے معاہد علم جوم والے ستاروں اوران کی شکلوں (جدی، عقرب، ولو، حوت وغیرہ) میں تا ثیرات کے قائل ہیں۔ ان کے نزدیک علویات: سفلیات پراثر انداز ہوتی ہیں۔ان کی یہ بات مبنی برحقیقت ہے یا تاریکی کا تیرہے؟ اگراس کی کچھ حقیقت ہےتو دوسوال پیدا ہوتے ہیں: ایک: یہ کہ وہ کس طرح اثر انداز ہوتے ہیں؟ دوم: یہ کہ شریعت نے علم نجوم سکھنے سے کیوں روکا ہے؟ شاہ صاحب قدس سرۂ دونوں باتوں سے بحث کرتے ہیں:

اس میں پچھ بھی استبعاد نہیں کہ پچھٹر وں اور نجوم کے لئے پچھ حقیقت ہو۔ شریعت نے علم نجوم میں مشغولیت ہی کی ممانعت کی ہے۔ اس کی حقیقت کی بالکل نفی نہیں کی۔ اور اسلاف سے بطور تو ارث جو بات منقول ہے : وہ یہ ہے کہ علم نجوم کو استعمال نہ کیا جائے ، اس میں مشغولیت بری بات ہے ، اور ان کی تاثیر کا عقیدہ رکھنا درست نہیں۔ اسلاف سرے سے اس کے عدم کے قائل نہیں تھے۔ چنا نچہ ایک مرتبہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ اسے یو چھا کہ ثریا کی اب کتنی منزلیس باقی رہ گئی ہیں؟ انھوں نے بتایا کہ سات دن باقی ہیں (اغات الحدیث)

اورکواکب کی بعض تا ثیرات تو بدیمی ہیں۔ جیسے سورج کے احوال کے اختلاف سے سردی گرمی کے موسموں کا بدلنا،
اور رات دن کا چھوٹا بڑا ہونا۔ اور چاند کی کشش کی وجہ سے سمندر میں بُوار بھاٹا اٹھنا وغیرہ۔ اور بعض تا ثیرات حدی (زیرکی) تجربہ اور رَصَد (ستاروں کی گردش و کیھنے کی جگہ) سے معلوم ہوتی ہیں، جیسے سونٹھ کی حرارت اور کا فور کی برودت انہی ذرائع سے جانی جاتی ہے۔ پس جب یہ مسلم ہیں تو وہ بھی ثابت ہیں۔

# کوا کب کی تا ثیر کی دوصورتیں

اوراس میں کچھا ستبعاد نہیں کہ کواکب کی تا ثیر دوطریقوں سے ہو:

پہلاطریقہ کواکب کی تا ثیرطبائع (ماہیات) کی تا ثیرکی طرح ہوتی ہے ۔۔ اللہ تعالیٰ نے ہرنوع کے لئے ایسی طبائع بنائی ہیں جواس کے ساتھ مختص ہیں۔ مثلاً کوئی چیز حار ہے تو کوئی بارد کسی چیز میں بیوست ہے تو کسی میں رطوبت۔ اورانہی طبائع سے اطباء کام لیتے ہیں، اور علاج تجویز کرتے ہیں۔ پس افلاک وکواکب کے لئے بھی طبیعتیں اور خاصیتیں ہیں۔ جیسے سورج گرم ہے اور چاندم رطوب۔ اس لئے جب کوئی ستارہ اس کی معین جگہ میں آتا ہے تو اس کی قوت وصلاحیت زمین میں ظاہر ہوتی ہے۔

مثال: عورتوں میں نسوانی عادتیں اور زنانے خصائل ہوتے ہیں۔ اوراس کی وجہ زنانی فطرت ہے، جس کا ادراک دشوار ہے۔ اس طرح مردوں میں بہادری اور بلندا ہنگی ہوتی ہے۔ اور اس کی وجہ بھی مردانه مزاج ہے۔ لہذا اس بات کا انکار نہیں کرنا چاہئے کہ زہرہ اور مرتئے وغیرہ ستاروں کی صلاحیتیں جب زمین تک پہنچیں تو ان کے فی طبائع کے آثار ظاہر ہوں۔ دوسرا طریقہ سے کواکب کی تاثیر روحانی اور طبیعی صلاحیتوں کا آمیزہ ہوتی ہے ۔ جنیں (پیٹ کے بچہ) پر ماں اور باپ دونوں کے اثر ات پڑتے ہیں۔ مثلاً: مرد کا مادہ قوی ہوتا ہے تو بچہ ددھیال کے مشابہ ، اور ماں کا مادہ قوی ہوتا ہے تو

اورستاروں کے میخواص محض علامات وامارات کے درجہ کی چیز ہیں،اس سے زیادہ ان کی حیثیت نہیں۔ مگر لوگ اس علم میں بہت زیادہ گئے۔ یہاں تک کہ میعلم اللہ کے انکاراور بے ایمانی کی احتمالی جگہ بن گیا۔ چنانچہ بارش ہونے پرکوئی نجومی میم قلب سے نہیں کہتا کہ اللہ کے فضل اوران کی مہر بانی سے بارش ہوئی، بلکہ میہ کہتا ہے کہ فلاں نچھتر کی وجہ سے بارش ہوئی، بلکہ میہ کہتا ہے کہ فلاں نچھتر کی وجہ سے بارش ہوئی۔ پس اس میں وہ پختہ ایمان کہاں رہاجس پرنجات کا مدار ہے؟!

اورعلم نجوم کا نہ جاننا کچھ مفزنہیں: کیونکہ اللہ تعالی اپنی حکمت کے موافق عالم کانظم کررہے ہیں،خواہ کوئی جانے یا نہ جاننا کچھ مفزنہیں: کیونکہ اللہ تعالیٰ اپنی حکمت کے موافق عالم کانظم کررہے ہیں،خواہ کوئی جانے یا نہ جانے! اس لئے شریعت نے اس علم کو بے نام ونشان کردیا،اوراس کے سیجھے کی ممانعت کی،اور ببا نگ دُہُل اعلان کردیا کہ ''جس نے نجوم کا پچھلم سیکھااس نے جادوکا ایک حصد حاصل کیا، زیادہ حاصل کیااس نے جادو، جتنازیادہ حاصل کیااس نے علم نجوم!''(مشکوۃ حدیث ۲۵۹۸)

مثال بلم نجوم کا حال تورات وانجیل کے علم کی طرح ہے۔جس نے ان کتابوں کودیکھنا چاہا تھا اس پر نبی مطالع آگئے ہے نہایت بختی کی تھی (منداحمہ ۱۳۸۷) کیونکہ وہ دونوں محرف کتابیں ہیں۔معلوم نہیں ان میں کونسی بات تصحیح ہے، اور کونسی تحریف شکل ہے، اور تکذیب بھی۔ دوسری وجہ بختی کرنے کی بیہ ہے کہ ان کتابوں میں لگنے والا ممکن ہے قرآن کریم کی تابعداری نہ کرے۔اوران کتابوں کی باتوں کوزیادہ اہمیت دینے لگے۔

نچھتر اور نجوم کےسلسلہ میں بیروہ باتیں ہیں جن تک ہماری رائے اور ہماری تحقیق بینچی ہے۔ پس اگر قر آن وحدیث سے اس کے خلاف ثابت ہوتو وہی برحق ہے۔

#### نوٹ: بدبحث رحمة اللہ(۲۲۹۱) میں بھی تفصیل ہے ہے۔اس کی بھی مراجعت کر لی جائے۔

وأما الأنواء والنجوم: فلايبعد أن يكون لهما حقيقةٌ مَّا: فإن الشرع إنما أتى بالنهى عن الاشتغال به، لانفي الحقيقةِ البتة؛ وإنما توارث السلفُ الصالح: تركَ الاشتغال به، وذَمَّ المشتغلين، وعدمَ القول بتلك التأثيرات، لاالقولَ بالعدم أصلاً.

وإن منها ما يُلحق بالبديهيات الأولية، كاختلاف الفصول باختلاف أحوال الشمس والقمر، ونحو ذلك؛ ومنها مايدل عليه الحدسُ والتجربة والرصدُ، كمثل ماتدل هذه على حرارة الزنجبيل، وبرودة الكافور.

والايبعد أن يكون تأثيرها على وجهين:

[أحدهما] وجه يُشبه الطبائع: فكما أن لكل نوع طبائعُ مختصة به من الحر والبرد، واليبوسة والرطوبة، بها يُتمسك في دفع الأمراض، فكذلك للأفلاك والكواكب طبائعُ وخواصٌ، كحر الشمس ورطوبة القمر، فإذا جاء ذلك الكوكب في محله، ظهرت قوتُه في الأرض:

ألا تعلم أن المرأة إنما اختُصت بعادات النساء وأخلاقهن: لشيئ يرجع إلى طبيعتها، وإن خفى إدراكها ، والرجل إنما اختص بالجراء ة والجَهْوَرِيَّة ونحوهما: لمعنى في مزاجه، فلا تُنكِرْ أن يكون لحلول قوى الزهرة والمريخ بالأرض: أَثَرٌ كأثر هذه الطبائع الخفية.

وثانيهما : وجه يُشبه قوة روحانية، متركبة مع الطبيعة، وذلك مثل قوة نفسانية في الجنين من قِبَلِ أمه وأبيه؛ والمواليدُ بالنسبة إلى السماوات والأرضين كالجنين بالنسبة إلى أبيه وأمه؛ فتلك القوة تهيئ العالم لفيضان صورة حيوانية، ثم إنسانية.

ولحلول تلك القوى بحسب الاتصالات الفلكية أنواع، ولكل نوع خواص، فأمعن قوم فى هذا العلم، فحصل لهم علم النجوم، يتعرَّفون به الوقائع الآتية؛ غيرَ أن القضاء إذا انعقد على خلافة: جعل قوة الكواكب متصورة بصورة أخرى، قريبةٍ من تلك الصورة، وأتمَّ الله قضاء ه، من غير أن يَنْخَرِمَ نظامُ الكواكب في خواصها؛ ويُعَبَّرُ عن هذه النكتة بأن الكواكب خواصها بجرى عادة الله، لا باللزوم العقلى.

ويُشبه بالأمارات والعلامات، ولكن الناس جميعًا توغّلوا في هذا العلم توغلا شديدًا، حتى صار مظنةً لكفر الله، وعدم الإيمان، فعسى أن لايقول صاحبُ توغلِ هذا العلم: مُطرنا بفضل الله ورحتمه! من صميم قلبه، بل يقول: مُطرنا بنوء كذا وكذا، فيكون ذلك صادًا عن تحققه

بالإيمان الذي هو الأصل في النجاة.

وأما علم النجوم: فإنه لا يَضُرُّ جهلُه، إذ اللهُ مدبرٌ للعالم على حسب حكمته، عَلِمَ أحد أولم يعلم، فلذلك وجب في الملة أن يُخمَلَ ذكرُه، ويُنهى عن تعلمه، ويُجَهَرَ بأن: " من اقتبس علما من النجوم: اقتبس شعبة من السحر، زاد مازاد"

ومَثَلُ ذلكِ مَثَلُ التوراة والإنجيل: شدَّد النبي صلى الله عليه وسلم من أراد أن ينظر فيهما: لكونهما محرَّفين، ومظنة لعدم الانقياد للقرآن العظيم؛ ولذلك نُهُوْا عنه.

وهذا ما أذّى إليه ر أينا وتفحُّصُنا، فإن ثبت من السنة مايدل على خلاف ذلك، فالأمر على ما في السنة.

تركيب: قوله: ذَمَّ المشتعين مين ذمَّ مصدر بسيشه بالأمادات ضمير فاعل علم نجوم كى طرف عائد بسيب قبل الأمادات ضمير فاعل علم نجوم كى طرف عائد بسيب توَغَّلَ فيه اندر گھتے چلے جانا سمن صميم قلبه: لايقول سے تعلق بسيب عن تحققه بالإيمان اس كے ايمان كے بارے ميں سيا (كھرا) ہوئے ہے۔

# خواباورتعبير

رسول الله سَلِيَّ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى السَّرِي اللهُ اللهُ

شاہ صاحب قدس سرۂ نے ان تین قسموں کی پانچ قسمیں بنائی ہیں۔رؤیاصالحہ کی دوقسمیں کی ہیں: بُشر کی من اللہ اور رؤیا ملکی یعنی نیک آ دمی کا خواب۔ای طرح خیالات کی بھی دوقسمیں کی ہیں: ایک: وہ خیالات جو عادت کی بنا پر پیدا ہوتے ہیں۔دوسری: وہ خیالات جو کسی خلط کی زیادتی اور جسمانی تکلیف کی بنا پر پیدا ہوتے ہیں۔غرض اصل اقسام تین ہیں۔ان کو پھیلا کر پانچ قسمیں کی ہیں۔

پھر تین خوابوں کی تفصیل کی ہے: بشارتی خواب، ملکوتی خواب اور شیطانی خواب کی حقیقت بیان کی ہے۔اور شیطانی خواب کا اثر زائل کرنے کی تدبیر بتلائی ہے۔اور آخر میں یہ بیان کیا ہے کہ تعبیر صرف بشارتی اور ملکوتی خوابوں کی ہوتی ہے۔خیالات والےخوابوں کی پچے تعبیر نہیں ہوتی۔ یہ بحث کا خلاصہ ہے۔اب تفصیل ملاحظہ فرمائیں۔

خواب کی پانچ قشمیں ہیں:

اول: وه خواب ہے جواللہ تعالیٰ کی طرف ہے خوش خبری ہوتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ''نبوت میں سے صرف خوش کن با تیں باقی رہی ہیں' صحابہ نے دریافت کیا: خوش کن با تیں کیا ہیں؟ آپ نے فرمایا:'' نیک خواب' اورا کی روایت میں یہ اضافہ ہے: '' جس کوکوئی مسلمان دیکھے، یااس کے لئے دیکھا جائے'' (مشکوۃ حدیث ۲۰۱۹) جیسے حضرت ام العلاء انصاریہ رضی اللہ عنہا نے دیکھا کہ حضرت عثان بن مظعون رضی اللہ عنہ کے لئے ایک چشمہ جاری ہے۔ رسول اللہ ﷺ فیلی اللہ عنہ فرمایا:'' یہ چشمہ ان کا عمل ہے، جوان کے لئے بعد از وفات فرمایا:'' یہ چشمہ ان کا عمل ہے، جوان کے لئے یہ رہا ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۲۹۲۰) یہ حضرت عثان کے لئے بعد از وفات بشارت ہے۔ اور جیسے حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا نے ورقۃ بن نوفل کا حال دریافت کیا، تو آپ نے فرمایا:'' میں نے ان کو خواب میں سفید کیڑوں میں دیکھا ہے۔ اگر وہ دوزخی ہوتے توان پر کوئی اور لباس ہوتا'' (مشکوۃ حدیث ۲۹۲۳) یہ ورقہ کے لئے بشارت ہے۔ اس فتم کے خوابوں کی بس اتنی ہی تعبیر ہوتی ہے۔ اور اس فیم کے خوابوں کے ذریعہ اللہ تعالی اپنے خاص بندوں پر حقائق ومعارف بھی واشگاف کرتے ہیں، جیسا کہ آگر ہاہے۔

دوم: ملکوتی خواب یعنی نیک آدمی کا خواب: پیخواب آدمی کی خوبیون اور خرابیون کا نورانی تمثل (تصویر سامنے آنا) ہوتا ہے (اگر خوبی تحمثل ہوتی ہے تو وہ محض بشارت ہوتی ہے، اور خرابی محمثل ہوتی ہے تو وہ تنبیہ ہوتی ہے، جو نتیجہ کے اعتبار سے
بشارت ہے ) اور وہ خوبیاں اور خرابیاں ملکی طریقہ پرنفس میں شامل ہونے والی ہوتی ہیں (ملائکہ طاعات بجالاتے ہیں، اور
برائیوں سے ان کومس نہیں ۔ پس جو محض طاعات کا اہتمام کرتا ہے، اور برائیوں سے دور رہتا ہے، اس کی خوبیاں اور خرابیاں
نفس میں ملکی طریقہ پرشامل ہوتی ہیں ۔ طاعات مثبت پہلو سے، اور سیئات منفی پہلوسے۔ اور ایسائی شخص نیک آدمی ہوتا ہے )
سوم: شیطان کا ڈراوا، اور اس کا پریشان کرنا۔ اس خواب کی تفصیل اور اس کا علاج آگے آرہا ہے۔

چہارم: وہ خواب جو خیالات ہوتے ہیں۔ جوالی عادت کی بناپر پیدا ہوتے ہیں جس کانفس بیداری میں خوگر ہو چکا ہوتا ہے۔
اور وہ عادت قوتِ خیالیہ میں محفوظ ہوتی ہے، اور جو چیز خیال میں ہوتی ہے وہ حس مشترک میں ظاہر ہوتی ہے یعنی اسکے تصورات
آتے ہیں۔ جیسے شراب کا چسکہ: خواب میں بھی اس کے خیالات آتے ہیں۔ اس کو فواب میں چھیچھڑے '' کہتے ہیں۔

پنجم: وہ خواب جو خیالات ہوتے ہیں۔ اور وہ خیالات فطری طور پر کسی خِلط کے غلبہ اور بدن میں اس کی تکلیف کے
احساس کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں۔ جیسے بیار آدمی خواب و کھتا ہے کہ اس کے آپریشن کی تیاری ہور ہی ہے ۔

اخری دوخوابوں کی کوئی تعبیر نہیں ہوتی۔

آخری دوخوابوں کی کوئی تعبیر نہیں ہوتی۔

# بثارتى خواب كى حقيقت

بشارتی خواب کی حقیقت بیہ ہے کہ بھی نفس ناطقہ کو بدن کے حجابات سے فرصت مل جاتی ہے بینی اضطراری موت سے چنوجی جو بھی تاہیں۔

پہلے ہی وہ اختیاری موت مرجا تا ہے۔اور بیہ بات ایسے دقیق اسباب کی وجہ سے حاصل ہوتی ہے جو کافی غور وخوض کے بعد سمجھے جاسکتے ہیں۔پس نفس میں اللہ تعالیٰ کی طرف ہے علمی کمال کے فیضان کی استعداد پیدا ہوجاتی ہے۔ چنانچیفس کی استعداد کےمطابق اس پر فیضان کیا جاتا ہے۔جس گا ما دّہ اس کے پاس مجتمع علوم ہوتے ہیں۔مثلاً:اسرار دین کا کافی علم ہوتا ہے تواس سلسلہ کا کوئی نکتہ بیداری یا خواب میں کھولا جاتا ہے۔اوروہ اس کے لئے عظیم بشارت ہوتا ہے۔منقول ہے کہ رات میں جب کوئی اہم مسئلۃ ل ہوتا تھا تو امام محدرحمہ اللہ فر ماتے ؛ شاہ زادوں کو : امین اور ماموں کو بید دولت کہاں نصیب! اوراس فتم كےخوابول كےذريعه الله تعالى اپنے بندوں كِقعليم دیتے ہیں۔مثلاً:

. ا - نبى مَلِكُنْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَعَابِ مِينِ اللَّهُ بِأِكُوبِهِ مِن مِن صورت مِين ديكها-اللَّه تعالى في وجها: فرشت كس امر مين بحث کررہے ہیںالی آخرہ۔اس حدیث میں درجات اور کفارات کا بیان ہے بیعنی کن اعمال سے مرتبے بلند ہوتے ہیں۔اور کن اعمال ہے گناہ معاف ہوتے ہیں۔ بیحدیث تفصیل ہے تر مذی (۱۵۵:۲) میں سورۃ ص کی تفسیر میں ہے۔ ۲ - حضرت سمرة بن جندب رضی الله عنه سے نبی مَاللهُ وَاليا كا ايك طويل خواب مروى ہے كه آپ كودوص لے جلے ،اورمختلف

مناظر دکھائے،مثلاً: آپ ایک ایس شخص کے پاس سے گزرے جو بیٹھا ہوا تھا،اور دوسرا کھڑا ہوا تھا،جس کے ہاتھ میں آٹکڑا تھا،جس کووہ بیٹھے ہوئے کی باچھ میں داخل کرتا تھا،اوراس کو گدی تک چیرویتا تھاالی آخرہ۔اس منامی معراج میں نبی سِلالتَبَائِیَا ﷺ کو مُر دول کے احوال سے واقف کیا گیا ہے۔ بیجدیث تفصیل سے مشکوۃ حدیث (۲۲۲ و۲۲۵) میں ہے۔

٣ - متعددخوابول ك ذريعه الله تعالى في ما الله يَا الله المنده بيش آف والح واقعات عدواقف كيا ب-مثلاً حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا ہے شادی کا معاملہ آ ہے کوخواب میں دکھلایا گیا تھا (بخاری حدیث ۱۰۱۲) جنگ احد میں يہلے شكست پھر كاميا بي خواب ميں دكھائي گئے تھى۔اس طرح آپ كو ججرت كامقام خواب ميں دكھلايا گيا تھا۔

## ملكوتى خواب كى حقيقت

ملکی خواب کی حقیقت بیہ ہے کہ انسان میں اچھے برہے: دونوں طرح کے ملکات (صلاحیتیں ) ہوتے ہیں۔مگر ملکات کی خوبی خرابی آ دمی اسی وقت جان سکتا ہے جب وہ ملکی صورت کے لئے فارغ ہوجائے: یعنی بہیمیت کی مِیّا مرجائے ،اور ملکیت کاراج قائم ہوجائے۔پس جب آ دی ملکیت کے لئے فارغ ہوجا تا ہے تواس کی نیکیاں اور برائیاں مثالی صورت میں ظاہر ہوتی ہیں۔جیسے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ نے خواب دیکھا کہ دوفر شتے ان کو پکڑ کرآگ پر لے گئے۔انھوں نے کہا: پناہ بخدا! پھرایک اورفرشتہ آیا۔اس نے کہا: گھبراؤنہیں!ابن عمرؓ نے بیخواب اپنی بہن ام المؤمنین حضرت حفصہ رضی الله عنها ، بيان كيا- انهول في آتخضرت مِالنَّهَوَيَام على بيان كيا، تو آب فرمايا: نِعْمَ الرجلُ عبدُ الله! لو كان يصلى من الليل!عبدالله بهت احجها آ دی ہے! کاش وہ تہجد پڑھتا! (بخاری حدیث ۱۲۱۱و۱۲۱۱)اس خواب میں حضرت ابن عمرٌ کی خو بی اوركمي: دونول مثالي صورت ميں ظاہر ہوئي ہيں \_ پس اس شان كا آ دى:

(الف)خواب میں اللہ تعالیٰ کی زیارت کرتا ہے۔اوراس کی بنیاد:اللہ تعالیٰ کی فرما نبرداری ہوتی ہے۔یعنی جوشخص کامل فرما نبردار ہوتا ہے اس کو بیسعادت نصیب ہوتی ہے۔

(ب)اور نبی مِطَالِعَ مَانِیم کوخواب میں دیکھتا ہے۔اوراس کی بنیاد: نبی مِطَالِعَ مَانِیر داری یعنی محبت ہوتی ہے جواس کے سینہ میں مرکوز ہوتی ہے۔

(ق) اورانوار وتجلیات کوخواب میں دیکھتا ہے۔اوراس کی بنیاد: وہ طاعتیں ہوتی ہیں جو دل اوراعضاء سے کی جاتی ہیں۔وہ طاعتیں انوار وطیبات کی صورت میں جیسے شہد، گھی اور دودھ کی صورت میں ظاہر ہوتی ہیں۔

پس جس نے اللہ تعالیٰ کو یا نبی مِتَالِیٰ اَیْکِیَا ہِمْ کو یا فرشتوں کو ہری صورت میں یا غصہ کی حالت میں خواب میں دیکھا تواس کا مطلب سے ہے کہ اس کے عقیدہ میں خلل یا کمزوری ہے۔اوراس طرف اشارہ ہے کہ اس کا نفس کا مل نہیں ہوا۔ای طرح جو انوار طہارت کی وجہ سے حاصل ہوتے ہیں وہ سورج اور جیا ندگی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں۔

#### شيطان كاۋراوااوراس كاعلاج

خواب میں شیطان کے پریشان کرنے کی صورت یہ ہوتی ہے کہ ملعون جانور جیسے بندر، ہاتھی، کئے اور سیاہ فام انسان نظر آتے ہیں۔ جن سے آدمی ڈرجا تا ہے۔ اور دل میں وحشت اور خوف پیدا ہوتا ہے۔ اگر ایسی صورت پیش آئے تو اللّٰہ کی پناہ طلب کرے۔ أعوذ باللّٰہ کہدلے۔ اور اپنی ہائیں جانب تین بارتھ کاردے۔ اور کروٹ بدل کر سوجائے (مشکلوۃ حدیث ۳۶۱۳)

## مبشرات كى تعبير

پہلی اور دوسری قشم کے خوابوں کی — جومبشرات ہیں ۔ تعبیر ہوتی ہے۔اور تعبیر جاننے کاعمدہ طریقہ خواب میں آنے والے خیال کی معرفت ہے بینی پیرجاننا کہ کس غبال کا کیا مطلب ہے؟ کیونکہ:

ا — بھی مسمی ہے اسم مراد بیوتا ہے۔ جیسے نبی مِثالِلْتُدَائِم نے خواب میں ویکھا کہ آپ حضرت عقبۃ بن رافع انصاری رضی اللہ عنہ کے گھر میں جلوہ افروز ہیں۔ آپ کی خدمت میں ابن طاب نامی تازہ کھجوریں پیش کی گئیں۔ آپ نے اس کی بیتعبیر بیان فر مائی کہ رافع سے رفعت مراد ہے یعنی ہمارے لئے و نیامیں رفعت و بلندی ہے۔ اور عقبہ (اچھا انجام) سے مراد آخرت کا اچھا انجام ہے۔ اور طاب سے مراد دین کی عمر گی ہے (مشکوۃ حدیث ۱۳۷۷)

۲ — اور بھی لازم سے ملزوم مراد ہوتا ہے۔ جیسے لوارے جنگ مراد ہوتی ہے۔ نبی سلامی کیا نے خواب دیکھا کہ آپ کے دست مبارک میں ذوالفقار نامی تلوار ہے۔ آپ نے اس کو ہلایا تو اس کا بالائی حصہ ٹوٹ گیا۔ پھر ہلایا تو پہلے سے شاندارہوگئی۔اس کی تعبیر بیتھی کہ جنگ احد میں پہلے ہزیمت ہوگی ، پھراللہ فتح نصیب فرما ئیں گے (مشکوۃ حدیث ۲۱۸م)

سو — اور بھی صفت ہے موصوف مرادہوتا ہے۔ جیسے آپ نے خواب دیکھا کہ سونے کی دوچوڑیاں آپ کے ہاتھ میں رکھی گئیں۔آپ کو بیہ بات نا گوار ہوئی تو وحی آئی کہ ان کو پھونک دیجئے۔ چنانچی آپ نے پھونک ماری تو دونوں غائب!
اس کی تعبیر دوجھوٹے نبوت کے دعویداراسو عنسی اور مسلیمہ کذاب تھے۔ چونکہ دونوں پر مال کی محبت غالب تھی اس لئے وہ سونے کی شکل میں دکھائے گئے (مشکوۃ حدیث ۲۱۹۸)

حاصل کلام: بیہ ہے کہ خواب میں نظر آنے والی چیز ہے کیا مراد ہے؟ اس کی مختلف صور تیں ہوتی ہیں۔اوراس کے لئے کوئی قاعدہ کلیے نہیں۔ بیہ بات تعبیر دینے والے کی ذہانت پر موقوف ہے۔اور مبشرات نبوت کا ایک حصہ ہیں یعنی کمالات نبوت میں شامل ہیں۔ کیونکہ وہ بھی غیبی فیضان اور اللہ کی طرف ہے مخلوق کی طرف بچلی کی ایک صورت ہیں۔اور یہی مبشرات نبوت کی بنیاد ہیں۔ چنانچہ نبی مِثلاثِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وأما الرؤيا: فهي على خمسة أقسام:

[١] بُشوى من الله.

[٧] وتمثلٌ نورا ني للحمائد والرذائل، المندرجةِ في النفس على وجهٍ ملكي.

[٣] وتخويف من الشيطان.

[٤] وحديثُ نفس: من قِبَلِ العادة التي اعتادها النفس في اليقظة، تحفظها المتخلية ويظهر في الحس المشترك ما اخُتُزنَ فيها.

[٥] وخيالاتٌ طبيعيةٌ: لغلبة الأخلاط، وتنبُّه النفسِ بأذاها في البدن.

أما البشرى من الله : فحقية أن النفس الناطقة إذا انتهزت فرصةً عن غواشى البدن، بأسباب خفية لايكاد يتفطن بها إلا بعد تأمل واف: استعدّت لأن يفيض عليها من منبع الخير والجود كمالٌ علمى، فأفيض عليه شيئ على حسب استعدادها: مادتُه العلومُ المخزونةُ عنده. وهذه الرؤيا تعليم إلهى كالمعراج المنامى الذى رأى النبى صلى الله عليه وسلم فيه ربه في أحسن صورة، فعلمه الكفارات والدرجات، وكالمعراج المنامى الذى انكشفت فيه عليه صلى الله عليه وسلم أحوالُ الموتى بعد انفكاكهم عن الحياة الدنيا، كما رواه جابر بن سمرة رضى الله عنه، وكعلم ما سيكون من الوقائع الآتية في الدنيا.

وأما الرؤيا الملكية: فحقيقتُها: أن في الإنسان ملكاتٍ حسنةً، وملكاتٍ قبيحةً، ولكن

لا يَعرف حُسنَها وقُبحها إلا المتجرد إلى الصورة الملكية، فمن تجرَّد إليها: تظهر له حسناتُه وسيئاتُه في صورة مثالية، فصاحبُ هذا:

[الف] يرى الله تعالى؛ وأصله: الانقيادُ للبارى.

[ب] ويرى الرسول صلى الله عليه وسلم؛ وأصله: الانقياد للرسول المركوزُ في صدره.

[ج] ويرى الأنوارَ؛ وأصلها: الطاعات المكتسبة في صدره وجوارحه، تظهر في صورة الأنوار والطيبات، كالعسل، والسمن، واللبن.

. ف من رأى الله، أو الرسول، أو الملائكة في صورة قبيحة، أو في صورة الغضب: فليعرف أن في اعتقاده خللاً وضعفا، وأن نفسه لم تتكمَّل.

وكذلك الأنوار التي حصلت بسبب الطهارة: تظهر في صورة الشمس والقمر.

وأما التخويف من الشيطان: فوحشة وخوف من الحيوانات الملعونة، كالقرد، والفيل، والكلاب، والسودان من الناس؛ فإذا رأى ذلك فليتعوذ بالله، ولْيَتْفُلْ ثَلَاثًا عن يساره، وليتحوَّل عن جنبه الذي كان عليه.

أما البشرى: فلها تعبيرٌ؛ والعمدة فيه: معرفة الخيال: أيُّ شيئ مظنةٌ لأيُّ شيئ؟ فقد ينتقلُ الذهن من المسمى إلى الاسم، كرؤية النبى صلى الله عليه وسلم أنه كان في دار عقبة بن رافع، فأتى برطب ابن طاب، قال عليه السلام: " فأوَّلتُ أن الرفعة لنا في الدنيا، والعافية في الآخرة، وأن ديننا قد طاب" وقد ينتقل الذهن من الملابس إلى ما يُلابسه، كالسيف للقتال، وقد ينتقل الذهن من المهلاب عليه حبُّ المال، رآه النبى صلى الله عليه وسلم في صورة سِوار من ذهب.

وبالجملة: فللانتقال من شيئ إلى شيئ صور شتى؛ وهذه الرؤيا شعبة من النبوة، لأنها ضربٌ من إفاضة غيبية، وتَدَلُّ من الحق إلى الخلق، وهو أصل النبوة؛ وأما سائر أنواع الرؤيا فلاتعبير لها.

تر جمہ: اور رہاخواب: تو وہ پانچ قسموں پرہے: (۱) اللہ کی طرف ہے خوش خبری (۲) خوبیوں اور خرابیوں کا نورانی تمثل، جونفس میں مندرج ( داخل ) ہونے والی ہیں ملکی طریقہ پر (۳) اور شیطان کی طرف سے ڈرانا (۴) اور خیال: اس عادت کی جانب سے جس کانفس بیداری میں عادی ہو چکا ہے، اس عادت کوقوت مخیلہ محفوظ کئے ہوئے ہے۔ اور وہ چیز جو مخیلہ میں جمع کی گئی ہے جس مشترک میں ظاہر ہوتی ہے (۵) اور فطری خیالات: اخلاط کے غلبہ کی وجہ ہے، اور نفس کے آگاہ ہونے کی وجہ

وَ وَمُؤَوِّرُ مِبَالْشِيرُ اللهِ

سے بدن میں اختلاط کی ایذاد ہی ہے ۔۔ رہی اللہ کی طرف سے خوش خبری: پس اس کی حقیقت یہ ہے کہ جب نفس ناطقہ فرصت یا تا ہے بدن کے پردوں سے،ایسے پوشیدہ اسباب کی وجہ سے کنہیں قریب ہے آدی کہ ان اسباب کو مجھ سکے مگر کافی غور کے بعد تونفس اس بات کے لئے تیار ہوجا تا ہے کہ اس پر کوئی علمی کمال بھلائی اور سخاوت کے سرچشمہ ہے یعنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے بہے۔ پس اس پر بہائی جاتی ہے کوئی ایسی چیزنفس کی استعداد کے موافق جس کا مادّہ واس کے پاس مجتمع علوم ہوتے ہیں — اور بیخواب تعلیم الٰہی ہے: (۱) جیسے وہ معراج منامی یعنی خواب جس میں نبی شِلاَیْقِائِیم نے اپنے رب کو بہترین شکل میں دیکھا۔ پس اللہ نے آپ کوسکھلائے کفارات ودرجات (۲)اورجیسے وہ معراج منامی جس میں آپ مِثَالْتُعَالَيْمُ لِر کھلے مُر دول کے احوال ان کے دنیوی زندگی سے جدا ہونے کے بعد، جیسا کہ روایت کیا ہے اس کو جابر بن سمرۃ کئے (بیتسامح ہے۔ بیروایت سمرۃ بن جندب کی ہے )(۳)اور جیسے اس چیز کاعلم جوعنقریب ہونگی یعنی مستقبل قریب میں جو واقعات دنیا میں پیش آنے والے ہیں — اور رہاملکی خواب: تواس کی حقیقت سے کہانسان میں ایجھے ملکات اور برے ملکات ہیں ۔گر ان کی خوبی اورخرابی کونبیں جانتا مگر فارغ ہونے والاملکی صورت کے لئے۔ پس جوشخص فارغ ہو گیاملکی صورت کے لئے: ظاہر ہوتی ہیں اس کی حسنات اور سیئات مثالی صورت میں \_پس اس شان کا آدی: (الف) اللہ کود یکھتا ہے۔ اور اس کی اصل: الله تعالیٰ کی فرمانبرداری ہے(ب)اوررسول الله مِنالِيَّهِ اللهِ عَلَيْهِ كُود مِكِمَا ہے۔اوراس کی اصل: آپ کی فرمانبرداری ہے جواس کے سینہ میں مرکوز ہے (ج) اور انوار کو دیکھتا ہے۔اور انوار کی اصل: وہ طاعتیں ہیں جو کمائی ہوئی ہیں اس کے سینہ اور اس کے اعضاء میں۔ظاہر ہوتی ہیں وہ طاعات: انوار اور ستھری چیزوں کی صورت میں، جیسے شہداور تھی اور دودھ \_\_\_ پس جس نے ديكھااللەكۇپارسول كوپافرشتول كوبرى صورت ميں ياغصەكى حالت ميں توجائے كەدە جان لے كەاس كے اعتقاد ميں خلل اور کمزوری ہے،اور بیرکہاس کانفس کامل نہیں ہوا — اوراسی طرح وہ انوار جوطہارت کی وجہ سے حاصل ہوئے ہیں:سورج اور عاند کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں — اور رہاشیطان کا ڈراوا: تو وہ وحشت اور خوف ہے ملعون جانوروں ہے، جیسے بندر، اور ہاتھی،اور کتے ،اور سیاہ فام انسان \_ پس جب اس چیز کود یکھے تو اللّٰہ کی پناہ طلب کرے،اور چاہئے کہ تھ کاردے تین باراپنی بائیں جانب،اور حاہیے کہ بدل لے اپناوہ پہلوجس پروہ تھا ۔۔۔ رہی خوش خبری: تواس کے لئے تعبیر ہے۔اورعمہ وطریقہ تعبیر میں خیال کی معرفت ہے؛ کونی چیز کس چیز کے لئے احتمالی جگہ ہے؟ (۱) پس بھی ذہن منتقل ہوتا ہے سمی ہے اسم کی طرف۔جیسے نبی طلانیوائیا کا دیکھنا کہ آپ عقبہ بن رافع کے گھر میں ہیں۔پس آپ کے پاس تازہ ابن طاب تھجوریں لائی كَنكين فرماياني سِلانتها لِيم في و دولي تعبير لي مين نے كه هارے لئے دنيا ميں رفعت اور آخرت ميں عافيت ہے،اور يه كه هارا دین یقیناً عمدہ ہوا''(۲)اور بھی ذہن ملابس (لازم) ہے اس چیز کی طرف منتقل ہوتا ہے جس ہے وہ چیز تعلق رکھتی ہے یعنی ملزوم كى طرف جيسے تلوار جنگ كے لئے (٣) اور جھى ذہن منتقل ہوتا ہے وصف سے ایسے جو ہركى طرف جواس وصف كے مناسب ہے۔ جیسے وہ مخص جس پر مال کی محبت غالب آگئی ہے اس کو نبی مِلائِنْدَائِیم نے سونے کے کنگن کی صورت میں دیکھا — اورحاصل کلام: پس ایک چیز سے دوسری چیز کی طرف انتقال کے لئے مختلف صور تیں ہیں۔اور پیخواب نبوت کی ایک شاخ ہے،اس لئے کہ وہ غیبی فیضان ،اوراللہ کی طرف ہے مخلوق کی طرف جنگی کی ایک قتم ہے۔اور وہ نبوت کی اصل ہے۔اور رہی خواب کی دیگرانواع توان کے لئے کوئی تعبیر نہیں۔

#### باب \_\_\_\_

### آ دابِ صحبت

صحبت کے معنی ہیں: ساتھ تعلق۔اورادب: کے معنی ہیں: تہذیب وشائننگی ۔۔افرادانسانی میں حاجق کا پیش آنا،
اوران حاجق میں ایک دوسرے سے فائدہ اٹھانا: ایسے چند آداب کا متقاضی ہے، جن کولوگ باہم برتیں اورزندگی کو
خوشگوار بنا کیں۔ان آداب میں سے بیشتر ایسے امور ہیں جن کے اصول پرعرب وعجم کا اتفاق ہے۔اگر چے صورتوں اور
شکلوں میں اختلاف ہے۔ان آداب سے بحث کرنا اور صالح وفاسد کے درمیان امتیاز کرنا نبی سِلاتِ اَلَیْمَا کَیْمُ کَی بعثت کے
مقاصد میں سے ایک اہم مقصد ہے۔

#### ا \_ دعاؤسلام

لوگوں کے لئے ضروری ہے کہ آپس میں خوشی کا اظہار کریں۔ایک دوسرے پرلطف دمہر بانی کریں۔جھوٹا بڑے ک برتری پہچانے۔ بڑا چھوٹے پرمہر بانی کرے۔اورہم زمانہ لوگوں میں بھائی جارہ قائم ہو۔اگریہ باتیں نہیں ہوگئی تو رفاقت پچھ سودمند نہیں ہوگی۔اوراس کا خاطر خواہ فائدہ حاصل نہیں ہوگا۔

پھر ضروری ہے کہ جذبہ نیرسگالی وخیر اندیش کے اظہار کے لئے اور مخاطب کو مانوس وسرور کرنے کے لئے کوئی خاص لفظ متعین کیا جائے ، ورنہ وہ جذبہ ایک مخفی چیز ہوگا، جس کو قرائن ہی سے پہچانا جاسکے گا۔اول وہلہ میں اس کا پہتہیں چلے گا۔ چنا نچہ دنیا کی تمام متمدن اقوام نے اپنی صوابدید کے مطابق تحیہ کا طریقہ متعین کیا ہے ، جو بعد میں ان کی ملت کا شعار بن گیا۔اور اہل ملت کی اس سے پہچان ہونے گئی۔ مثلاً زمانہ جا بلیت میں عرب بوقت ملاقات کہتے تھے۔ اُنْ عَمَ الله بلک عَیْنَ الله الله الله عَیْنَ الله الله عَیْنَ الله الله کی اور جُوی کہا کرتے تھے: ہمارس ال بیزی: ہزارسال بیزی: ہزارسال جیوا!

اور قانونِ اسلام کا تقاضا بیتھا کہ اس سلسلہ میں انبیاء اور فرشتوں کی سنت اپنائی جائے۔ اور کوئی ایسا کلمہ متعین کیا جائے جوذ کر اور دعا ہو، اور وہ دینوی زندگی پر مطمئن کرنے والانہ ہو یعنی اس میں درازی عمر اور دولت کی فراوانی کی دعانہ ہو۔ نہ کوئی ایسا طریقہ ہوجس میں تعظیم میں اتنا مبالغہ ہو کہ اس کی حدود شرک سے مل جائیں۔ مثلاً سجدہ کرنایا زمین چومنا۔

- ﴿ أُوْسَارُونَ لِهَا الْسَالُمُ ﴾

ایساتحیدسلام ہی ہے۔ درج ذیل صدیث میں اس کابیان ہے:

حدیث — رسول الله مَالِیْهَ اَیْمُ الله مَالِیْهَ اَیْمُ نَظِیمُ نَظِیمُ نَظِیمُ الله مَالِیْهُ الله مِی الله مِیلُولِ مَالِیْهُ الله مَالِیْ الله مِن الله مُن الله مُن الله مُن الله مُن الله مُن الله مُن الله مِن الله مُن الله

تشريخ: اس حديث ميں دوباتيں حل طلب ميں:

پہلی بات:اللہ تعالیٰ نے جوفر مایا کہ' ان کوسلام کرو' تو کیا آ دم علیہ السلام کوسلام کاطریقہ بتایا گیا تھا؟ جواب:یہ ہے کہ ان کوسلام کے الفاظ نہیں بتائے گئے تھے۔ بلکہ بیامران کی رائے اوراجتہا دیر چھوڑا گیا تھا۔پس آ دم علیہ السلام نے حق کو یالیا یعنی اللہ تعالیٰ کو جوالفاظ پسند تھے انہی لفظوں سے آ دم علیہ السلام نے سلام کیا۔

دوسری بات: الله تعالی نے جوفر مایا ہے کہ' وہ تمہارا اور تمہاری اولاد کا دعا ہُ سلام کا طریقہ ہوگا''اس کا کیا مطلب ہے؟ جواب: بیار شاوتشریعی ہے یعنی یہی وجو بی طور پر تحکم خداوندی ہے۔ رہا بیسوال کہ حضرت آ دم اور ملائکہ جس طرح دعا وَسلام کریں گے دو تھم خداوندی کیسے ہوگا؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ وہ طریقہ اللہ تعالیٰ بی الہام فرما نمیں گے۔ جیسے اذان کی مشروعیت اور اس کے الفاظ حظیرة القدیں بی سے فرشتہ پرمتر شح ہوئے تھے۔

#### ﴿ آداب الصحبة ﴾

اعلم: أنه مما أو جبتُ سلامةُ الفطرة، ووقوعُ الحاجات في أشخاص الإنسان، والارتفاقُ منها: آدابٌ يتأدَّبون بها فيما بينهم، وأكثرُها أمورٌ اجتمعت طوائف العرب والعجم على أصولها، وإن اختلفوا في الصور والأشباح، فكان البحث عنها، وتمييزُ الصالح من الفاسد منها: إحدى المصالح التي بُعث النبي صلى الله عليه وسلم لها.

فمنها: التحية: التي يُحَيِّى بها بعضُهم بعضًا، فإن الناس يحتاجون إلى إظهار التَّبَشُبُشِ فيما بينهم، وأن يُلاطف بعضهم بعضا، ويرى الصغير فضلَ الكبير، ويرحم الكبير الصغير، ويُواخِى الأقران بعضهم بعضًا، فإنه لولاهده لم تُثمِر الصحبة فاندتها، ولاأنتجت جَدُواها.

و فو لم تُضَبَطُ بلفظِ لكانت من الأمور الباطنة، لا يُعلَم إلا استنباطا من القرائن؛ ولذلك جرت سنة السلف في كل طائفة بتحية حسبما أدى إليه رأيهم، ثم صارت شعارًا لملتهم، وأمارة لكون الرجل منهم، فكان المشركون يقولون: أنعم الله بك عينا! وأنعم الله بك صباحًا! وكان المجوس يقولون: برارسال برى!

وكان قانون الشرع يقتضى أن يُذهب في ذلك إلى ماجرت به سنةُ الأنبياء عليهم السلام، وتلقوها عن الملائكة، وكان من قبيل الدعاء والذكر، دون الاطمئنان بالحياة الدنيا، كتمنع طول الحياة، وزيادةِ الثروة، ودونَ الإفراط في التعظيم، حتى يُتَاخِمَ الشرك، كالسجدة، ولَثْم الأرض.

وذلك هو السلام: فقد قال النبى صلى الله عليه وسلم: "لما خلق الله آدم، قال: اذهب، فسلم على أولئك النفر، وهم نفر من الملائكة جُلوس، فاستمع ما يُحَيُّونَك به، فإنها تحيتك وتحية ذريتك، فذهب، فقال: السلام عليكم، فقالوا: السلام عليك ورحمة الله، قال: فزادوه: ورحمة الله.

قوله: " فسلّم على أولئك": معناه – والله أعلم – حَيِّهم حسبما يؤدى إليه اجتهادُك، فأصاب الحقَّ، فقال: السلام عليكم.

و قوله: " فإنها تحيتك" يعنى حتمًا، من حيث أنه عَرَفَ أن ذلك مترشح من حظيرة القدس.

تر چمہ: آداب رفاقت: جان لیں کہ ان چیز وں میں ہے جن کوسلامی فطرت اور افرادان انی میں حاجق کے چیش آنے فادہ بکیا: چندآ داب ہیں، جن کے ذراید لوگ با ہم شاکنگی پیدا کرتے ہیں۔ اور ان کے بیشتر ایسے امور ہیں، جن کی بنیادی باتوں پر عرب وجم کے گردہ اتفاق رکھتے ہیں۔ اگر چدہ صور توں اور شکلوں میں مختلف ہیں۔ پس ان ہے جث کرنا ، اور ان میں بنی خیف ہیں۔ پس ان ہے جم کے گردہ اتفاق رکھتے ہیں۔ ایر ہیں ہے جن کے لئے ہی سیالا ان کھیے ہیں۔ پس ان ان مصالح میں سے ایک ہے، جن کے لئے ہی سیالا ان کھیے ہیں۔ پس ان ان محمل کو میں سے ایک ہے، جن کے لئے ہیں۔ پس ان ان محمل کو عیں۔ پس از انجملہ: وہ تحید ہے جس کے ذرایعہ بعض کو دعا دیتے ہیں۔ پس لوگ مختاج ہیں آپس میں خوثی کے اظہار کی طرف، اور اس کی طرف کہ ان کے بعض کے ذرایعہ بعض کو دعا دیتے ہیں۔ پس اور چھوٹا بڑے کی برتری دیکھے، اور بڑا چھوٹے پر مہر بانی کر سے۔ اور ہم زمانہ ایک دوسر ہے ہے بھائی چارہ قائم کریں۔ پس اگر یہ چیز نہیں ہوگی تو رفاقت مشمر فوا کہ نہیں ہوگی، اور شحیت اس کے فوا کہ کا نتیجہ دیے گی ۔ اور اگر تحیہ کو کسی لفظ کے ساتھ متعین نہیں کیا جائے گا تو وہ امور باطنہ میں ہوگی، اور شحیت اس کے موافق جس تک ان کو وہ امور باطنہ میں ہوگی ہوں ہوگیا ہوں کے اور ای وجہ ہے ہرگر وہ میں گذشتہ لوگوں کا تحیہ کا طریقہ جاری رہا ہوئی ہوئے کے ان میں سے ہوئے کا۔ پس مشرکین کہا کرتے تھے:'' اللہ تعالی آپ کی آئو تو ہوئیا تھا کہ جایا جائے اس سلسلہ میں اس چیز کی طرف جس کے ساتھ انہیا ہی جہم ہوئی اسلام کی سنت جاری ہوئی ہے۔ اور حاصل کیا ہے انہیا ء نے اس تحیہ کو فرشتوں سے ، اور ہو وہ دعا اور ذکر کے تھیں ہے، نہ کہ دینوی زندگی پر مطمئن ہونے تے قبل ہے، جسے درازی عمر کی اور دولت کی زیادتی کی آئر دو۔ اور نہ ہووہ کے توبیل ہے، نہیا ء نے اس تحیہ کو زندگی کی آئر دو۔ اور نہ ہو وہ کے اور اور نوات کی زیادتی کی آئر دو۔ اور نہ ہو وہ کے اور اور نور ہوں کی کر کی اور دولت کی زیادتی کی آئر دو۔ اور نہ ہو وہ کے اور نور ہوں کے کہر ہوئی کی اور دولت کی زیادتی کی آئر دو۔ اور نہ ہو کے کہر ہوئی کی اور دولوں کی زیادتی کی آئر دو۔ اور نہ ہوئی کی آئر دو۔ اور نہ ہوئی

تعظیم میں اتنا بڑھنا کہ وہ شرک سے مل جائے۔ جیسے مجدہ کرنا اور زمین چومنا ۔ اور وہ سلام ہی ہے (اس کے بعد حدیث ہے جس کوشاہ صاحب نے مختصر کیا ہے اور شرح میں بھی مختصر ہی کھی گئی ہے ) اللہ پاک کا ارشاد:'' پس ان لوگوں کوسلام کرو'' اس کے معنی ۔ اللہ تعالی بہتر جانے ہیں ۔ ان کوسلام کرواس کے موافق جس تک تمہار ااجتہاد پہنچے۔ پس آ دم نے حق کو پالیا، پس کہا: السلام علیکم ۔ اور اللہ پاک کا ارشاد:'' پس وہ تمہار اتحیہ ہے'' یعنی وجو بی طور پر، بایں اعتبار کہ اللہ تعالیٰ نے جانا کہ وہ تحیہ متر شح ہونے والا ہے حظیرۃ القدس ہے۔

لغات: تَبَشْبَشَ: يقال: لقيتُه فَتَبَشْبَشَ بي، وأصله: تَبَشَّشَ، فأبدلوا من الشين الوسطى باء، كما قالوا تجفف (ليان) .....وَاخَاه: آخاه كَ بَم معنى بن ووَى اور بَها لَى چاره قائم كرنا (قليل الاستعال) ..... أَنْتَجَتِ الناقةُ: يَجِهِ فِنا رَأَنْتُ بَعَ النَّهُ وَيَا رَائِعَ النَّهُ وَيَا الْمَوْتَ عِلَى الْمُوسَعِ النَّهُ وَيَا الْمَوْتُ وَيَا الْمَوْتُ وَيَا الْمَوْتُ وَيَا الْمَوْتُ وَيَا الْمُوسَعِ الْمُوسِعِ اللْمُوسِعِ الْمُوسِعِ الْمُعَلِي الْمُوسِعِ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعِلِي الْمُعَلِي الْمُعْلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعْلِي الْمُعَلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي ا

# احكام سلام اوران كى متيس

### سلام کا فائدہ اوراس کی مشروعیت کی وجہ

سورۃ الزمر آیت 27 میں ارشاد پاک ہے کہ جب متی لوگ جنت پر پہنچیں گے تو محافظ فرشتے ان ہے کہیں گے:السلام علیکہ:تم پرسلامتی ہو،تم مزے میں رہو، پس جنت میں ہمیشہ رہنے کے لئے داخل ہوجاؤ!

حدیث — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:''تم جنت میں نہیں جاسکتے جب تک ایمان نہ لاؤ،اورتم (کامل) مؤمن نہیں ہوسکتے جب تک ایمان نہ لاؤ،اورتم (کامل) مؤمن نہیں ہوسکتے جب تک ایمان نہ لاؤ،اورتم (کامل) مؤمن نہیں ہوسکتے جب تک باہم محبت نہ کرو،اور کیا میں تم کوہ چیز نہ بناؤں جس کے کرنے سے تم میں باہم محبت پیدا ہو؟ آپس میں سلام کوخوب پھیلاؤ!'' (مشکوۃ حدیث اسلام)

تشری : نبی سِلاَنَاوَی اِسلام کا فا کدہ اور اس کی مشروعیت کی وجہ بیان کی ہے کہ سلام محبت پیدا کرتا ہے، اور محبت دخولِ جنت کا سبب ہے، اس لئے سلام مشروع کیا گیا ہے۔ اس کی تفصیل ہے ہے کہ دخولِ جنت کے لئے لازمی شرط ایمان ہے۔ اور کمالِ ایمان کے لئے مسلمانوں کے درمیان رشتهٔ الفت ومحبت ضروری ہے۔ کیونکہ بیوصف اللہ تعالیٰ کو پہند ہے۔ اور اس کو حاصل کرنے کا بہترین ذریعہ سلام کو پھیلا نا ہے یعنی اس کورواج وینا ہے۔ جب لوگ خلوص سے ایک دوسر ہے کو سلام کریں گے، اور ان کوخوش آمدید کہیں گے تو باہم الفت ومحبت پیدا ہوگی، اور وہ جنت میں لے جائے گی۔ یہی کام مصافحہ اور دست بوی وغیرہ بھی کرتے ہیں۔

#### سلام کرنے میں پہل کون کرے؟

حدیث (۱) — رسول الله مِتَالِنَّهَ اَلَیْمُ نِی الله مِتَالِنَّهُ اَلَیْمُ نِی اور تھوڑے زیادہ کو اور تھوڑے زیادہ کو سلام کریں' (مشکوۃ حدیث ۲۳۳ میں اور ایت میں ہے کہ' سوار پیادہ کو سلام کرے' (مشکوۃ حدیث ۲۳۳ میں اور ایت میں ہے کہ' سوار پیادہ کو سلام کرے' (مشکوۃ حدیث ۲۳۳ میں حدیث (۲) — حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ مِتَالِنْهُ اَیَّا اِی کے پاس سے گذر ہے تو آپ کے ان کوسلام کیا (مشکوۃ حدیث ۲۳۳ میں)

حدیث (۳) — حضرت جربر رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ رسول الله صَلاَئیمَائِیمُ عورتوں کے پاس ہے گذر ہے تو آپ نے ان کوسلام کیا (مشکلوۃ حدیث ۳۶۴۷)

۔ تشریکے:ان احادیث میں گونہ تعارض ہے۔مثلاً فرمایا کہ چھوٹی عمر والا بڑی عمر والے کوسلام کرے،اورآپ نے خود بچوں کوسلام کیا۔شاہ صاحب اس کا جواب دیتے ہیں:

دنیا کا عام دستور بیہ ہے کہ گھر میں آنے والا گھر والوں کوسلام کرتا ہے، اوراد نی آدمی بڑے کوسلام کرتا ہے۔ نبی مِسَالِنَیۡوَیَکِیُمُ نے اس رواج کو بحالہ باقی رکھا۔ چنانچہ چھوٹوں کو تھم دیا کہ بڑوں کوسلام کریں۔اور گذرنے والے کو جو گھر میں آنے والے کے مشابہ ہے ہے تھم دیا کہ وہ بیٹھے ہوؤں کوسلام کرے۔اورتھوڑ وں کو سے جوتھوڑے ہونے کی وجہ سے ادنی ہیں سے تھم دیا کہ وہ زیادہ کوسلام کریں۔

دوسری حکمت: اس حکم میں بیہ ہے کہ اگر آ دمی اپنے بڑے اور اشرف کی قدر پہچانے ،اس کی تو قیر کرے، اور بڑھ کر اس کوسلام کرے تو اس سے سوسائٹی کی شیرازہ بندی ہوتی ہے۔ لوگ باہم مر بوط ہوتے ہیں ، ورنہ بڑوں چھوٹوں میں رشتہ ٹوٹ جا تا ہے۔ اس لئے حدیث میں فر مایا کہ جو ہمارے چھوٹوں پر مہر بانی نہ کرے، اور ہمارے بڑے کاحق نہ پہچانے ، وہ ہم میں سے نہیں! (ابوداؤد حدیث ۲۹۳۳)

البتہ نبی میلائی آئی ہے۔ ہوتا ہے۔ چنا نجے نبی میلائی آئی ہے کے سلام لینے میں ایک طرح کی خود ببندی ہے۔ چھوٹا جب بڑے کوسلام کرتا ہے تو اس کو نخر محسوس ہوتا ہے۔ چنا نجے نبی میلائی آئی ہے ہے نہ ایک طرح کی کو ان کوسلام کرنے میں پیش فقد می کرنی چاہئے۔ کیونکہ بڑھ کرسلام کرنے والا تکبر سے پاک ہوتا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۹۲۱) اور سوار کو جو تھم دیا کہ پیش فقد می کرنی چاہئے۔ کیونکہ بڑی ہیت والا ہوتا ہے، اور وہ بھی خودکو بڑا تصور کرتا ہے، اس لئے اس کوتا کیدکی کہ وہ اپنے اندر تواضع بیدا کرے، اور بیادے کوسلام کرے۔ خلاصۂ جواب: یہ ہے کہ اصل تھم تو یہی ہے کہ چھوٹے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کریں۔ مگر ایک دوسری مصلحت سے بڑوں کو سلام کی بیدا ہو۔

[1] وقال الله تعالى فى قصة الجنة: ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَاذْخُلُوْهَا خَالِدِيْنَ ﴾ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لاتدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تَحَابُوا، أو لا أدلكم على شيئ إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم "

أقول: بين النبيُّ صلى الله عليه وسلم فائدة السلام، وسبب مشروعيته، فإن التحابب في الناس خصلة يرضاها الله تعالى، وإفشاء السلام آلة صالحة لإنشاء المحبة؛ وكذلك المصافحة ، وتقبيل اليد، ونحوُ ذلك.

[٢] قال صلى الله عليه وسلم: "يسلّم الصغيرُ على الكبير، والمارُّ على القاعد، والقليلُ على الكثير" وقال صلى الله عليه وسلم: "يسلّم الراكب على الماشى"

أقول: الفاشى فى طوائف الناس: أن يُحَيِّى الداخلُ صاحبَ البيتِ، والحقيرُ على العظيم، فأبقاه النبى صلى الله عليه وسلم على ذلك؛ غير أنه مَرَّ عليه السلام على غلمان فسلَّم عليهم، ومَرَّ على نسوة فسلَّم عليهن، علمًا منه:

[الف] أن في رؤية الإنسان فضل من هو أعظمُ منه وأشر ف: جمعًا لشمل المدينة.

[ب] وأن في ذلك نوعًا من الإعجاب بنفسه، فجعل وظيفة الكبار التواضع، ووظيفة الصغار توقير الكبار، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "من لم يرحم صغيرنا، ولم يرقّر كبيرنا: فليس منا" وإنما جعل وظيفة الراكب السلام على الماشى: لأنه أهيبُ عند الناس، وأعظمُ في نفسه، فتأكد له التواضع.

ترجمہ: (۲) لوگوں کے گروہوں میں پھیلنے والی بات یعنی رواج عام یہ ہے کہ گھر میں آنے والا گھر والوں کوسلام کرے۔اوراد نی آدمی بڑے آدمی کرے۔اوراد نی آدمی بڑے آدمی کوسلام کرے۔ پس اس کو نبی سیالاتی کیا ہے ہے کہ نبی سیالتی کیا گئی ہے گئی کے اس کو سلام کیا ،اور آپ کورتوں پر گذر ہے تو آپ نے ان کوسلام کیا۔ آپ کے جانے کی وجہ سے: (الف) کہ انسان کے دیکھنے میں اس مخص کی برتری کو جو کہ وہ اس سے بڑا ،اور اس سے اشرف ہے : مملکت کی وجہ سے: (الف) کہ انسان کے دیکھنے میں اس محصل کی برتری کو جو کہ وہ اس سے بڑا ،اور اس سے اشرف ہے : مملکت کی براگندگی کو جمع کرنا ہے (جہ معنا : آن کا اسم مؤخر ہے اور ریاصل حکم کی حکمت ہے ) (ب) اور رید کہ اس میں یعنی سلام لینے میں خود پیندی کی ایک نوع ہے۔ پس بنایا بڑوں کا خاص حصہ بڑوں کی تو قیر ، اور وہ نبی سیالی کیا گئیا گئیا گئی کا ارشاد ہے ( بیرحدیث ان لفظوں سے معروف ہے ، مگر ابوداؤ دمیں وہ الفاظ ہیں جن کا شرح میں ترجمہ کیا گیا ہے ) اور بنایا سوار کا خاص حکم پیدل کوسلام کرنا ۔ کیونکہ سوار لوگوں کے نز دیک بڑی ہیت والا ہوتا ہے ،اور اپنے ول میں بڑا ہوتا ہے ،اور اپنے ول میں بڑا ہوتا ہوں کی گئی ہوتا ہے ،اور اپنے ول میں بڑا ہوتا ہو کہ ایک کے لئے تواضع۔

### یہود ونصاری کوابتداءً سلام نہ کرنے کی وجہ

حدیث — رسول الله مِتَالِنَهُ اَیَّمُ نَے فرمایا: "یبودونصاری کوسلام کرنے میں ابتدانه کرو۔اور جبان میں ہے کسی سے کسی سے کسی سے دراستہ میں تمہاری ملاقات ہو، تواس کوتنگ راستہ چلنے پرمجبور کرو' (مشکوۃ حدیث ۲۳۵)

تشری نبی مِلاَنْ مِلَاَنْ مِلَاَنَا مِلَاَ مِلَاَ مِلَاَ مِلَاَ مِلَاَ مِلَاَ مِلْ مِلْمَانِ بِلْنَدِكُرِنا ، اوراس كوسب ملتول عندا من مِلْنَا فَيْ اللّهِ مِلْمَانِ بِلْنَدِكُرِنا ، اوراس كوسب ملتول عندا على واعظم بنانا ہے۔ اور ثیقصداسی وقت حاصل ہوسكتا ہے جبلمانوں کے لئے غیرسلموں پر مقدرت وغلبہ ہو۔ مذكورہ حكم اسى نقط فِظرے دیا گیا ہے۔

# كلمات سلام ميں إضافے سے ثواب بڑھنے كى وجہ

حدیث — ایک خص خدمت نبوی میں حاضر ہوا، اوراس نے کہا: السلام علیکم - نبی صِلاَیْقَائِیم نے اس کے سلام کا جواب دیا۔ اور فرمایا: 'دن' یعنی اس بندے کے لئے وس نیکیاں کھی گئیں ۔ پھر دوسر افضی آیا۔ اوراس نے کہا: السلام علیکم ورحمة الله ۔ آپ نے اس کے سلام کا جواب دیا اور فرمایا: 'نبیس' پھر تیسرا آدمی آیا۔ اوراس نے کہا: السلام علیکم ورحمة الله وبو کاته ۔ آپ نے اس کے سلام کا جواب دیا۔ اور فرمایا: ''تبیس' (مقلوة حدیث ۲۹۳۳) اوراکی اور وایت میں بیاضافہ ہے: پھر چوتھ شخص آیا۔ اوراس نے کہا: السلام علیکم ورحمة الله وبو کاته و معفوته ۔ پس آپ نے فرمایا'' عالیس' اور فرمایا: ''یوں تواب بر محتار ہتا ہے' (مشکوة حدیث ۲۹۳۵)

تشریخ:کلماتِ سلام میں اضافہ ہے ثواب میں اضافہ کی وجہ بیہ ہے کہ سلام کی مشروعیت کی غرض بشاشت و مسرت، اتحاد و ریگا نگت،مودت ومحبت، ذکر و دعا، اور معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دکرنا ہے کہ وہی سلامتی کے ضامن ہیں۔ پس کلماتِ سلام میں اضافہ مقصد سلام کی تحمیل کرتا ہے، اس لئے ثواب بڑھتار ہتا ہے۔

# جماعت کی طرف ہے ایک کاسلام کرنااور ایک کا جواب دینا کافی ہے

حدیث — رسول الله مِسَلِمَاتِهِ اللهِ عَلَیْمَایِیْ اللهِ مِسَلِمَاتِهِ اللهِ اللهِ مِسَلَام کرلے تو پوری جماعت کی طرف سے کافی ہے۔اور بیٹھے ہوئے لوگوں میں سے کوئی ایک جواب دیدے تو سب کی طرف سے کافی ہے'' (مشکوۃ حدیث ۲۹۴۸)

تشری جماعت معنی کے لحاظ ہے ایک فرد ہے یعنی وہ فرد حکمی ہے، جیسے تین طلاق کی فرد حکمی ہیں۔اورسلام وجواب کا مقصد: وحشت دور کرنا،اور باہم الفت پیدا کرنا ہے۔اور بیم مقصد ایک کے سلام کرنے اور ایک کے جواب دیئے سے حاصل ہوجا تا ہے،اس لئے اس کو کافی قرار دیا گیا۔



# سلام رخصت کی حکمت

حدیث — رسول الله مِسَلِیْمَایِیَمُ نے فرمایا ''جبتم میں سے کوئی کسی مجلس میں پہنچے تو جائے کہ سلام کرے ، پھر بیٹھنا چاہے تو بیٹھے ، پھر جب جانے لگے تو پھر سلام کرے ، پس پہلاسلام پچھلے سلام سے زیادہ حقد ارنہیں ''یعنی جتنی اہمیت پہلے سلام کی ہے اتنی ہی سلام رخصت کی ہے (مفکوۃ حدیث ۲۹۱۰)

تشريح: سلام رخصت مين تين لمصلحين بين:

پہلی صلحت سلام کر کے جانے ہے: ناراض ہوکرنا گواری ہے چلدیے ،اور کسی ضرورت کے لئے جانے اور پھرالی ہی صحبت کے لئے لوٹنے کے درمیان امتیاز ہوتا ہے۔اگر سلام کر کے گیا ہے تو خوش گیا ہے، ورنہ دوسری بات کا اندیشہ ہے۔ دوسری صلحت: سلام کر کے رخصت ہوگا تو صاحب مجلس کواس ہے کوئی بات کہنی ہوگی تو کہہ سکے گا۔اور چیکے سے چلا گیا تو بات رہ جائے گی۔

تیسری صلحت: ایک جانا کھسک جانا ہے۔جس کی سورۃ النورآیت ۲۳ میں برائی آئی ہے۔ پس جوسلام کر کے جائے گاوہ اس عیب سے محفوظ رہے گا۔

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: " لاتبدؤوا اليهود والنصارى بالسلام، وإذا لقيتم أحدَهم في طريق فاضْطَرُّوه إلى أضيقِه"

أقول: سره: أن إحدى المصالح التي بُعث النبي صلى الله عليه وسلم لها: التنوية بالملة الإسلامية، وجعلُها أعلى الملل وأعظمُها، ولايتحقق إلا بأن يكونَ لهم طَوْلٌ على من سواهم.

[1] وقال صلى الله عليه وسلم فيمن قال: السلام عليكم: "عشر"، وفيمن زاد: ورحمة الله: "عشرون" وفيمن زاد أيضا: وبركاته: "ثلاثون" وأيضًا: ومغفرته: "أربعون" وقال: "هكذا تكون الفضائل"

أقول: سر الفضل ومناطه: أنه تتميم لما شرع الله له السلام: من التبشبش، والتألف، والمُوادَّة، والدعاء، والذكر، وإحالة الأمر على الله.

[٥] وقال صلى الله عليه وسلم: يجزئ عن الجماعة إذا مَرُّوا أن يسلِّم أحدُهم، ويجزئ عن الجلوس أن يردَّ أحدهم،

أقول: وذلك: لأن الجماعة واحدة في المعنى، وتسليم واحد منهم يدفع الوحشة، ويُودُّدُ بعضهم بعضًا. [٦] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا انتهى أحدكم إلى مجلس فليسلم، فإن بداله أن يجلس فليسلم، فإن بداله أن يجلس فليجلس، ثم إذا قام فليسلم، فليست الأولى بأحقَّ من الآخرة"

أقول: سلام الوداع فيه فوائد:

منها: التمييز بين قيام المتارَكةِ والكراهيةِ، وقيامِ الحاجة على نية العود لمثل تلك الصحبة. ومنها: أن يتدارك المتدارِكُ بعضَ ماكان يقصُده ويُهِمُّه، ونحو ذلك.

ومنها: أن لايكون ذَهابُه من التسلُّل.

#### مصافحه،معانقة اورخوش آمديد كهنے كى حكمت

ملاقات کے وقت سلام کے بعد اگر مصافحہ اور معانقہ بھی کیا جائے ،اور آنے والے کوخوش آمدید کہا جائے تواس سے مودّت ومحبت اور فرحت وسرور میں اضافہ ہوتا ہے۔اور وحشت ونفرت اور قطع تعلق کا اندیشہ دور ہوتا ہے بعنی یہ باتیں سلام کے مقاصد کی تکمیل کرتی ہیں۔ حدیث میں ہے کہ 'سلام کا تکملہ مصافحہ ہے' (مشکوۃ حدیث ۲۸۱۱) اور نبی شیافیہ آئے ہے معانقہ فرمایا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۸۱۱) اور حضرت بعضر مدرضی اللہ عنہ کوخوش حضرت جعفر رضی اللہ عنہ کوخوش آمدید کہا ہے (مشکوۃ حدیث ۲۸۱۱) ہیں ہے باتیں بھی مسنون ہیں۔

حدیث — رسول الله مِتَلِلْغَیَوَیَمُ نے فرمایا: ''جب دومسلمان آپس میں ملیں ،اورمصافحہ کریں ،اوردونوں الله کی حمد کریں ،اوردونوں الله تعالیٰ سے مغفرت طلب کریں ،تو دونوں کی مغفرت کردی جاتی ہے''(مشکوۃ حدیث ۲۹۵۹) تشریخ: مغفرت کی وجہ بیہ ہے کہ مسلمانوں کے درمیان بشاشت ، باہمی محبت وملاطفت اور ذکر الہٰی کی اشاعت رب العالمین کو پہندہے ،اس لئے مصافحہ کرنے والے مغفرت کے حقد ارہوتے ہیں۔

فائدہ(۱): اس صدیث سے اور اس کی حکمت سے یہ بات واضح ہوئی کہ مغفرت کا استحقاق جب ہے کہ بوقت ملاقات پہلے سلام کیا جائے۔ حضرت جندب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ سِلانیَوَیَلِیُ جب صحابہ سے ملتے تھے تو جب تک سلام نہیں کر لیتے تھے مصافی نہیں کرتے تھے (مجمع الزوائد ۱۰۸۳) پھر مصافیہ کے ساتھ ہرایک سلام کی طرح جہزا کہے: یعف و الله لنا و لکم: الله میری اور آپ کی مغفرت فرما کیں! پھر مزاج پری کے وقت دونوں الله کی حمر کریں، اور ہر حال پر الله کا شکر بجالا کیس و دونوں کی مغفرت کردی جاتی ہے۔ منداحہ وغیرہ میں ہے کہ رسول الله سِلانیکی کی مغفرت کردی جاتی ہے۔ منداحہ وغیرہ میں ہے کہ رسول الله سِلانیکی کی مغفرت کردی جاتی ہے۔ منداحہ وغیرہ میں ہے کہ رسول الله سِلانیکی کی معفرت کردی جاتی ہے۔ منداحہ وغیرہ میں ہے کہ رسول الله سِلانیکی کی معفرت کردی جاتی ہے۔ منداحہ وغیرہ میں ہے کہ رسول الله سِلانیکی کی کی معفرت کردی جاتی ہے۔ منداحہ وغیرہ میں ہے کہ رسول الله سِلانیکی کی کی مایا: ''جو

بھی دومسلمان آپس میں ملیں، ایک دوسرے کا ہاتھ پکڑیں یعنی مصافحہ کریں تو اللہ پرحق ہے کہ وہ دونوں کی دعا میں حاضر ہوں، اور دونوں کو جدا نہ کریں یہاں تک کہ دونوں کو بخش دیں' (مجمع الزوائد ۱۳۲۸) اس حدیث میں بھی دعا کی صراحت ہے۔ گرچونکہ ایک مختصر حدیث آئی ہے: مسام ن مسلم مین یہ لتقیان فیتصافحان الا غفر لھما قبل اُن یتفوق (مشکوة حدیث ۱۷۹۹) یہ حدیث اتنی مشہور ہوگئی کہ مصافحہ سے دعا غائب ہوگئی۔ حالانکہ حادثہ واحدۃ میں مطلق کو مقید پرمحمول کیا جاتا ہے۔ اور حدیث میں واوعا طفہ مطلق جمع کے لئے ہے۔ پس جمر کا کمل مزاج پرسی کا وقت ہے (رحمۃ اللہ ۱۲۱۳)

فائدہ(۲): ایک حدیث میں معانقہ کی ممانعت آئی ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے، ایک خض نے رسول اللہ صلافی آئے ہے۔ یو چھا: جب اپنے بھائی یا عزیز دوست سے ملاقات ہوتو کیا اس کی اجازت ہے کہ اس سے لیٹ جائے، اسلہ علی گائے، اور اس کو چومے؟ آپ نے فرمایا: ''اس کی اجازت نہیں'' (مشکوۃ حدیث ۲۸۸۰) اس حدیث میں جو معانقہ اور تقبیل کی ممانعت ہے، اس کا تعلق اس صورت سے ہے جبکہ سینہ سے لگائے اور چومنے میں کسی برائی کا یا اس کا شبہ پیدا ہونے کا اندیشہ ہو، ورنہ خودرسول اللہ صلافی آئے ہے معانقہ اور تقبیل ثابت ہے۔

والسر في المصافحة، وقوله: مرحبًا بفلان، ومعانقةِ القادم، ونحوِها: أنها زيادةٌ في المودّة، والتبشبش، ورفعُ الوحشة والتدابر.

قال صلى الله عليه وسلم: "إذا التقى المسلمان، فتصافحا، وحَمِدَا الله، واستغفَراه، غُفر لهما" أقول: وذلك: لأن التبشبش فيما بين المسلمين، وتوادَّهم، وتلاطفَهم، وإشاعة ذكر الله فيما بينهم: يَرْضَى بها ربُّ العالمين.

ترجمہ:اوررازمصافحہ میں اوراس کے کسی کوخوش آمدید کہنے میں اور آنے والے سے معانقہ کرنے میں اوراس کے مانند میں: بیہے کہ بیرچیزیں مودّت، بشاشت، رفع وحشت ود فع قطع تعلقی میں اضافہ ہیں۔الی آخرہ۔ کہ

# كسى كے لئے كھڑ ہے ہونے كاحكم

حدیث() — رسول الله صِلاَئِنَا الله صَلاَئَةِ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ صَلاَئِنَا اللهُ صَلاَئِنَا اللهُ صَلاَئِنَا اللهُ صَلاَئِنَا اللهُ اللهُ

حدیث (۲) — حضرت ابواُ مامدرضی الله عنه بیان کرتے ہیں کدرسول الله مِتَالِنْهَاؤَیمُ لاَضِی مُکیتے ہوئے باہرتشریف لائے،ہم آپ کی تعظیم کے لئے کھڑے ہوئے،تو آپ نے فرمایا:'' کھڑے نہ ہوؤ جس طرح عجمی لوگ کھڑے ہوتے —﴿ وَمَعَنْ وَمَرَبِيَا اَشِیْنَ اِنْ ﴾ — ہیں:ان کے بعض بعض کی تعظیم کرتے ہیں'' (مشکوۃ حدیث ۵۰۰-۲۰)

حدیث (۳) — جنگ بنوتر بظه کے موقعہ پر حضرت سعد بن معاذر ضی اللہ عنہ بیار تھے۔اور مدینہ میں قیام تھا فوج کے ساتھ نہیں آئے تھے۔ جب بنوقر بظه ان کے فیصلہ پراتر آئے تو نبی شالیقی کے ان کو بلاوا بھیجا۔ وہ گدھے پر سوار ہوکر آئے۔ جب حضور کی قیام گاہ کے قریب پہنچ تو آپ نے ان کے قبیلہ کے لوگوں سے فرمایا: 'آپ سردار کی طرف کھڑے ہوؤ!' (مشکوۃ حدیث ۲۹۵۵) اور مسنداحمد (۱۳۲۰۱) میں ہے: 'آپ سردار کی طرف کھڑے ہوؤ وہ پس ان کو اُتاروہ چنا نچا تھوں نے ان کو اتارا' کو سند شاہد کے ان کو اتارا' کو سند شاہد کے باس آئیں ہو آپ کھڑے ہوکران کی حدیث (۳) — جب حضرت فاطمہ رضی اللہ عنبا آنحضرت شائلہ کے باس آئیں ، تو آپ کھڑے ہوکران کی طرف بڑھتے ، ان کا ہاتھ اپنے دست مبارک میں لیتے ، اور اس کو چوہتے ، اور اپنی جگہ پر ان کو بٹھاتے۔ اور جب آنک میں باتھ اپنے دست مبارک میں لیتے ، اور اس کو چوہتے ، اور اپنی جگہ پر ان کو بٹھاتے۔ اور جب آنکھ میں باتھ اپنی اور آپ کی طرف بڑھتیں ، آپ کا دست مبارگ اپنے میں لیتیں ، اس کو چوہ تیں ، اور آپ کو اپنی جگہ پر بٹھا تیں (مشکوۃ حدیث ۲۸۸۹)

تشریخ: ان روایات میں بظاہر تعارض ہے۔ پہلی دوروایتیں قیام کے عدم جواز پر دلالت کرتی ہیں۔ اور دوسری دو روایتیں جواز پر، بلکہ استحسان پر۔ گرحقیقت میں ان میں کوئی اختلاف نہیں۔ کیونکہ جواز وعدم جواز کی علتیں مختلف ہیں:

ا جیمیوں کی طرح کھڑا ہونا جائز نہیں۔ ان کا طریقہ یہ تھا کہ نوکر آتا کی خدمت میں ،اوررعا یابادشاہ کی خدمت میں کھڑی ہی جس کی سرحدیں شرک ہے لی ہوئی تھیں۔ اس کھڑی ہی جس کی سرحدیں شرک ہے لی ہوئی تھیں۔ اس کے اس کی ممانعت کی گئی۔ حدیثوں کے بیالفاظ: ''جس طرح بجمی کھڑے ہوتے ہیں' اور''جس کو یہ پہندہ ہو کہ لوگ اس کے کھڑے رہیں' اس پر دلالت کرتے ہیں۔ اور'' کھڑے رہے'' اور'' کھڑے ہوئے'' میں فرق ہے۔ مثل بین بدیدہ مُتُولاً کے کھڑے رہیں' اس پر دلالت کرتے ہیں۔ اور 'کھڑے رہے'' اور'' کھڑے ہوئے'' میں فرق ہے۔ مثل بین بدیدہ مُتُولاً کے معنی: خدمت میں دست بستہ کھڑے رہے ہیں۔ اور بجی ممنوع ہے۔ پہلی دونوں حدیثوں میں اس کا ابیان ہے۔

کے معنی: خدمت میں دست بستہ کھڑے دیت و سرور سے کھڑا ہونا ، اس کے لئے جھوم جانا ، اور اس کے اگرام اور اس کی خوش د لی کے لئے المھنا ، پھر بیٹھ جانا ، اس کھڑا نہ رہے اور آخری دونوں حدیثوں میں اس کا ابیان ہے۔ کے لئے المھنا ، پھر بیٹھ جانا ، لی کھڑا نہ رہے۔ اور آخری دونوں حدیثوں میں اس کا ابیان ہے۔ کے لئے المھنا ، پھر بیٹھ جانا ، لیکھ کھڑا تھر بیٹھ جانا ، لیکھ کھڑا ہونا ، اس کے لئے جھوم جانا ، اور اس کے اگرام اور اس کی اخوش د کی سے لئے المھنا ، پھر بیٹھ جانا ، لیکھ کھڑا ہونا ، اس کے لئے جوام جانا ، اور اس کے اگرام اور اس کی اگران ہے۔

فائدہ قیام تعظیمی کے جواز ، بلکداسخسان پر حضرت سعد بن معاذرضی اللہ عنہ کی حدیث سے استدلال کیا جاتا ہے ،
کریاستدلال درست نہیں ۔ کیونکہ حدیث میں قبو مبوا لسید کم نہیں ہے بلکہ المبی سید کم ہے یعنی ان کے تعاون کے لئے اٹھو۔ وہ بہار بتھے ، ان کوسواری سے اتر نے کے لئے مدد کی ضرورت تھی ۔ لفظ سید سے شبہ بیدا ہوتا ہے کہ آپ نے لوگوں کو قیام تعظیمی کا تھم دیا تھا۔ اور بیشبہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے دل میں بھی پیدا ہوا تھا۔ منداحمد کی محولہ بالا روایت میں ہمی پیدا ہوا تھا۔ منداحمد کی محولہ بالا روایت میں ہے ۔ فیقال عمر ، سیدُنا اللّٰه عزو جل! قال: انولوہ ، فانولوہ : حضرت عمر نے کہا: ہمارے آ قاتو اللہ عزوجل ہیں۔ میں شیل شارہ ہے کہ حضرت عمر نے لفظ سیدسے قیام نی میں اشارہ ہے کہ حضرت عمر نے لفظ سیدسے قیام تعظیمی سمجھا تھا۔ نبی میں التارہ نے اس کی وضاحت کی کہ تعظیم کے لئے نہیں ، بلکہ تعاون کے لئے اٹھنا ہے۔ اور او پر جو تعظیمی سمجھا تھا۔ نبی میں التارہ کے لئے اٹھنا ہے۔ اور او پر جو تعظیمی سمجھا تھا۔ نبی میں التارہ کے لئے اٹھنا ہے۔ اور او پر جو تعظیمی سمجھا تھا۔ نبی میں التارہ کے لئے اٹھنا ہے۔ اور او پر جو

دوسری حدیث آئی ہے اس میں صراحت ہے کہ جب نبی صلانی کی است باہرتشریف لائے ،اور صحابہ کھڑے ہوئے تو وہ تعظیم ہی کے لئے کھڑے ہوئے تو وہ تعظیم ہی کے لئے کھڑے ہوئے تو ممانعت فرمائی۔ وہ تعظیم ہی کے لئے کھڑے ہوئے تے ممانعت فرمائی۔ کیونکہ یہی قیام تعظیمی مُٹول تک مُفضی ہوتا ہے،اوراس سے مقتدیٰ کانفس بھی خراب ہوتا ہے،اورتعظیم میں افراط شروع ہوگئی تو مقتدیٰ کا حال بھی برا ہوجاتا ہے،جبیبا کہ لوگوں کے احوال سے یہ بات واضح ہے۔

پس جھے اپنی تعظیم کے لئے دوسروں کا کھڑا ہونا اچھا گئے: اس کے لئے جہنم کی وغید ہے۔ کیونکہ بیتکبر کی نشانی ہے۔
اور متکبرین کا ٹھکا نہ دوزخ ہے۔ اور وہ براٹھکا نہ ہے۔ لیکن اگر کوئی شخص خود بالکل نہ چاہے، مگر دوسرے اکرام اور عقیدت
ومحبت میں کھڑے ہوجا کمیں تو بید دوسری بات ہے۔ اگر چہ رسول اللہ سِّالِیْجَائِیْم کو بیہ بات بھی پسندنہیں تھی۔ اور ہمارے اگا بر
بھی اس پر سخت نا گواری ظاہر کرتے تھے۔ البتہ کسی مہمان وغیرہ کے آنے پر فرحت وسرور اور اعزاز واکرام کے طور پر
کھڑا ہونا جائز ہے۔

### ملاقات پرسلام کی جگہ جھکناممنوع ہونے کی وجہ

حدیث ۔۔۔ رسول اللہ ﷺ کی ایک اللہ علی ہے دریافت کیا گیا کہ ایک شخص دوست برادر سے ملتا ہے، تو کیاوہ اس کے لئے جھک سکتا ہے؟ آپ نے فرمایا:' دنہیں'' (مشکوۃ حدیث ۴۱۸۰)

تشریکے: جھکنااس لئے ممنوع ہے کہ وہ نماز نے رکوع کے مشابہ ہے، پس وہ سلامی کے سجدہ کی طرح ہو گیا۔ نیز سلام کی جگہ جھکنا: اسلامی طریقہ کا اپنی طرف ہے بدل تجویز کرنا ہے، جو جائز نہیں۔

وأما القيام: فاختلفت فيه الأحاديث: فقال صلى الله عليه وسلم: "من سَرَّه أن يتمثل له الرجالُ قيامًا، فليتبوأ مقعده من النار" وقال صلى الله عليه وسلم: "لاتقوموا كما يقوم الأعاجم: يُعَظِّمُ بعضُهم بعضًا" وقال صلى الله عليه وسلم في قصة سعد: "قوموا إلى سيدكم" وكانت فاطمة رضى الله عنها إذا دخلت على النبي صلى الله عليه وسلم قام إليها، فأخذ بيدها، فَقَبَّلَها وأجلسها في مجلسه؛ وإذا دخل صلى الله عليه وسلم عليها، قامت إليه وأخذت بيده، فقبَّلته، وأجلسته في مجلسها.

أقول: وعندى: أنه لا اختلاف فيها في الحقيقة، فإن المعانى التي يدور عليها الأمر والنهى: مختلفة، فإن العجم كان من أمرهم أن تقوم الخَدَمُ بين أيدى سادتهم، والرعيةُ بين أيدى ملوكهم، وهو من إفراطهم في التعظيم، حتى كاد يُتَاخِمُ الشركَ، فنهوا عنه، وإلى هذا وقعت الإشارةُ في قوله عليه السلام: "كما يقومُ الأعاجم" وقوله عليه السلام: "من سَرَّه أن يتمثَّل"

يقال: مَثُلَ بين يديه مُثُولًا: إذا انتصب قائما للخدمة؛ أما إذا كان تبشبشاله، واهترازًا إليه، وإكرامًا وتطييبا لقلبه، من غير أن يتمثَّل بين يديه، فلا بأس، فإنه ليس يُتَاخِمُ الشركَ. وقيل: يارسول الله! الرجل منا يلقى أخاه، أيننحنِي له؟ قال: "لا" وسببه: أنه يشبه الركوعَ في الصلاة، فكان بمنزلة سجدة التحية.

ترجمہ: اور رہا قیام: پس اس میں حدیثیں مختلف ہیں (اس کے بعد چار حدیثیں ہیں) میں کہتا ہوں: اور میرے زو یک:
یہ ہے کہ حقیقت میں ان روایات میں کچھا ختلا فنہیں۔ پس بیشک وہ معانی (وجوہ) جن پرامرونہی (جواز وعدم جواز) کامدار
ہے مختلف ہیں: (۱) پس بیشک عجم کامعاملہ بیتھا کہ نوکرا ہے آتا کے سامنے اور رعایا اپنے باوشا ہوں کے سامنے کھڑی ہوتی تھی۔
اور وہ ان کے نقطیم میں مبالغہ سے تھا، یہاں تک کہ قریب تھاوہ کہ شرک سے ل جائے، پس لوگ اس سے روکے گئے ۔۔۔۔۔ رہا وہ وہ ان اس کے لئے جھومنے کے طور پر، اور اکرام اور اس کے دل کوخوش جب کھڑا ہونا آنے والے کے لئے بشاشت کے طور پر، اور اس کے دل کوخوش کرنے کے طور پر، ہواس کے بنا شت کے طور پر، اور اس کے دل کوخوش کے طور پر، ہواس کے بغیر کہ وہ اس کے لئے کھڑا رہے تو گئجائش ہے۔ پس بیشک وہ شرک سے ملنے والانہیں۔
کم

#### استيذان كى حكمت اوراس كے مختلف درجات

سورة النورآ بیت ۲۷ میں ارشاد پاک ہے:''اےا بیمان والو!تم اپنے گھرول کے علاوہ دوسرے گھرول میں داخل نہ ہؤ و، بیہال تک کہتم اجازت حاصل کرو،اوران کے رہنے والول کوسلام کرؤ''

اورسورۃ النورہی کی آیات ۵۹۹۹ میں ارشاد پاک ہے: ''اے ایمان والواج ہے کہتم ہے اجازت لیں وہ لوگ جن کے تم الک ہو یعنی غلام باندی، اور وہ لوگ جوتم میں سے حد بلوغ کو ہیں پہنچہ، تین اوقات میں: صبح کی نماز سے پہلے، اور دو پہر میں جب تم کیڑے اتار دیتے ہو، اور عشا کی نماز کے بعد پین اوقات تمہارے پردے کے اوقات ہیں۔ اور ان اوقات کے علاوہ تم پر کچھالزام نہیں، اور نہ اُن پر کچھالزام ہے۔ وہ بکثر تہ تہارے پاس آنے جانے والے ہیں: ایک دوسرے کے پاس۔ اس طرح اللہ تعالی صاف صاف احکام بیان فرماتے ہیں۔ اور اللہ تعالی جانے والے حکمت والے ہیں۔ اور جب تمہارے بی حد بلوغ کو پہنچیں تو ان کو بھی اُس طرح اللہ تعالی جانے والے کئی۔ اور جب تمہارے بی حد بلوغ کو پہنچیں تو ان کو بھی اُس طرح اجازت لینی جا ہے جس طرح ان سے اگلے لوگ لیتے ہیں''

تفسیر:استیناس کے بغوی معنی ہیں: اُنسیت حاصل کرنا، مانوس کرنا۔اور مراداستیذ ان یعنی اجازت طلب کرنا ہے۔ اوراستیذ ان کواستیناس کے لفظ سے ذکر کرنے میں اجازت طلبی کی ایک صلحت کی طرف اشارہ ہے۔اوروہ یہ ہے کہ جب کوئی شخص با قاعدہ اجازت لے کراندر آتا ہے تو اس سے اُنسیت ہوتی ہے، وحشت نہیں ہوتی۔اورا گراذن واطلاع کے بغیر آجاتا ہے تو موڈ خراب ہوجاتا ہے۔

﴿ الْحَارُمُ لِيَكَالِيْكُ إِلَيْ كَالْحِ ﴾

فا کدہ: اور دوفعلوں کے درمیان واوعاطفہ مطلق جمع کے لئے ہے۔ ترتیب ملحوظ نہیں۔ کیونکہ استیذ ان کامسنون طریقہ یہ ہے کہ آنے والا پہلے سلام کرے، پھرنام بتلا کر اجازت طلب کرے۔ حدیث میں ہے کہ بنوعام کے آیک شخص نے رسول اللہ صلاقی آئے ہے۔ اس طرح اجازت طلب کی اَلْم اجازت طلب کی اَلْم یہ ہے کہ بنوعام سے فرمایا:" شخص استیذ ان کاطریقہ نہیں مائی آئے ہے۔ اس طرح اجازت طلب کی اَلْم علیکم، اَلْم حُلُم علیکم، اَلْم حُلُم علیکم، اَلْم حُلُم علیکم، اَلْم علیکم، اَلْم حُلُم علیکم، اَلْم حدرہ وا کیا میں اندرا سکتا ہوں؟ اُن صاحب نے آپ کی بید بات من کی، چنا تھے انھوں نے ای طرح اجازت طلب کی، آپ نے اجازت دیدی (ابوداؤد حدیث کے اس کو اندر اور حضرت جابر رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ علی اللہ علی آئے فرمایا:" جو شخص پہلے سلام نہ کرے، اس کو اندر اور حضرت جابر رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ علی آئے قرمایا:" جو شخص پہلے سلام نہ کرے، اس کو اندر میں دیک میں دیں اللہ عنہ ہے۔ اس کو اندر سے دیک در دیں اللہ عنہ ہے۔ اس کو اندر سے دیک در سے دیں اللہ عنہ ہے۔ اس کو اندر سے دیک در سے اس کو اندر سے دیں دورہ ہے کہ در سول اللہ علی اللہ علی ہے۔ اس کو اندر سے دیک در سے دیں دیں سالم سیاست کی سیاست کی سیاست کے سے سالم میں کہ میں سیاست کے سیاست کی سیاست کی سیاست کے سیاست کی سیاست کے سیاست کی سیاست کو دو دورہ کے کو سیاست کی سیاست

اور حضرت جابر رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' جو شخص پہلے سلام نہ کرے، اس کو اندر آنے کی اجازت مت دو'' (مشکلوۃ حدیث ۲۷۲۷) اور بیسلام: سلام استیذ ان ہے، پس جب اجازت کے بعد گھر میں داخل ہوتو دوبارہ سلام کرے (معارف القرآن)

اورآیت میں سلام پراستیذان کی تقدیم کی وجہ بیہ ہے کہ آنے والاسلام تو کیا ہی کرتا ہے،لوگ استیذان میں غفلت برتے ہیں،اس لئے اہمیت ظاہر کرنے کے لئے استیذان کا حکم مقدم کیا گیا ہے(فائدہ تمام ہوا) اوراستیذان کا حکم دووجہ ہے دیا گیا ہے:

پہلی وجہ: آدمی بھی تنہائی میں بے تکلف حالت میں ہوتا ہے، اور بھی کسی ضرورت سے برہند ہوتا ہے، لیں اگر کوئی اوپانگ گھر میں گھس آئے گا تو اس کی اس کے ستر پر نظر پڑے گی، اور یہ بات اس کو سخت نا گوار ہوگی۔ حدیث میں ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ مطالفہ کیا گئی ہے دریافت کیا: کیا میں اپنی والدہ کے پاس جانے کے لئے اجازت لوں؟ آپ نے فرمایا: ''ہاں! اجازت لو' انھول نے عرض کیا: میں والدہ کے ساتھ رہتا ہوں؟ آپ نے فرمایا: ''پھر بھی اجازت لو' انھوں نے عرض کیا: میں اجازت لو، کیا تمہیں یہ بات پسند ہے کہ اپنی والدہ کو نگاد کھو؟'' انھول نے عرض کیا: میں! آپ نے فرمایا: ''پس اجازت لو' کیونکہ ہوسکتا ہے وہ کسی ضرورت سے ستر کھو لے ہوئے ہو، اور اس پرتمہاری نظر پڑجائے (مشکل قد حدیث ۲۷۲۳)

فائدہ گرمیں صرف اپنی ہوی ہوتو استیذان واجب نہیں ،البشتی ہے کہ بدوں اطلاع داخل نہ ہو،حضرت ابن مسعود رضی اللہ عندا ہے گھر میں کھنکار کر داخل ہوتے تھے۔ان کی اہلیہ بیان کرتی ہیں کہ آپ گامیعمول اس لئے تھا کہ وہ ہمیں ایک حالت میں نہ دیکھیں جوان کو پسند نہ ہو (ابن کثیر) اور یہ بھی ممکن ہے کہ پاس پڑوس کی کوئی عورت گھر میں آئی ہوئی ہو،اس لئے اجازت لے کر داخل ہونا ہی مناسب ہے (فائدہ تمام ہوا)

دوسری وجہ: بھی انسان اپنے گھر میں تنہائی میں کوئی ایسا کام کرر ہا ہوتا ہے کہ بیں چاہتا کہ دوسرااس سے واقف ہو، پس اگر کوئی شخص بے اجازت اندر گھس آئے گا تو اس کو شخت اذبت پہنچے گی۔اور حکم استیذ ان کی علت ایذاءرسانی سے بچنا، اور حسن معاشرت کے آ داب سکھانا ہے۔حدیث میں ہے کہ ایک شخص نے نبی صِلانیَّ اَیْکیا کے گھر میں جھا نکا، آپ باریک مینگی ے سرمبارک مجلار ہے تھے۔ آپٹنے فرمایا:''اگر میں جانتا کہ تو گھر میں و مکھے رہا ہے تو میں تیری آنکھ میں سینگی مارتا۔اجازت حاصل کرنے کا حکم آنکھ ہی کی وجہ سے تو ہے!''( بخاری حدیث ۱۲۳) اوراستیذ ان کے تعلق سے لوگ تین طرح کے ہیں :

اول: اجنبی شخص جس سے ملنا جلنانہیں ہوتا۔ اس کا تھم یہ ہے کہ وہ صراحة اجازت لئے بغیر گھر میں داخل نہ ہوں۔ حضرت کلد ہ بن ضبل رضی اللہ عنہ نے ان کودودھ، ہرنی کا بھائی )صفوان بن امپیرضی اللہ عنہ نے ان کودودھ، ہرنی کا بھیا درچھوٹی ککڑیاں دے کررسول اللہ سِلانیمائی کے خدمت میں بھیجا۔ رسول اللہ سِلانِمائیکی وادی مکہ کے بالائی حصہ میں قیام بھیا۔ رسول اللہ سِلانِمائیکی اور میں نے پہلے سلام کیا نہ حاضری کی فرما تھے۔ کلد ہ کہتے ہیں: میں یہ چیزیں لے کررسول اللہ سِلانِمائیکی گیا، اور میں نے پہلے سلام کیا نہ حاضری کی اجازت جابی۔ آپ نے فرمایا: ' واپس جاؤ، اور کہو: السلام علی کم! آڈ ڈھل ؟ تم پرسلامتی ہو، کیا میں اندرآ سکتا ہوں؟ (مشکو ہ حدیث ۲۱۵) رسول اللہ سِلانِمائیکی اللہ سِلانِمائیکی کے اس کا طریقہ سکھلایا تا کہ یہ بی ہیں۔ اور ہے۔

مسئلہ: اگر کسی کے دروازے پر جاکرا جازت طلب کی: سلام کیا، دروازہ کھٹکھٹایا، یا گھنٹی بجائی، گراندر سے کوئی جواب نہ آیا، تو دوبارہ اجازت طلب کرے، اگر تیسری مرتبہ بھی جواب نہ آئے، تو لوٹ جائے۔ اگر تیسری مرتبہ بھی جواب نہ آئے، تو لوٹ جائے۔ پس اگر تمہیں اجازت تین مرتبہ طلب کی جائے، پس اگر تمہیں اجازت دی جائے تو فیہا، ورنہ واپس لوٹ جائے 'اوراس کی وجہ یہ ہے کہ تین مرتبہ استیذ ان سے تقریبا یہ باشت عین ہوجاتی ہے کہ تواب نہیں دے سکتا۔ مثلاً نماز پڑھ رہا ہے، یا بیت الخلاء آوازس کی گئی ہے، مگر صاحب خانہ یا تو ایسی حالت میں ہے کہ جواب نہیں دے سکتا۔ مثلاً نماز پڑھ رہا ہے، یا بیت الخلاء میں ہے، یا بیت الخلاء میں ہے، یا بیت الخلاء مصلحت کے خلاف بلکہ باعث ایذاء ہے، جس سے بچنا واجب ہے (ماخوذاز معارف القرآن ۱۳۹۲)

دوم: ایساغیرمحرم جس کے ساتھ مانا جلنا اور معاشرتی تعلقات ہوں۔ ایسے خص کی اجازت جلی پہلے خص کی اجازت طلبی ہے کہ درجہ کی ہے۔ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ ہے جو نبی سِّللِیْفَائِیْلِ کے خادم خاص بھے، آپ نے ارشا وفر مایا ہے:

إِذْنُك علی ً: أَن يُرْفَعَ المحجابُ، و أَن تَسْتَمِعَ سِوَ ادی، حتی أَنْهاك (مسلم ۱۵۰۱۵ مقری) ترجمہ: میرے پاس آنے کے لئے تمہاری اجازت بیہ ہے کہ پردہ اٹھاد یا گیا ہو، یعنی دروازہ کھلا ہوا ہو، اور بیات ہے کہ تم (مجھے بات کرتا ہوا) سنو (اور) میری ذات کو (دیکھو) یہاں تک کہ میں تم کوروک دول یعنی بیٹھک میں کوئی آیا ہوا ہو، اور دروازہ کھلا ہو، اور اس آنے والے سے رسول اللہ سِللیَّ اَللہِ عَلَیْ فَقَلُوفْر مارہے ہوں ، تو خادم خاص حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کو اندر آنے کے لئے اجازت لینے کی ضرورت نہیں ، البتہ ان کوروک دیا جائے تو رک جانا ضروری ہے۔

سوم: بچے اور غلام ہیں، جن سے پر دہ واجب نہیں، اس لئے ان کے لئے استیذ ان کا تھم بھی نہیں۔البتہ وہ اوقات جن میں عام طور پر کپڑے اتار دیئے جاتے ہیں: اِن کو بھی اجازت لے کرآنا چاہئے۔اور بیاوقات ملکوں اور قوموں کے اعتبارے مختلف ہوسکتے ہیں۔اور آیت کریمہ میں جن اوقات کا ذکر ہے،ان کی تخصیص کی وجہ یہ ہے کہ ان اوقات میں استجاد نظام گھر میں آیا کرتے ہیں۔ان اوقات میں حصر نہیں۔مثلاً آدھی رات میں آنا چاہیں تو بھی اجازت ضروری ہے، گراس وقت کا ذکر اس لئے نہیں کیا کہ اس وقت بچے اور غلام گھر میں نہیں آیا کرتے۔

مسئلہ: جشخص کوکسی کے ذریعہ بلایا گیا ہو، اگروہ قاصد کے ساتھ ہی آجائے ، تواس کواجازت لینے کی ضرورت نہیں ، اس کی طرف قاصد بھیجنا ہی اجازت ہے۔ حدیث میں ہے کہ'' آدمی کا آدمی کی طرف قاصد بھیجنا اجازت ہے'' (مشکوۃ حدیث) اس کی طرف قاصد بھیجنا اجازت ہے'' (مشکوۃ حدیث ۱۲۲۳) اورایک روایت میں ہے:'' جوآدمی بلایا جائے ، اوروہ قاصد کے ساتھ ہی آجائے ، تو یہی اس کے لئے اندر آنے کی اجازت ہے (حوالہ بالا)

حدیث — نبی مِللنَّهِ اَیَّیْ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللل

أقول: إنما شُرع الاستئذان لكراهية أن يهجم الإنسانُ على عورات الناس، وأن ينظر منهم مايكرهونه، وقال النبي صلى الله عليه وسلم في بعض حديثه: "إنما جُعل الاستئذانُ لأجل البصر" فكان من حقه أن يختلف باختلاف الناس:

ف منهم: الأجنبى الذي لامخالطة بينهم وبينه، ومن حقه: أن لايدخل حتى يُصَرِّحَ بالاستئذان، ويُصَرَّح له بالإذن، ولذلك علَم النبى صلى الله عليه وسلم كُلْدَة بنَ حَنبل - رجلًا من بنى عامر \_ أن يقول: "السلام عليكم أ أدخل؟" قال صلى الله عليه وسلم: "الاستئذان ثلاث، فإن أذِن لك، وإلا فارجع"

ومنهم: ناس أحرار ليسوا بالمحارم، لكن بينهم خَلْطَةٌ وصحبةٌ، فاستئذانهم دون استئذان الأولين، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن مسعود: "إذنك على أن يُرفع الحجاب، وأن تستمع سِوَادى، حتى أنهاك"

ومنهم: صبيانُ ومماليكُ: لايجب الستر منهم، فلا استئذان لهم، إلا في أوقات جرت العادة فيها بوضع الثياب؛ وإنما خصَّ الله تعالى هذه الأوقاتَ الثلاثَ: لأنها وقتُ وُلوج الصبيان

والمماليك، بخلاف نصف الليل مثلًا.

وقال صلى الله عليه وسلم: "رسولُ الرجل إلى الرجل إذنُه" وذلك: لأنه عَرَفَ بدخوله لَمَّا أرسل إليه.

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أتى باب قوم لم يستقبل الباب من تلقاء وجهه، ولكن من ركنه الأيمن أو الأيسر، فيقول: السلام عليكم، السلام عليكم، وذلك: لأن الدُّوْرَ لم يكن يومئذ عليها ستور.

ترجمہ: استیذ ان مشروع کیا گیا ہے: (۱) اس بات کو ناپند کرنے ہی کی وجہ سے کہ کوئی شخص اچا تک پہنچ جائے لوگوں کے سترول پر (۲) اوراس وجہ سے کہ دوہ دیکھے ان سے اس چیز کوجس کووہ ناپند کرتے ہیں۔ اور نبی سلائند گئے نے اپنی ایک بات کے صمن میں فرمایا ہے کہ استیذ ان کے حق سے یہ بات ہے کہ وہ لوگوں کے اختلاف سے مختلف ہو: پس از انجملہ: وہ اجبی شخص ہے کہ گھر والوں اوراس کے درمیان ملنا جانا نہیں ، اوراس اجبی کے حق سے یہ کہ خد داخل ہووہ یہ ان از انجملہ: وہ اجبازت لے ، اوراس کو صراحة اجازت دی جائے۔ اوراسی وجہ سے نبی سلائی کہ تا ہوں ہوں یہ ان از انجملہ: وہ اجبی شخص ہے کہ گھر والوں اوراس کے درمیان ملنا جانا نہیں ، اوراسی وجہ سے بی کہ خد داخل ہووہ یہ ان تک کہ صراحة اجازت لے ، اوراس کو صراحة اجازت دی جائے۔ اوراسی وجہ سے بی سلائی گئی ہے۔ اوراسی وجہ سے بی سلائی کہ ہوں کہ بی سلائیا کہ وہ کہیں ، السلام علیکم ، کیا میں اندرا آسکنا ہوں ؟ ( سیس کے کہ دور ایسی سے بی کہ دور ایسی سے بی کہ دور ایسی سے بی کہ دور ہیں ۔ ابودا وُد میں دورواسی سے بی بعد دیگر ہے آئی ہیں۔ ایک کلد ہ کی ہوں وہ بی بیاوں کی بی جو محارم نہیں ہیں ، مگر ان کے درمیان معاشرت ( میل جول ) اور رفاقت ہے بی ان کی اجازت طبی پہلوں کی اجازت طبی بی بی اوراز انجملہ: بی اور غلاموں کے داخل ہونے کا وقات ہیں ، برخلاف آدھی رات کے مثال کے طور پر۔

لئے خاص کیا ہے کہ بچوں اور غلاموں کے داخل ہونے کا وقات ہیں ، برخلاف آدھی رات کے مثال کے طور پر۔

ہمیں کیا ہے کہ بچوں اور غلاموں کے داخل ہونے کا وقات ہیں ، برخلاف آدھی رات کے مثال کے طور پر۔

# ٢ \_ بيضے، سونے ، سفر كرنے ، چلنے، چھينك اور جمائى لينے كة داب

س کسی کواٹھا کراس کی جگہ نہ بیٹھنے کی وجہ سے حدیث سے رسول اللہ مِسَلِّنَا اَیَّا نِیْ اَنْ مِسَلِیْ اَنْ اِللَّهِ مِسَلِیْ اَنْ اِللَّهِ مِسَلِیْ اَنْ اِللَّهِ مِسَلِیْ اَنْ اِللَّهِ مِسَلِیْ اِللَّهِ مِسَلِیْ اِللَّهِ مِسَلِیْ اِللَّهِ مِسَلِیْ اِللَّهِ مِسْلِیْ اِللَّهِ مِسْلِیْ اِللَّهِ مِسْلِیْ اِللَّهِ مِسْلِی اللَّهِ مِسْلِی اللَّهُ مِسْلِی اللَّهُ مِسْلِی اللَّهِ مِسْلِی اللَّهُ مِسْلِی اللَّهِ مِسْلِی اللَّهِ مِسْلِی اللَّهُ مِسْلِی اللْمُ مِسْلِی اللْمِسْلِی اللَّهُ مِ

تشریکی: بیممانعت اس وجہ سے ہے کہ بیر کت تکبراورخو ۔ پسدی کی وجہ سے صادر ہوتی ہے، جو بُری عادت ہے۔ اور

اس سے دوسرے کے دل میں میل آتا ہے اور کینہ کیٹ پیدا ہوتا ہے ،اور یہ بھی بُری بات ہے ، پس اس سے بچنا چاہئے۔ فائدہ:البتۃ اگر جیٹھا ہواشخص خود کسی کے لئے ایثار کرے ،اوراپنی جگہ خالی کردے ، تو وہ اجر کامستحق ہوگا۔ کیونکہ یہ ایک مسلمان کا اگرام ہے جو پہندیدہ امر ہے۔

﴿ سِیٹُ کے بل اوندھالیٹنے کی ممانعت ۔ حدیث ۔ طُخفۃ بن قیس غفاری رضی اللہ عند جواصحاب صفہ میں سے تھے: بیان کرتے ہیں کہ میں رات کے بچھلے حصہ میں پیٹ کے بل اوندھالیٹا ہواتھاکٹی فض نے اپنے ہیرے صفہ میں پیٹ کے بل اوندھالیٹا ہواتھاکٹی فض نے اپنے ہیرے محصے ہلایا، پس کہا: ' لیٹنے کا بیطریقہ اللہ تعالیٰ کو تخت نا پہندہے!''پس اچانک وہ رسول اللہ میلانیو کی محصے ہلایا، پس کہا: ' لیٹنے کا بیطریقہ اللہ تعالیٰ کو تخت نا پہندہے!''پس اچانک وہ رسول اللہ میلانیو کی محصے ہلایا، پس کہا: ' لیٹنے کا بیطریقہ اللہ تعالیٰ کو تخت نا پہندہے!''پس اچانک وہ رسول اللہ میلانیو کی محصے ہلایا، پس کہا: ' لیٹنے کا بیطریقہ اللہ تعالیٰ کو تخت نا پہندہے!''پس اچانک وہ رسول اللہ میلانیوں کے اس کے انہوں کی میلانے کہا۔ ﴿ وَمُعَالِمَ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الل

اورایک روایت میں ہے کہ" بیدوز خیول کے لیٹنے کاطریقہ ہے!" (مقلوۃ حدیث اسم)

تشری کے: لیٹنے کا پیطریقہ اس لئے ممنوع ہے کہ بینہایت مگروہ ومنکر ہیئت ہے، دوز خیوں کے ساتھ تشبیہ بھی اسی حقیقت کوظا ہر کرنے کے لئے ہے۔

ایی حیوت پررات میں سوئے جس پررکاوٹ نہ ہوتواس کی ذمہداری ختم ہوگئ" (مظلوۃ حدیث ۱۹۷۳)

تشریخ: منڈ پر بغیر کی حجت پر رات میں سونے کی ممانعت کی وجہ میہ کہ اندیشہ ہے کہ آ دمی کی آنکھ کھلے، اور رات کی تاریکی اور نیندگی ففلت میں وہ حجت سے نیچ گرجائے، پس اس نے خود کو ہلاکت کے دریے کیا، حالانکہ اللہ پاک کا تحکم ہے:''اپنے ہاتھوں یعنی باختیار خود ہلاکت میں نہ پڑؤ' (سورۃ البقرۃ آیت ۱۹۵) اور ایشخص نے اللہ کے اس تھم پڑمل نہیں کیا، پس اگروہ گرکر ہلاک ہوجائے یا چوٹ کھائے تو اس کا وہ خود ذمید دارہے۔

#### ومنها: آداب الجلوس، والنوم، والسفر، ونحوها

[١] قال صلى الله عليه وسلم: " لا يُقيم الرجلُ الرجلُ من مجلسه، ثم يجلس فيه، ولكن يقول: تفسَّحوا وتوسَّعوا"

أقول: وذلك: لأنه يصدُر من كِبْر وإعجابِ بنفسه، ويَجدُ به الآخَرُ وَحَرًا وضغينةً.

[٢] وقال صلى الله عليه وسلم: " من قام من مجلسه، ثم رجع إليه، فهو أحق به"

أقول: من سبق إلى مجلس أبيح له: من مسجد أورَباط أو بيت، فقد تعلق حقه به، فلا يُهَيَّجُ حتى يَستغنى عنه، كالموات وقدمر هنالك.

[٣] وقال صلى الله عليه وسلم: لا يحل للرجل أن يفرِّق بين اثنين إلا بإذنهما"

أقول: وذلك: لأنهما ربما يجتمعان لِمُسَارَّةٍ ومناجاة، فيكون الدخول بينهما تنغيصًا عليهما؛ وربما يتأنَّسَان فيكون الجلوس بينهما إيحاشًا لهما.

[٤] قبال صلى الله عليه وسلم: " لا يستَلْقِيَنَّ أحدكم، ثم يضع إحدى رجليه على الأخرى" وروًى صلى الله عليه وسلم في المسجد مستلقيا، واضعا إحدى قدميه على الأخرى.

أقول: كان القوم يأتزرون، والمؤتزِرُ إذا رفع إحدى رجليه على الأخرى: لايأمن أن تنكشف عورتُه؛ فإن كان لابسُ سراويلَ، أو يَأْمَنُ انكشافَ عورتِه، فلا بأس بذلك.

> [٥] وقال صلى الله عليه وسلم لمضطجع على بطنه: " إن هذه ضِجْعَةٌ يُبْغِضُها الله" أقول: وذلك: لأنها من الهيئات المنكرة القبيحة.

[٦] وقال صلى الله عليه وسلم: "من بات على ظهر بيت، ليس عليه حجاب، فقد برئت منه الذمة" أقول: وذلك: لأنه تعرَّض لإهلاك نفسه، وألقى نفسه إلى التهلكة، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَلاَ تُلْقُوْا بِأَيْدِيْكُمْ اِلَى التَّهْلُكَةِ﴾

ترجمہ، (۱)اوروہ بات یعنی ممانعت اس لئے ہے کہ وہ بات یعنی کی کواس کی جگہ سے اٹھانا تکبر اور خود پہندی کی وجہ سے صادر ہوتا ہے، اور دوسرا اس کی وجہ سے دل میں کینہ کپٹ پا تا ہے ۔ (۲) جو شخص کی ایی جگہ کی طرف جواس کے لئے مبال کی تب پہلے پہنچا جیسے مجد یا سرائے یا کوئی گھر تو یقینا اس کے ساتھ اس کا حق وابستہ ہوگیا، پس وہ براہ عجفۃ نہ کیا جائے بہاں تک کہ وہ اس سے بہنیاز ہوجائے، جیسے بنجرز مین ، اور اس کی وجہ وہاں یعنی موات کے بیان میں گذر چکی ۔ (۳) اوروہ ممانعت اس لئے ہے کہ کہی ڈونوں کو رمیان کے ممانعت اس لئے ہے کہ کہی ڈونوں ایک دوسرے سے مانوس ہوتے ہیں، پس ان دونوں کے درمیان بیٹھنا ان کو گست میں ڈالنا ہے۔ اور بھی دونوں ایک دوسرے سے مانوس ہوتے ہیں، پس ان دونوں کے درمیان بیٹھنا ان کو وشت میں ڈالنا ہے۔ (۵) کوگئی پہنا کرتے تھے، اور لئگی پہنے والا جب اپنا ایک پیردوسرے پراٹھا کرر کے گاتو وہ مطمئن بوت کی اس کو کہا گئی مضا کہ نہیں ہوگا ہو ہا ہے سرے کھلنے سے مطمئن ہوتو کوئی مضا کہ نہیں ہوگا ہو یا ہے سرے کھلنے سے مطمئن ہوتو کوئی مضا کہ نہیں وہ کوئی مضا کہ نہیں ہوگا ہو ہا ہے۔ (۲) اوروہ ممانعت اس لئے ہے کہ وہ وہ بیٹ مگر وہ وہ عکر ہیڈوں میں سے ہے ۔ (۲) اوروہ ممانعت اس لئے ہے کہ وہ خود در پے ہواہلا کت کے، اور اس نے خود کو ہلا کت میں ڈالا ، درانحالیہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے: ''اپٹے تیکن ہلا کت میں نہ پڑؤ' وہ کہا تھا تھیں ڈالا ، درانحالیہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے: ''اپٹے تیکن ہلا کت میں نہ پڑؤ' وہ کہا تھا تھا گا ہے تھیں ڈالا کہ ساز ڈا ڈی تعنا جو السان )

ت:الوحر: لينه .....المساره: مروق ـ ساره في ادنه مساره اي تناجو الران)

لا

ے ۔ حلقہ کے بیچ میں بیٹھنے کی ممانعت کی وجہ ۔ حدیث ۔ حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ نے فر مایا: '' حضرت محمد سِلاللَّهُ اِلَّهِ کِی زبان سے وہ شخص ملعون ہے جوحلقہ کے بیچ میں بیٹھتا ہے'' (مشکوۃ حدیث ۴۷۲۲) تشریح: اس حدیث کی چندتو جیہات ہیں:

پہلی تو جیہ: حلقہ کے بیچ میں بیٹھنے والے سے مراد: وہ تخرہ ہے جولوگوں کو ہنسانے کے لئے ان کے بیچ میں بیٹھتا ہے۔ لوگ اس کو چھیڑتے ہیں،اس پرفقرے کتے ہیں،اوروہ الٹاسیدھا جواب دیتا ہے،جس پرلوگ قہقہہ لگاتے ہیں۔ظاہر ہے کہ بیا یک شیطانی عمل ہے،اس لئے اس پرلعنت کی گئی ہے۔

دوسری توجید: پچھالوگ حلقہ بنائے بنیٹے ہوں، اور ہرایک کا دوسرے سے مواجبہ یعنی آ مناسامنا ہو، ایک شخص آکر اس حلقہ کے بچھی میں اس طرح بیٹھ جائے کہ بعض کی طرف اس کی پیٹھ ہو، اور ایک جانب اس کامنہ ہو، تو جن لوگوں کی طرف اس کی پیٹھ ہو، اور ایک جانب اس کامنہ ہو، تو جن لوگوں کی طرف اس کی پیٹھ ہوگی، اس کئے وہ شخص ملعون ہے۔ طرف اس کی پیٹھ ہوگی، اس کئے وہ شخص ملعون ہے۔ تیسری توجید: پچھاللہ کے بندے حلقہ بنائے بیٹھے ہوں، اور ایک بے تمیز، اجڈ، ادب نا آشنا آگر حلقہ کے بچھیں

بیٹھ جائے ،توسب کو بیہ بات نا گوار ہوتی ہے ،اس لئے اس پر پھٹکار بھیجی گئی ہے (بیتوجیہ شارح نے بڑھائی ہے ) ﴿ \_عورتوں کے چلنے کا ادب، اورعورتوں کے درمیان چلنے کی ممانعت — حدیث() \_حضرت ابو اُسیدانصاری رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول الله صِلاَئْتِائِیَا مسجد سے باہر نکلے، لیس ( ویکھا کمسجد سے لوٹے والے) مرد:عورتوں سے راستہ میں مل گئے ہیں یعنی سب ملے جلے چل رہے ہیں، آپ کئے (عورتوں سے) فرمایا:'' تم پیچھے ہوجاؤ، بعنی ایک طرف ہوجاؤ، پس تمہارے لئے نہیں ہے کہتم راستہ کے پیچ میں چلو،تم راستہ کے کنارے لازم پکڑو' چنانچے عورت دیوار کے ساتھ لگ کرچلتی تھی ، یہاں تک کہاس کا کپڑا دیوار ہے لگ جاتا تھا (مشکوۃ حدیث ۴۷۲۷) اس حدیث میں راستہ میں عورتوں کے چلنے کا ادب بیان کیا گیا ہے۔اوراس کی وجہآ گے آ رہی ہے۔ حدیث (۲) — حضرت ابن عمر رضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ رسول الله میلانٹیوکیٹیٹے نے منع کیا کہ آ دمی دوعور توں کے درمیان چلے(مشکوۃ حدیث ۴۷۲۸) میممانعت اس لئے ہے کہ مردغیرمحرم عورت کومس کرے نہاس کود تکھے۔ ﴿ ﴿ حِينَكَ يِرِحْدَكُرِ نَے كَى ، حَدِكَرِ نَے والے كود عاد بنے كى ، اور دعا كا جواب دينے كى حكمت خدیث (۱) - رسول الله طِللَهُ وَيَلِمُ نِ فرمايا " مبتم ميں كسى كو چھينك آئة واسے جائے كه الحمد لله كم ،اور جائة كداس كابھائى — يافر ماياس كاساتھى — يَوْحَمُكَ الله كهـ اورجائة كچينكنے والا يَهْدِيْكِم الله ، وَيُصْلِح بالكه (الله تعالی تمهیں ہدایت سے نوازیں ،اور تمہارے حالات درست فرمائیں ) کے (مشکوۃ حدیث ۲۷۳۳) حدیث (۲) \_\_\_\_ رسول الله سَلِانَدَ مِنَالِنَدَ مِنَالِنَدَ مِنَالِكَهُ مِنْ اللهُ عَلَيْمَ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَاللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ يو حمك الله كهدكردعا دو،اورا كروه الله كي تعريف نه كرية تم اس كودعامت دؤ " (مشكوة حديث ٣٥٣٥) حدیث (۳) \_\_\_\_ رسول الله حَلاَئِمَا الله حَلاَئِمَا عَلَیْمُ نے فر مایا:''اپنے بھائی کی چھینک کا تین مرتبہ جواب دو، پس اگروہ اس سے زیادہ حصنے تووہ زکام ہے' (مشکوۃ حدیث ۴۷،۳۳) یعنی نزلہ زکام کی وجہ ہے کسی کوبار بارچھینک آئے توہر باریو حمك الله کہناضروری نہیں۔

تشريح: چھينك آنے پر حمركرنادووجهت مشروع كيا گيا ب

پہلی وجہ: چھینک آنا ایک قتم کی شفا ہے۔ اس کے ذریعہ ایسی رطوبت اورایسے آبخرے دماغ سے نکل جاتے ہیں کہا گر وہ نہ کلیں تو کسی تکلی وجہ: چھینک آنا اللہ کا فضل ہے، جس پرحمہ ضروری ہے۔ وہ نہ کلیں تو کسی تکلیف یا بیاری کا اندیشہ ہے۔ پس صحت کی حالت میں چھینک آنا اللہ کا فضل ہے، جس پرحمہ ضروری ہے۔ دوسری وجہ: چھینک آنے پرحمہ کرنا آدم علیہ السلام کی سنت ہے۔ چھے ابن حبان میں مرفوع روایت ہے کہ جب آدم علیہ السلام میں روح پھوٹی گئی، اور وہ روح ان کے سرمیں پیچی تو آپ کو چھینک آئی، پس آپ نے المحہ مداللہ رب العالمین کہا، جس کے جواب میں اللہ تبارک و تعالی نے بسر حمل اللہ فرمایا (البدایہ والنہا یہ انداز کی اور چھینکے پرحمہ کرنا اسلامی شعار بھی ہے۔ حمہ سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ چھینکے والاملت انبیاء کا تا بعدار ، اور ان کی سنتوں پڑمل کرنے کا پختہ عن مردکھتا ہے۔

اورتخمیدکا جواب میر حمك الله (بینی چھینک تمہارے لئے خیروبرکت کاذربعہ ہے) ہے دینا بھی دووجہ بے شروع کیا گیا ہے: پہلی وجہ: بیاللہ تعالی کے اخلاق کو ابنانا ہے۔اللہ تعالی نے آدم علیہ السلام کی تخمید کے جواب میں میر حمك الله فرمایا ہے۔ دوسری وجہ: تخمید کرنے والے کی دین پراور سنن انبیاء پر استفامت کا بیت ہے کہ اس کو بید عادی جائے۔ چنانچہ اس کو حقوق اسلام میں شار کیا گیا ہے (بخاری حدیث ۱۲۴۰م شکلو قاحدیث ۲۳۲۲م)

اور یو حکمك الله کاجواب یهدیکم الله، ویُصلح بالکماس کے مسنون ہے کہ وہ'' نیکی کابدلہ نیکی''کے باب ہے ہے۔ فائدہ: نبی ﷺ کوجب چھینک آتی تو آپ اپنے ہاتھ یا کپڑے سے چہرۂ مبارک کوڈھک لیتے تھے،اور پست آواز سے چھینکتے تھے(مشکوۃ حدیث ۴۷۳۸)اوراس کی وجہوہ ہے جو جہاہی کے وقت منہ بندکرنے کی ہے کہاس وقت بھی مجھی پٹھے سکڑ جاتے ہیں،اورشکل بدنما ہوجاتی ہے۔

جہاہی ناپیسند ہونے کی وجہ — حدیث — رسول اللہ ﷺ فرمایا ''اللہ تعالیٰ چھینک کو پسند فرمایا '' اللہ تعالیٰ جھینک کو پسند فرماتے ہیں، اور جماہی کوناپیند کرتے ہیں۔ پس جبتم ہیں ہے کی کو چھینک آئے، اور وہ اللہ کی تحد کرے، تو ہراُس مسلمان پر جواس تحمید کوسنے: لازم ہے کہ وہ اس کو یہ حمك اللہ کہ کردعادے۔ اور رہی جماہی تو وہ شیطان، ہی کی طرف ہے ہے۔ پس جبتم میں ہے کسی کو جماہی ایتا ہے، تو شیطان اس جستم میں ہے کہ وہ اس کو تقاوہ اس کوتی الامکان دفع کرے۔ کیونکہ جبتم میں ہے کوئی جماہی لیتا ہے، تو شیطان اس سے ہنتا ہے، ' (مصلوق صدیف ۲۳۲۷) سے ہنتا ہے ' (مصلوق صدیف ۲۳۲۷) سے ہنتا ہے ' (مصلوق صدیف ۲۳۲۷) سے ہنتا ہے ' (مصلوق صدیف ۱۳۲۷) سے بیدا ہوتی ہے، اور یہ بری صفات ہیں۔ اور جب آ دمی جماہی کے لئے منہ کھولتا ہے تو شیطان کواپنی کا رستانی کا موقع ملتا ہے، جیسا کہ آئندہ روایت میں آرہا ہے۔ اور منہ کھولنا اور ہانا کرنا شیطان کو پسند ہے، کیونکہ یہ کروہ ہیئت ہے، اس لئے وہ ہنتا ہے۔

(۱۱) - جماہی لیتے وقت منہ بند کر لینے کی حکمت - حدیث - رسول اللہ طلاق ایک فرمایا: 'جبتم میں سے کسی وجماہی آئے تو چاہئے کہ وہ اپنے ہاتھ سے اپنا منہ بند کر لے ، کیونکہ شیطان منہ میں داخل ہوتا ہے '(مشکوۃ حدیث ۲۳۵٪) تشریح : جماہی لیتے وقت منہ بند کر لینے کا حکم دووجہ سے ہے: اول مکھی مجھر منہ میں نہ چلا جائے ۔ کیونکہ بھی شیطان کم تھی یا مجھر کواڑا کر جماہی لینے والے کے منہ میں داخل کر دیتا ہے ۔ یہی شیطان کا منہ میں داخل ہونا ہے۔ دوم بھی جماہی لیتے وقت منہ کے پھے تھے تھے جاتے ہیں، رگیں سکڑ جاتی ہیں، اور نیچے والا جبڑ ااثر جاتا ہے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ ہم نے اس کا مشاہدہ کیا ہے۔ شارح نے بھی اس کا مشاہدہ کیا ہے۔ میراایک طالب علم تھا۔ ایک دن جماہی لینے سے اس کی نیچے کی جہاڑی انر گا ہے۔ شارح کے پاس لے جانا پڑا، اس لئے جماہی لیتے وقت ہاتھ سے منہ دبالینا چاہئے تا کہ زیادہ نہ کھلے۔

[٧] عن حذيفة، قال: "ملعونٌ على لسان محمدٍ صلى الله عليه وسلم من قعد وَسُطَّ الحَلُقة" قيل: الـمراد منه الـماجِنُ الذي يُقيم نفسَه مقام السُّخرية، ليكون ضُحْكَةً، وهو عملٌ من أعمال الشيطان؛ ويحتمل: أن يكون المعنى: أن يُذْبِرَ على طائفة، ويُقبل على ناحية، فيجد بعضُهم في نفسه من ذلك كراهيةً.

[٨] واختلط الرجالُ مع النساء في الطريق، فقال صلى الله عليه وسلم للنساء: "استأخِرُنَ، فإنه ليس لكنَّ أن تَحْقُقُنَ الطريقَ، عليكنَّ بحافات الطريق" فكانت المرأة تَلْصَقُ بالجدار؛ ونهى صلى الله عليه وسلم أن يمشى الرجل بين المرأتين.

أقول: وذلك: خوفًا من أن يمس الرجل امرأة ليست بمحرم، أو ينظر إليها.

[٩] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا عَطَسَ أحدكم فليقل: الحمدلله! وليقل أجوه - أو صاحبه-: يرحمك الله! فليقل: يهديكم الله ويُصلح بالكم" وفي رواية: "وإن لم يحمَدِ الله فلا تشمّتوه" وقال صلى الله عليه وسلم: "شمّتُ أخاك ثلاثًا، فما زاد فهو زكام"

أقول: إنما شُرع الحمد عند العطسة لمعنين: أحدهما: أنه من الشفاء، وخروج الأبخرة الغليظة من الدماغ، وثانيهما: أنه سنة آدم عليه السلام، وهو معرِّفٌ لكونه تابعًا لسنن الأنبياء عليهم السلام، جامع العزيمة على ملتهم، ولذلك وجب التشميت، وكان من حقوق الإسلام؛ وإنما سُنَّ جوابُ التشميت؛ لأنه من مقابلة الإحسان بالإحسان.

[١٠] وقال صلى الله عليه وسلم: "إنما التثاؤب من الشيطان، فإذا تثاء ب أحدكم فليَرُده ما استطاع، فإن أحدكم إذا تَثاء بُ ضحك منه الشيطان"

أقول: وذلك: لأن التشاؤب ناشئ من كسل الطبيعة وغلبة الملال، والشيطانُ يجد في ضمن ذلك فرصةً، وفتحُ الفم وصوتُ هَاهُ يضحك منه الشيطانُ، لأنه من الهيئات المنكرة. [11] قال صلى الله عليه وسلم: "إذا تثاء ب أحدكم، فليمسك بيده على فمه، فإن الشيطان يدخل "أقول: الشيطان يُهيئجُ ذُبابا أو بَقَةُ، فَيُدخله في فمه؛ وربما تَشَنَّجَ أعصابُ وجهه، وقد رأينا ذلك.

ترجمہ:(2) کہا گیا:اس مرادوہ کھنھا تخول کرنے والا ہے جواپی ذات کو مسنحری جگہ میں کھڑا کرتا ہے، تا کہ وہ ہوئے ہوے وہ خض جس پرلوگ ہنسیں۔اوروہ اعمال شیطانی میں سے ایک ممل ہے ۔۔۔ اوراحتمال رکھتا ہے کہ ہوں معنی:وہ پیٹھ کرے کچھآ دمیوں کی طرف،اورمنہ کرے کسی ایک جانب، پس ان کے بعض اپنے دل میں نا گواری پائیں ۔۔ (۸)اور وہ ممانعت اس اندیشہ ہے ہے کہ آ دمی ایسی عورت کو چھوئے جو محرم نہیں ہے، یااس کی طرف دیکھے ۔ (۹) چھینک کے وقت السح مداللہ کہنا دومعنی ہی کی وجہ ہے شروع کیا گیا ہے: ایک:یہ کہ چھینک کا آ ناایک قتم کی شفاء ہے،اورد ماغ سے غلیظ المحت مداللہ کہنا دوسری وجہ:یہ ہے کہ وہ آ دم علیہ السلام کی سنت ہے،اوروہ پہچانوانے والا ہے اس کے ہونے کو انہیاء

علیہم السلام کی سنت کا تابعدار، اور ان کی ملت پر پخته ارادہ جمع کرنے والا — اور اس وجہ سے اس کو یہ حمک اللہ کہہ کر دعا دینا ضروری ہے، اور وہ دعا حقوق اسلام میں ہے ہے — اور یہ حمک الله کا جواب مسنون ہے اس وجہ سے کہ وہ ''نیکی کا بدلہ نیکی'' کے قبیل سے ہے — (۱۰) اور وہ نا پہندیدگی اس وجہ سے کہ جمائی طبیعت کی سستی اور کلفت کی زیادتی سے پیدا ہوتی ہے، اور شیطان اس ضمن میں (اپنی کارستانی کے لئے) موقعہ پاتا ہے۔ اور منہ کا کھولنا اور '' ہا'' کی آ واز سے شیطان ہنستا ہے، اس لئے کہ وہ کمر وہ میتوں میں سے ہے — (۱۱) شیطان ہنستا ہے، اس لئے کہ وہ کمر وہ میتوں میں سے ہے — (۱۱) شیطان کھی یا پتوکو برا پیخفتہ کرتا ہے، پس وہ اس کواس کے منہ میں واخل کرتا ہے، اس کے منہ کے پٹھے سکڑ جاتے ہیں۔ اور ہم نے اس کا مشاہدہ کیا ہے۔

لغات: الماجِن (صفت) جمع مُجَّان بخول كرنے والا، بے حيا ہونے والا .....السُخرِيَّة : مُصْمَعا ..... الضَّحكة : جس آ دى يرلوگ ہنسيں ..... البُق بَصُمُّل، پسّو۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

ا — رات میں تن تنہا سفر ممنوع ہونے کی وجہ —حدیث — رسول اللہ سِلائیکَائِیا ﷺ نے فر مایا:''اگرلوگ اس مصنرت کوجان لیں جو تنہائی میں ہے، جبیہا کہ میں جانتا ہوں، تو کوئی مسافر رات میں تنہا سفر نہ کرئے' (مشکوۃ حدیث۳۸۹۳ کتاب الجہاد، باب آداب السفر)

تشری اس حدیث میں اس اصول کی طرف اشارہ ہے کہ تہوڑیعنی لا پروائی ہے کسی کام میں گھتا ،اور بے ضرورت خطرات میں کودنا شرعاً پہند بدہ نہیں۔ یعنی پچھلوگ بہادر بنتے ہیں، وہ خواہ مخواہ ہلاکتوں میں گھتے ہیں: نبی میلائیوائیلیڈ نے اس مزاج کونا پہند کیا ہے۔ البتہ ضرورت کے وقت رات میں تنہا سفر کرنا جائز ہے۔ نبی میلائیوائیلیڈ نے فرزوہ احزاب میں جس رات سخت سروہوا چلی تھی ،حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ کودشن کی نقل وحرکت کی خبر لانے کیلئے تنہا بھیجا تھا (مقلوة حدیث ۱۹۱۱)

فاکدہ: یہ کمت جب ہے کہ تکم عام ہو۔ اورا گرممانعت زمانہ جنگ یاز مانہ فساد کے ساتھ خاص ہوتو پھر حکمت ظاہر ہے۔ فاکدہ: یہ سفر میں کتا اور محسن کی ساتھ رکھنے کی مجمد سے حدیث (۱) ۔ رسول اللہ میلائیوائیلیڈ نے فر مایا:

(اس) ۔ سفر میں کتا اور محسن کے جس میں کتا یا گھنٹی ہو'' (مشکوة حدیث ۱۹) ۔ سور اللہ میلائیوائیوائیلیڈ نے فر مایا:

حدیث (۲) — رسول الله میلانی آنیا نے فرمایا: 'دکھنٹی شیطان کی بانسری ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۳۸۹۵)

تشریح بہت کراری آ واز شیطان اوراس کی جماعت کے مزاج کے موافق ہے، ملائکہ اس کونالپند کرتے ہیں، اور سی
بات ان کے مزاج کی وَین ہے بعنی شیاطین کا مزاج ہی ایساواقع ہواہے کہ ان کوالی آ واز پسندہے، اور ملائکہ کا مزاج اس
کے برخلاف ہے (اور یہی حال کتے وغیرہ ملعون جانوروں کے تعلق سے ہے۔ شیاطین کو وہ جانور پیارے ہیں، اور ملائکہ کو
ان سے نفرت ہے) چنانچے جس قافلہ میں کتا یا جانور کے گلوں میں گھنٹی ہوتی ہے: فرشتے اس قافلہ کے ساتھ خہیں چلتے۔
فائدہ: یہ حکمت بھی اس وقت ہے جب مجم عام ہو، اور اگر مجاہدین کے قافلہ کے ساتھ خاص ہو، تو پھر حکمت ہیہے کہ

کتے اور گھنٹی کی وجہ سے دشمن کوفوج کی نقل وحرکت کا پہتہ چل جا تا ہے۔ کتا بھی بے وفت بھونکتا ہے،اور جب قافلہ چلتا ہے تو جانوروں کے گلوں کی گھنٹیاں بجتی ہیں،اور یہ بات فوجی مصلحت کے خلاف ہے،اس لئے اس کی ممانعت کی۔

تشریکی:اس حدیث کامقصدیہ ہے کہ غیراہم کاموں کی وجہ ہے سفر کوطول نہیں وینا چاہئے ، جب سفر کی اہم ضرورت یوری ہوجائے تو وطن لوٹ آنا جائے۔

ال — لمبسفر سے رات میں بے اطلاع گھر پہنچنے کی ممانعت کی وجہ — حدیث — رسول اللہ مِنالِنَهَا اِللّٰہُ اِللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ ال

تشری جب شوہر سفر میں ہوتا ہے تو عورت جسم کی صفائی اور زینت کا اہتمام نہیں کرتی ، پس اگر عرصۂ دراز کے بعد شوہر ہےاطلاع رات میں گھر پہنچے گا اور بیوی کومیلا کچیلا دیکھے گا ،اور دیکھے گا کہ اس نے اپنا جسم بھی بالوں سے صاف نہیں کیا ، توممکن ہے اس کے دل میں نفرت بیٹھ جائے ، اور بیوی کی طرف ہے دل میں تکدر پیدا ہوجائے ، اس لئے شوہر کو چاہئے کہ اور بیوی کی طرف ہے دل میں تکدر پیدا ہوجائے ، اس لئے شوہر کو چاہئے کہ اور بیوی کی طرف ہے دل میں تکدر پیدا ہوجائے ، اس لئے شوہر کو چاہئے کہ اطلاع کرکے یاا یسے وفت گھر پہنچے کہ عورت کے لئے خودکو سنوار نے کا موقع رہے۔

[١٢] قال صلى الله عليه وسلم: "لو يعلم الناس مافى الوَحْدَة ما أعلم، ما سار راكبٌ بليل وحدَه" أقول: أراد عليه السلام كراهية التهوُّر، والاقتحام فى المهالك من غير ضرورة؛ أما بعثُ الزبير رضى الله عنه وحده طليعةً فلمكان الضرورة.

[١٣] قال صلى الله عليه وسلم: " لا تَصْحَبُ الملائكةُ رُفقةً فيها كلبٌ ولا جَرَس " وقال صلى الله عليه وسلم: " الجَرَس مزاميرُ الشيطان "

أقول: الصوتُ الحديدُ الشديدُ يوافقُ الشيطانَ وحزبَه، ويكرهه الملائكة، لمعنى يُعطيه مزاجُهم.

[16] وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا سافرتم في الخِصْب فأعطوا الإبل حَقَّها من الأرض، وإذا سافرتم في السَّنَةِ فأُسُرِعوا عليها السيرَ، وإذا عَرَّستم بالليل فاجتنبوا الطريق، فإنها طرق الدواب ومَأْوَى الهوام بالليل"

أقول: هذا كلُّه ظاهر.

[١٥] قال صلى الله عليه وسلم: "السفر قطعة من العذاب، يمنع أحدكم نومه وطعامه وشرابه، فإذا قضى نُهْمَتَه من وجهه فَلْيَعْجَلُ إلى أهله"

أقول: يريد عليه السلام كراهية أن يتبع محقّرات الأمور، فيطيل مكتّه لأجلها.

[١٦] وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا أطال أحدكم الغَيْبة فلا يُطْرِقُ أهله ليلًا"

أقول: كثيرًا مَّا يتنفَّر الإنسان نفرةً طبيعيةً من أجل التشعث ونحوه، فيكون سببا لتنغيص حالهم.

ترجمہ: (۱۲) نبی مِلِکُنْیَاتِیَمْ نے (اس ارشاد سے) ارادہ فر مایا ہے لا پر وائی ہے کسی کام میں گھنے کی ناپبندیدگی کا، اور بے ضرورت خطرات میں زبردئی گھنے کی کراہیت کا۔ رہا حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کوننہا طلیعہ کے طور پر بھیجنا تو وہ ضرورت کی وجہ سے تھا ۔ (۱۲) سخت کراری آ واز شیطان اور اس کی پارٹی کے مزاج کے موافق ہے، اور فرشتے اس کوناپبند کرتے ہیں، ایک ایس بات کی وجہ سے جوان کے مزاج کی وَین ہوتی ہے ۔ (۱۵) نبی مِنالِنَهَا اَدِی اُردہ کررہے ہیں اس بات کی ناپبندیدگی کا کہ آدی پیروی کر مے معمولی باتوں کی، پس ان کی وجہ سے اپنا گھر نالمباکرے ۔ (۱۵) بار ہاانسان فطری طور پر نفرت کرتا ہے پراگندگی اور اس کے مانندگی وجہ سے، پس وہ نفرت ان کے احوال کے تکدر کا باعث ہوجاتی ہے۔

### ٣-آ دابِ کلام

— شنه شاه لقب اورا بوالحكم كنيت كى ممانعت — حديث () — رسول الله صَلاَيْوَاَيَمُ فِي اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

حدیث (۲) ۔ ہانی بن بزید مَدُ بحی رضی اللہ عندا پنی قوم کے وفد میں نبی مِلاَیْقَائِیم کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ نے دیکھا کہ وفد کے لوگ ان کو اب و المحکم سے پکارتے ہیں۔ آپ نے ان کو بلایا، اور فر مایا: 'محکم (حکم جاری کرنے والے) اللہ تعالیٰ ہی ہیں اور حکم انہی کی طرف لوٹنا ہے یعنی حکم دینے کاحق اللہ ہی کا ہے، پھر تمہاری کنیت ابوالحکم کیوں ہے؟''انھوں نے کہا: میری قوم میں جب کوئی اختلاف ہوتا ہے تو وہ میرے پاس آتے ہیں، اور میں ان کے درمیان فیصلہ کرتا ہوں، جس پر دونوں فریق راضی ہوجاتے ہیں۔رسول اللہ مَلِائِعَائِیَا نُے فرمایا:'' بیرتو بہت ہی اچھی بات ہے، بناؤ تمہاری اولا دکیا ہے؟''انھوں نے کہا: شُر تِح ہُسلم اورعبداللہ۔آپؓ نے پوچھا:''ان میں بڑا کون ہے؟''انھوں نے کہا: شُر تِح۔آپؓ نے فرمایا:''پھرتمہاری کنیت ابوشر تے ہے''(مشکلوۃ حدیث ۲۷۷۷)

تشریح بشہنشاہ لقب اورابوالحکم کنیت ہے اس کئے روکا ہے کہ بیغظیم میں بےحدمبالغہ ہے،جس کے ڈانڈے شرک سے ملے ہوئے ہیں۔

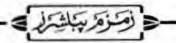
نامول کی دوروانیول میں رفع تعارض \_ پہلی روایت: حضرت سمرۃ بن جندب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ درسول اللہ میلائی اللہ عنے فرمایا: ' تو ہرگزا ہے غلام کا نام یَسَادَ (آسانی، مالداری) دَبَاح ( نفع، فائدہ) نَجِیْح مندی) اور أَفْ لَم و نہیں ہوگا تو جواب نے خارم کی کوئکہ اگرتم پوچھو گے کہ کیاوہ وہاں ہے؟ پس وہ نہیں ہوگا تو جواب دینے والا کے گا نہیں ہے' (رواہ سلم مشکلوۃ حدیث ۷۵۳)

دوسری روایت: حضرت جابررضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ نی میلائی آیا نے ارادہ فرمایا تھا کہ یعلیٰ (بلندہوا) ہو گھ (نیک بختی ہموہ برکت)افلہ ہے، یک رہ نافع (نفع بخش) اوراس جیسے ناموں ہے نے کریں، پھر میں نے آپ وہ یکھا کہ آپ نے خاموثی اختیار کی، پھر آپ کی وفات ہوئی، اور آپ نے ان سے نہیں روکا' (رواہ سلم ہھکو قاحدیہ ہوگا وہ دیہ کہ ان تشریح: پہلی حدیث میں جن ناموں کی ممانعت ہے اس کی وجہ خود رسول الله میلائی آئی نے بیان فرمائی ہے کہ ان ناموں میں بدفالی کا پہلو ہے۔ اوروہ اس طرح کہ اگر ان کے سمی کو رکا راجائے گا، اوروہ موجود نہیں ہوگا تو جواب دیاجائے گاکٹیس ہے۔ مثلاً: کسی کانام آفلہ و (کامیابی) ہے، اور کسی نے آواز دی کہ گھر میں کامیابی ہے، اوروہ نہیں تھا تو جواب دیاجائے گاکٹیس ہے۔ مثلاً: کسی کانام آفلہ و (کامیابی) ہے، اور کسی نے آواز دی کہ گھر میں کامیابی ہے، اوروہ نہیں تھا تو جواب میں او پری ہیئت ناپند بدہ ہے، مثلاً آخہ کے ع (ناک کان کٹا) براہے، حدیث میں اس کو شیطان کہا گیا ہے (مشکو قاحدیث میں او پری ہیئت ناپند بدہ ہے، مثلاً آخہ کے ع (ناک کان کٹا) براہے، حدیث میں اس کو شیطان کہا گیا ہے (مشکو قاحدیث

رفع تعارض: اوران حديثول ميں جوتعارض ہوہ دوطرح سےرفع كيا جاسكتا ہے:

ایک:اس طرح کہ پہلی حدیث میں نہی شرعی نہیں، بلکہ ارشادی ہے۔ یعنی شرعاً بینام ناجا مَزنہیں،البتہ بہتریہ ہے کہ بینام ندر کھے جائیں بیرسول اللہ صَلائیاَ اَیَّا ہے لوگوں کوا یک مشورہ دیا ہے،اوران کو بھلائی کی بات بتائی ہے۔

دوم: اس طرح کے پہلی روایت میں جوممانعت ہے وہ اجتہادی ہے بعنی راوی نے ممانعت کی علامات دیکھیں ، اور منھلی کہد دیا۔ اور دوسری روایت میں راوی نے پورے تیقظ سے بیان ہے کہ آپ نے منع کرنے کا ارادہ کیا تھا، پھر خاموشی اختیار فرمالی ، اور تاحیات منع نہیں کیا۔ اور اصولِ حدیث کا قاعدہ ہے کہ جس راوی نے یادر کھا ہو، اس کی بات قبول کی جائے گی ، اور جس راوی نے بات پوری طرح ضبط نہ کی ہو، اس کی بات قبول کی جائے گی۔



فائدہ:شاہ صاحب قدل سرۂ فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک بہتریہ ہے کہ ان دوتوجیہات میں سے کوئی ایک توجیہ کی جائے، اوران نامول کونا جائز نیقر اردیا جائے، کیونکہ صحابہ رضی اللہ عنہم کثرت سے بینام رکھتے تھے،اگر ناجائز ہوتے تو کیےرکھتے؟!

#### ومنها: آدابُ الكلام

[1] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أُخنَى الأسماء يومَ القيامة عند الله: رجلٌ يسمى مَلِكَ الأملاك" وقال: "لامَلِكَ إلا الله" وقال صلى الله عليه وسلم في التَّكْنِيَةِ بأبى الحكم: "إنَّ الله هو الحَكم، وإليه الحُكم"

أقول: إنما نهى عن ذلك: لأنه إفراط في التعظيم، يُتَاخِمُ الشرك.

[۲] قال صلى الله عليه وسلم: "لاتُسمِّينَ غلامَك: يسارًا، ولارَباحا، ولانجيحًا، ولا أفلح؛ فإنك تقول: أثَمَّ هو؟ فلايكون، فيقول: لا" وقال جابر رضى الله عنه: أراد النبى صلى الله عليه وسلم أن يَنهى أن يسمى بيعلى، وببركة، وبأفلح، وبيسار، وبنافع، وبنحو ذلك، ثم رأيته سكت بعدُ عنها، ثم قُبض ولم ينه عن ذلك.

أقول: سبب كراهية التسمية بهذه الأسماء: أنها تُفضى إلى هيئة منكرة، هي في الأقوال بمزلة الأجدع ونحوه في الأفعال، وهو قوله عليه السلام:" الأجدع شيطان!"

ووجهُ الجمع بين الحديثين: أنه لم يَغْزِم في النهى ولم يؤكِّدُ، ولكنه نهى نَهْى إرشادٍ، بمنزلة السَمَشُورَةِ؛ أو ظهرت مخايلُ النهى، فقال الراوى: نهى، اجتهادًا منه؛ ومن حَفِظ حجةٌ على من لم يحفظ؛ وأرى أن هذا الوجه أو فق لفعل الصحابة رضى الله عنهم، فإنهم لم يزالوا يُسَمُّونَ بهذه الأسماء.

ترجمہ:(۱)اس سے اسی لئے روکا ہے کہ وہ تعظیم میں ایساحد سے بڑھنا ہے جوشرک سے ل رہا ہے (آنحم مُلْکِی مُلْکُکَ:
سرحدیں متصل ہونا) — (۲) ان ناموں سے نام رکھنے کی کراہیت کا سبب: یہ ہے کہ وہ نام پہنچا تے ہیں ایس اور پری ہیئت تک
جواقوال میں بمز لداَ جدع اور اس کے مانند کے ہیں افعال میں ،اور وہ نبی شِلِقَائِیَا کی کارشاد ہے کہ 'اجدع شیطان ہے''۔اوران
دوحدیثوں کے درمیان جمع کی صورت یہ ہے کہ آپ نے ممانعت میں پختہ ارادہ نہیں کیا ،اور نہ موکر کرممانعت فرمائی ، بلکہ آپ
نے منع کیا ارشاد (بھلائی کی راہ دکھانے) کے طور پرمنع کرنا ، بمز لہ مشورہ کے سے یاممانعت کی علامات ظاہر ہوئیں تو راوی نے
کہد یا: 'دمنع کیا'' اپنے اجتہاد کے طور پر سے اور جس نے یادرکھاوہ جت ہے اس پرجس نے یا نہیں رکھا سے اور میں دیکھتا
ہوں کہ بیصورت زیادہ موافق ہے صحابہ رضی اللہ عنہ کے طرزعمل ہے ، کیونکہ وہ برابرنام رکھتے رہے ہیں ان ناموں سے۔
ہوں کہ بیصورت زیادہ موافق ہے صحابہ رضی اللہ عنہ کے طرزعمل ہے ، کیونکہ وہ برابرنام رکھتے رہے ہیں ان ناموں سے۔

ابوالقاسم کنیت کی ممانعت — حدیث (۱) — حضرت انس رضی الله عند بیان کرتے ہیں که نبی طالعت کی ممانعت سے حدیث (۱) — حضرت انس رضی الله عند بیان کرتے ہیں که نبی طّالعَیْوَیْم از ارمیں تھے۔ کسی نے پکارا: یا ابا القاسم ۔ نبی طّالعیْوَیْم اس کی طرف متوجہ ہوئے ، اس نے (ایک آ دمی کی طرف اشارہ کرکے) کہا: میں اس کو پکارر ہا ہوں ۔ اس وقت آپ نے فرمایا: "میرے نام رکھو، اور میری کنیت ہے کنیت مت رکھو' (متفق علیہ مشکل قد حدیث ۲۵۰)

حدیث (۱) — حضرت جابر رضی الله عند بیان کرتے ہیں کہ انصار میں ایک شخص کے بہاں لڑکا پیدا ہوا ،اس نے اس کا نام محمد رکھا۔اس کی قوم نے کہا: ہم مجھے رسول الله صلاقی کیا تام ہیں رکھنے دیں گے۔وہ بچیا ٹھا کرخد مت نبوی میں حاضر ہوا ،اور ماجراع ض کیا۔ آپ نے فرمایا: ''میرانام رکھو،اور میری کنیت مت رکھو،اس لئے کہ میں قاسم (تقسیم کرنے والا) ہوں ، تبہارے درمیان (علوم ومعارف اور مال ومنال) تقسیم کرتا ہوں ''(مسلم شریف ۱۱۳:۱۳مری)

تشريح ابوالقاسم كنيت ركضي ممانعت جاروجه يقى

پہلی وجہ: اگر کوئی خض نبی سے لائی کے نام سے نام رکھے گا تواد کام میں اشتباہ پیدا ہوگا۔ لوگ ادکام کی نبیت میں دھو کہ دبی سے کام لیس گے۔ کہیں گے: ''ابوالقاسم نے کہا'' مخاطبین سمجھیں گے کہ نبی سے لائی ہے گئے گا کہ ہم ہے، جبکہ مراد کوئی اور خض ہوگا۔ دوسری وجہ: جھکڑے میں بھی نام لے کرگالی دی جاتی ہے، اور بھی لقب کے ذریعہ برائی کی جاتی ہے۔ پس اگر کسی نے نبی سے لائی ہوئی گا نام رکھا ہے، اور وہ اس نام سے برا کہا جائے گا، تو بھونڈی صورت پیدا ہوگی (مروی ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بھتے محمد بن زید بن خطاب کو کسی نے نام لے کرگالی دی۔ آپ نے اس کو بلایا، اور کہا: ''میرا خیال ہے کہ تیرے نام کی آڑ میں رسول اللہ سے لائی ہوئی گئے گئے کہ برا کہا جارہا ہے، پس جب تک میں زندہ ہوں مجھے محمد کے نام سے نہیں پکارا جائے گا'' پھرآ پٹے نے اس کو بالایا، اور کہا کرعبدالرحمٰن کردیا۔ نووی شرح مسلم میں اندہ موں کھے محمد کے نام سے نہیں پکارا جائے گا'' پھرآ پٹے نے اس کا نام بدل کرعبدالرحمٰن کردیا۔ نووی شرح مسلم میں اندہ میں کہ اس کا نام بدل کرعبدالرحمٰن کردیا۔ نووی شرح مسلم میں اسلام اسے میں کہ کہ آپ نے اس کا نام بدل کرعبدالرحمٰن کردیا۔ نووی شرح مسلم میں اسلام کی اندہ میں کہ کو برا کہا جائے گا'' پھرآ پٹے نے اس کا نام بدل کرعبدالرحمٰن کردیا۔ نووی شرح مسلم میں اسلام کی کیں کے دور کی کو برا کہا جائے گا' کھرآ پٹے نے اس کا نام بدل کرعبدالرحمٰن کردیا۔ نووی شرح مسلم میں اسلام کا نام بدل کرعبدالرحمٰن کردیا۔ نووی شرح مسلم میں اسلام کی کا اس کی کی کو برا کہا جائے گا' کو برا کہا جائے گا' کو برا کہا جائے گا' کھرآ پٹے نے اس کی کو برا کہا جائے گا ' کو برا کہا جائے گا ' کو برا کہا جائے گا ' کو برا کو برا کہا جائے گا ' کو برا کہا جائے گا کہ کو برا کہا جائے گا ' کو برا کہا جائے گا ' کو برا کہا جائے گا ' کو برا کہا جائے گا کہ کو برا کہا جائے گا کو برا کہا جائے گا کی کو برا کہا جائے گا کی کو برا کہا جائے گا کو برا کو برا کہا جائے گا کو برا کہا جائے گا کو برا کو برا کہا کو برا کو

تیسری وجہ: پہلی روایت کے شانِ ورود میں آئی ہے۔ اور وہ بیہ کہ بیکنیت رکھنا نبی مِیلائیْوَیَا ﷺ کے لئے البحن کا باعث ہوسکتا تھا۔کوئی کسی کو پکارے گا،اور آپ میں بھے کرمتوجہ ہوں گے کہ مجھے پکار رہا ہے۔ پھروہ معذرت کرے گا۔اس سے بہتر یہ ہے کہلوگ ریکنیت ندر کھیں (بیاضافہ ہے)

چوتھی وجہ: دوسری روایت میں آئی ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ آنخضرت میں ابو کے معنی باپ کے ہوں گے۔ اس حیثیت ایک: اس وجہ سے کہ آن کی نیت ابوالقاسم دووجہ سے تھی: اس وجہ سے کہ آن وجہ سے کہ آپ کے ہوں گے۔ اس حیثیت سے کوئی اپنی کنیت ابوالقاسم رکھتا ہے تو کچھ قباحت نہیں۔ دوم: قاسم کے معنی تقسیم کرنے والا ہیں۔ چونکہ آپ علوم ومعارف اور مال ومنال لوگوں میں تھے۔ اس صورت میں ابو کے معنی صاحب (والا) ہونگے، اور مال ومنال لوگوں میں تھے۔ اس صورت میں ابو کے معنی صاحب (والا) ہونگے، جیسے ابوالگام (حکم جاری کرنے والا) ہیں اگر کوئی دوسر الشخص اپنی کنیت ابوالقاسم رکھے گا، تو علوم ومعارف اور مال ومنال تقسیم نہ کرنے کے باوجودوہ آپ کا ہم سر ہوجائے گا، اس لئے یہ کنیت رکھنے کی ممانعت کی۔

سوال:ممانعت کی مذکورہ بالاتین وجوہ عام ہیں۔نام نامی محد میں بھی پائی جاتی ہیں،کنیت کے ساتھ خاص نہیں، پھر صرف کنیت کی ممانعت کیوں کی محمد نام رکھنے کی ممانعت کیوں نہیں گی؟

جواب : کنیت میں مذکورہ خرابیاں نام میں خرابیوں سے دووجہ سے زیادہ یائی جاتی ہیں:

ہملی وجہ: قرآن کریم میں نبی سِلانی کیار نے کی ممانعت آئی ہے۔ارشاد پاک ہے: ﴿ لَا تَحْدَ عَلَوْا دُعْاءَ السَّرُ سُولِ بَیْنَ کُیم کَدُعَاءِ بَعْضِکُم بَعْضًا ﴾ ترجمہ: تم لگ رسول کے بلانے کوایسامت گردانو، جس طرح تم ایک دوسرے و بلاتے ہو(النور ۱۳) اس آیت کی تفییر میں فوا کہ عثانی میں ہے: ' مخاطبات میں حضور کے ادب وظمت کا پورا خیال رکھنا چاہئے ۔ عام لگوں کی طرح ' نیام کہ کہ کرخطاب نہ کیا جائے ، بلکہ ' نیا نبی اللہ' 'اور ' یارسول اللہ' ' جیسے طیمی القاب سے پکار ناچاہئے' 'اور عربوں کی عادت بھی نام سے پکار نے کی نہیں تھی۔ چنا نجے سی اللہ القاسم' کہ کہ خطاب کرتے تھے، اور غیرسلم رعایا' یا ابا القاسم' کہ کہ خطاب کرتے تھے، اور غیرسلم رعایا' یا ابا القاسم' کہ کہ خطاب کرتے تھے، اور غیرسلم رعایا' یا ابا القاسم' کہ کہ خطاب کرتے تھے، اور غیرسلم رعایا' یا ابا القاسم' دوسری وجہ: عربوں کے نزد یک نام میں فیکورہ قباح کا پہلوتھا نہ تحقیر کا ابہلوتھا نہ تحقیر کا ۔ اور کنیت میں یہ دونوں با تیں تھیں ۔ جیسے ابوا کا م ( حکم جاری کرنے والا ) بطور تحقیر کہا کرتے تھے۔ اور ابوا گاس کی اجازت دی ۔ اور ابوا لقاسم کنیت رکھ کر بطور تحقیر پکار نے میں مرائے اس کی اجازت دی ۔ اور ابوا لقاسم کنیت رکھ کر بطور تحقیر پکار نے میں خرائی تھی اس کے اس کی ممانعت کی ۔ خرائی تھی اس کے اس کی ممانعت کی ۔

فائدہ:ابوالقاسم کنیت رکھنے کی ممانعت آپ کے زمانہ کے ساتھ خاص تھی۔ چنانچہ آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو اجازت دی کہ وہ آپ کے بعدا پے لڑکے کا نام محمدا ورکنیت ابوالقاسم رکھیں (مشکوۃ حدیث 2217) اوراس کی وجہ یہ ہے کہ التباس اور تدلیس آپ کے زمانہ ہی میں ہو عتی تھی ، آپ کے بعداس کا احتمال نہیں ہے ،اس لئے اجازت دی۔

[٣] قال صلى الله عليه وسلم: " سَمُّوا باسمى، والاتَكْتَنُوا بِكُنْيتى، فإنى إنما جُعلتُ قاسما أقسم بينكم"

أقول: لو كان أحد يُسمّى باسم النبى صلى الله عليه وسلم لكان مظنة أن تشتبه الأحكام، ويُدكّل في نسبتها ورفعها، فإذا قيل: قال أبو القاسم، ظُنَّ أن الآمر هو النبى صلى الله عليه وسلم، وربما كان المراد غيره.

وأيضًا : ربما يُسَبُّ الرجلُ باسمه، ويُذَمُّ بلقبه في المُلاَحَاةِ، فإن كان مسمى باسم النبي، كان في ذلك هيئة منكرة.

ثم هذا المعنى أكثر تحققا في الكنية منه في العَلَم لوجهين:

أحدهما : أن الناس كانوا ممنوعين شرعًا، وممتنعين دَيْدنًا: من أن يُنادوا النبيَّ صلى الله

عليه وسلم باسمه، وكان المسلمون ينادون: يارسولَ الله! وأهلُ الذمة يقولون: يا أبا القاسم! وثانيهما: أن العرب كانوا لايقصدون بالاسم التشريف ولاالتحقير، وأما الكُنى: فكانوا يقصدون بها أحد الأمرين، كأبى الحكم، وأبى الجهل، ونحو ذلك.

وإنسا كُنِّي النبيُّ صلى الله عليه وسلم بأبى القاسم: لأنه قاسمٌ، فكان تكنية غيرِه بها كالتسوية معه، وإنسا رخص النبيُّ صلى الله عليه وسلم لعليّ: أن يُسَمِّى ولَده باسمه بعدَه، ويُكَنِّيهِ بكُنْيته: لارتفاع الالتباس والتدليس بانقراض القرن.

﴾ — غلام کوبنده اور آقا کور ب کہنے کی ممانعت — حدیث — رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:"تم میں سے کوئی ہر گزند کیے: میرابندہ اور میری بندی، تم سب اللہ کے بندے ہو، اور تمہاری سب عور تیں (خواہ آزاد ہوں یا باندی) اللہ کی بندیاں ہیں۔ بلکہ جا ہے کہ کہے: میراغلام اور میری باندی، اور میرا خادم اور میری خادمہ۔ اور غلام بھی نہ کہے: میرار ب کی بندیاں ہیں۔ بلکہ جا ہے کہ کہے: میرا تا تا "(مشکوۃ حدیث ۲۵۱۰)

تشریح: آتا اورغلام باندیوں کے درمیان کے تعلق کو ظاہر کرنے کے لئے مذکورہ الفاظ کی ممانعت، اور دوسرے



مناسب الفاظ كاانتخاب دووجه سے كيا ہے:

پہلی وجہ: گفتگو میں بڑائی جتانا اور دوسروں کوحقیر جاننا اپنے چلو میں دوخرابیاں رکھتا ہے۔ ایک: خود پہندی وغرور، دوسری: غیری دل شکنی۔ جیسے نوکر کوخوشامدی یا چپڑ قناتی کہنا خودستائی کی بات ہے، اوراس سے نوکر کی دل شکنی بھی ہوتی ہے اس طرح آ قا کاغلام باندی کو بندہ بندی کہنا، اور غلام سے خود کورب (پروردگار) کہلوانا: بڑائی جتانا اور ماتحت کوحقیر جاننا ہے، چو بری صفات ہیں، نیزان میں ان کی دل شکنی بھی ہاس لئے اس کی ممانعت کی، اور دوسر سے مناسب الفاظ استعمال کرنے کی ہدایت فرمائی۔

دوسری وجہ: خالق ومخلوق کے درمیان جونسبت وتعلق ہے: اس کوآسانی کتابوں میں عبد (بندہ)اوررب (پروردگار) کے الفاظ سے تعبیر کیا گیا ہے، پس آقااور غلام کے درمیان کے تعلق کے لئے بھی یہی الفاظ استعال کرنا ہے اوبی اور بے تمیزی ہے، چنانچہان کی ممانعت کی ،اورشائستہ الفاظ تلقین گئے۔

انگورکوکرم اور زمانہ کو برا کہنے کی ممانعت – حدیث (۱) – رسول اللہ ﷺ فرمایا: "تم (انگورکو)
کرم مت کہو، بلکہ عنب اور حَبکہ کہو۔ اور تم "بائے براز مانہ "مت کہو، کیونکہ اللہ تعالیٰ ہی زمانہ ہیں " (مشکوۃ حدیث ۲۷۳)
حدیث (۲) — رسول اللہ ﷺ فرمایا: "اللہ تعالیٰ نے فرمایا: آدم زاد مجھے ستاتا ہے، وہ زمانہ کو براکہتا ہے، جبہ میں معاملہ ہے، میں شب وروزکو پلٹتا ہوں " (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۲ کتاب الا بمان)
تشریح : (۱) انگورکوکرم (طیب وعمدہ) کہنے کی ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ جب قرآن کریم نے تمرکو حرام قرار دیا، اور جس کہ تان گھٹائی، توضروری ہے کہ ہراس بات کی جواس کی شان بڑھائے، اور اس کی خوبی کا ذہن بنائے: ممانعت کردی جائے۔ اور انگور چونکہ خرکا مادہ اور اس کی اصل ہے، خمر کے قیقی معنی "انگوری شراب" ہی کے ہیں، بنائے: ممانعت کردی جائے۔ اور انگور چونکہ خرکا مادہ اور اس کی اصل ہے، خمر کے قیقی معنی "انگوری شراب" ہی کے ہیں، اور عام دینے کے لئے "کرم کی میٹی" اور انگورکو "کرم" کہا کرتے تھے، اس لئے اس لفظ کے استعال کی ممانعت کی، تاکہ اس سے ذہن متاثر نہ ہوں، اور اس کارواح نہ تھیلے۔

(r)اورز ماندکی برائی کرنے کی ممانعت دووجہ سے کی ہے:

پہلی وجہ: زمانۂ جاہلیت کے لوگ اچھے برے واقعات کوزمانہ کی طرف منسوب کرتے تھے، جس سے زمانہ کی تاثیر کا خیال پیدا ہوتا تھا، اور شرک کا دروازہ کھاتا تھا۔ اس لئے شرک کے سدباب کے لئے زمانہ کی طرف اچھے برے واقعات کی خیال پیدا ہوتا تھا، اور شرک کا دروازہ کھاتا تھا۔ اس لئے شرک کے سدباب کے لئے زمانہ کی طرف اچھے برے واقعات کی نبست کی ممانعت کی ۔ اور ہدایت دی: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيَّنَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ تبست کی ممانعت کی ۔ اور ہدایت دی: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ سَیَّنَةٍ قَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ ترجمہ: اے انسان! جھے کو جو کوئی خوش حالی پیش آتی ہے وہ محض اللہ کی جانب سے ہے، اور جو کوئی بدحالی پیش آتی ہے، وہ تیرے ہی سبب سے ہے (النساء آیت ہے)

دوسرى وجه:عرب بھى زمانە بول كرمقلب زمانەمراد ليتے تھے،جبكه زمانه كوپلننے والے الله تعالى ہيں۔ يس برے واقعات كو

زمانہ کی طرف منسوب کرنا در حقیقت اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرنا ہے۔ اس طرح لوگ زمانہ کے پردے میں اللہ تعالیٰ سے خفگی کا اظہار کرتے تھے، کوعنوان دوسرا ہوتا تھا۔ اس لئے زمانہ کو برا کہنے کی ممانعت کی تا کہ لوگ بالواسطہ اللہ تعالیٰ کو برانہ کہیں۔

[٤] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لايقولن أحدكم: عبدى وأمتى، كلكم عبيد الله، وكل نسائِكم إماء الله، ولكن ليقل: غلامى وجاريتى، وفتاى وفتاتى؛ ولايقل العبد: ربى، ولكن ليقل: سيدى القول: التطاول في الحكلام والازدراء: منشؤه الإعجاب والكبر، وفيه كسر قلوب الناس؛ وأيضًا: فلما عُبِّرَ في الكنب الإلهية عن النسبة التي هي للخلق إلى الخالق: بالعبديَّة والرَّبيَّة: كان إطلاقها فيما بينهم سوءً أدب.

[٥] قال صلى الله عليه وسلم: " لاتقولوا الكُرْمَ ولكن قولوا العِنَبَ والحَبَلَة، ولاتقولوا: ياخَيْبَةَ الدهر؛ فإن الله هو الدهر، وقال الله تعالى: " يؤذيني ابنُ آدم، يَسُبَّ الدهر، وأنا الدهر، بيدى الأمر، أقلِّب اللهلَ والنهار،"

أقول: لما نهى الله تعالى عن الخمر، ووضع أمْرَها، اقتضى ذلك: أن يُمنع عن كل مايُنوًهُ أمرَها، ويُخيِّلُ حسنها إليهم، والعنبُ مادَّة الخمر وأصلها، وكان العرب كثيرًا مَّا يسمونها: بنتَ كَرْم، ويُرَوِّجونها بذلك.

وكان أهل الجاهلية ينسبون الوقائع إلى الدهر، وهذا نوع من الشرك، وأيضًا: ربما يريدون بالدهر مقلَّبه، فالسُّخْطُ راجعٌ إلى الله، وإن أخطأوا في العنوان.

ترجمہ: (۴) گفتگو میں فخر کرنا،اور حقیر مجھنا: اس کے پیدا ہونے کی جگہ خود پہندی اور گھمنڈ ہے،اوراس میں اوگوں کی دل شکنی ہے۔اور نیز: پس جب آسانی کتابوں میں تعبیر کیا گیا اس تعلق کو جو مخلوق کا خالق کے ساتھ ہے: ہندہ ہونے اور رب ہونے نے کے ساتھ ، تواس کا اطلاق الوگوں کے درمیان ہے اوبی ہوا ۔ (۵) جب اللہ تعالی نے خمر کی ممانعت فرمائی،اوراس کا معاملہ گھٹایا: تواس نے چاہا کہ ہراس چیز ہے روکا جائے جواس کے معاملہ کی شان بڑھاتی ہے، اور اس کی خوبی الوگوں کے ذہنوں میں بٹھاتی ہے۔اور انگور خمر کا مادہ اور اس کی بنیاد ہے، اور عرب بارہا اس کا نام: '' بنت کرم' رکھتے تھے،اور خمر کواس طرح رائح کرتے تھے۔اور علی شرک کی ایک نوعیت ہے۔ اور نیز: عرب بھی زمانہ کی طرف دافعات کوزمانہ کی طرف منسوب کیا کرتے تھے،اور میشرک کی ایک نوعیت ہے۔ اور نیز: عرب بھی زمانہ سے زمانہ کا لوٹ بھیر کرنے والا مراد لیتے تھے۔ پس ناراضگی اللہ کی طرف لوٹے والی ہے۔اگر چہوہ عنوان میں چوک گئے یعنی ان نالائقوں نے اللہ کی طرف راست نبست کرنے کے بجائے، زمانہ کی طرف خفی کی نبست کی۔ مخال

﴿ ۔ جی خبیث ہور ہاہے: کہنے کی ممانعت ۔ حدیث ۔ رسول اللہ سِلائِفَاؤِیمُ نے فرمایا:'' ہرگز کوئی نہ کہے:

میراجی خبیث ہور ہاہے، بلکہ جائے کہ کہ: میراجی متلار ہاہے ' (مشکوۃ حدیث ۲۵ ۲۵)

تشری اس حدیث میں بیاضول پیش نظر ہے کہ گفتگو میں مہذب اور شائستہ الفاظ استعمال کرنے چاہئیں۔جوالفاظ شرعاً یاعرفاً نالیسندیدہ ہیں: ان ہے احتر الڈکرنا چاہئے۔مثلاً جی متلا رہا ہوتو کہنا چاہئے: میری طبیعت مالش کرتی ہے۔میرا جی گندہ ہورہا ہے بہیں کہنا چاہئے، کیونکہ خبث کالفظ کتب ساویہ میں اکثر خبث باطن اور سوئے شمیر کے لئے استعمال کیا گیا ہے۔ پس یکلمہ اقوال میں ایسا ہی براہے جیسااً جدع (ناک کان کٹا) افعال میں بھونڈ ا ہے۔

ے۔ لوگوں گاایسا خیال ہے: کہہ کربات کہنے کی ممانعت — حدیث — رسول اللہ سِلالنَّمَا اِلِیَّا نَے ذَعَموا (لوگوں کا ایسا خیال ہے) کے بارے میں فرمایا: '' آ دی کی بری سواری ہے!''(مشکوۃ حدیث 222مم)

تشری :اس حدیث میں یقلیم ہے کہ ہے تحقیق بات نہیں کہنی جائے ۔لوگ عام طور پر:لوگوں کا ایسا خیال ہے: کہہ کر یا تیں بیان کرتے ہیں یہ شرعاً پسندیدہ نہیں۔

﴿ — اللّه حِيانِين اور فلال جائے: کہنے کی ممانعت — حدیث — رسول اللّه مِنَالِنَّهُ اَیَّا اللّهِ عَلَال عَالَیْ عامیں اور فلال جائے: مت کہو، بلکہ کہو: جواللّہ جاہیں پھر فلال جائے '(مشکوٰۃ حدیث ۷۷۷۸)

تشریج: ذکر میں اللہ کے ساتھ کسی کو برابر کرنا ، مرتبہ میں برابری کا خیال پیدا کرتا ہے۔ پس بیا نداز کلام اللہ کی شان میں بے ادبی ہے ، اس لئے ممنوع ہے۔

[٦] قال صلى الله عليه وسلم: " لايقولن أحدكم: خَبُثَتْ نفسى، ولكن ليقل: لَقِسَتْ نفسى، أقول: الخُبْثُ كثيرًا ما يستعمل في الكتب الإلهية بمعنى خُبث الباطن وسوء السَّريرة، فهذه الكلمة بمنزلة الهيئات الشيطانية.

> [٧] وقال صلى الله عليه وسلم: في زعموا: " بئس مَطِيَّةُ الرجل!" أقول: يريد كراهيةَ أن يُذكر الأقاويلُ من غير تثبُّت.

[٨] وقال صلى الله عليه وسلم: "لاتقولوا: ماشاء الله، وشاء فلان، ولكن قولوا: ماشاء الله، ثم
 شاء فلان"

أقول: التسوية في الذكر يوهم التسوية في المنزلة، فكان إطلاق مثل هذه اللفظة سوء أدب.

ترجمہ:(۱) خبث کالفظ بار ہا کتب او بیمیں خبث باطن اور سوئے شمیر کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے، لیس بیکلمہ شیطانی (بری) ہیئتوں کے بمنزلہ ہے۔ (ے) آپ مراد لے رہے ہیں اس بات کی ناپسندیدگی کو کہ بات بگی کئے بغیرا قوال ذکر کئے جا کمیں سے (۸) ذکر میں برابری مرتبہ میں برابری کا خیال پیدا کرتی ہے، پس اس قتم کے الفاظ بولنا ہے ادبی (گتاخی) ہے۔ جا کمیں سے (۸) ذکر میں برابری مرتبہ میں برابری کا خیال پیدا کرتی ہے، پس اس قتم کے الفاظ بولنا ہے ادبی (گتاخی کہائے تائے کہ کے الفاظ بولنا ہے۔ کمیں میں برابری کا خیال پیدا کرتی ہے۔ کے الفاظ بولنا ہے الفاظ بولنا کے الفاظ بولنا

### جائز وناجائز كلام:تقرير واشعار

یہ بات بھی جان لیس کہ کلام میں بناوٹ کرنا، بتکلف فصاحت کا مظاہرہ کرنا، گلا پھاڑ پھاڑ کر بولنا، اشعار کی بہتات کرنا، مذاق بہت کرنا، قصہ کہانیوں میں اوراس قتم کی دوسری باتوں میں وقت برباد کرنا: ایک طرح کا سامانِ تفری ہے، جو دین ودنیا سے فاغل کرتا ہے، اور تفاخر اور نام ونمود کا ذریعہ ہے۔ اس لئے اس کا حال مجم کی عادتوں جیسا ہے۔ چنانچ نبی مِنالِنَّهِ اِنْ نِن اللَّا اللَّالِ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّ

وضاحت: مثلاً: بیان کے بارے میں ایک حدیث میں فرمایا کہ بعض بیان جادواثر ہوتے ہیں،اوردوسری حدیث میں بیان کونفاق کی ایک شاخ قرار دیا۔ اِن دونوں حدیثوں کے مصداق الگ الگ ہیں۔ یا جیسے اشعار کے بارے میں جہاں یہ فرمایا کہ آدمی کا پیٹ ایسی پیپ سے بھرجائے جواس کے پیٹ کوخراب کردے: بہتر ہے اس سے کہ اس کا پیٹ اشعار سے بھرجائے، وہیں حضرت لبیدرضی اللہ عنہ کے ایک مصرعہ کی'' نہایت تجی بات'' کہہ کر تحسین فرمائی،اور حضرت حسان رضی اللہ عنہ کوان کے کلام پردعا میں دیں۔ ظاہر ہے کہ ان اشعار کی نوعیت مختلف تھی ،گو بظاہر معاملہ یکسال نظر آئے۔

جائزوناجائز كلام كےسلسله كى روايات:

پہلی حدیث: رسول اللہ مِتَالِلْمَتِوَالِیْمِ نِے فرمایا مُتَعَطِّعین ہلاک ہوں!'' آپ نے یہ بددعا تین بارفر مائی!(مشکوۃ حدیث ۲۵۸۵) تشریح منتطعین کے دومعنی ہیں: ایک: کلام میں مبالغہ کرنے والے یعنی ڈیٹلیس مارنے والے ۔ دوم: بت کلف کلام کرنے والے یعنی بیصنع عبارت آ رائی کرنیوالے، تا کہلوگ ان کی طرف متوجہ ہوں،اورواہ واہ کریں۔

دوسری حدیث: رسول الله میلاندیکی اورز مایا:'' حیااورز بان بستگی ایمان کی دوشاخیس ہیں۔اورفخش گوئی اورز وربیان نفاق کی دوشاخیس ہیں''(مشکلوۃ حدیث ۹۷۹۲)

تشریح:مقصدِ حدیث بیہے کے فخش گوئی، کلام میں تصنع اور تفاخر نہ کرے۔

تیسری حدیث: رسول الله میلائیکی کیا نیم میں سے میرے زد کی محبوب تر ،اور قیامت کے دن مجھ سے قریب تر : وہ لوگ ہوں گے جوتم میں سب سے زیادہ خوش اخلاق ہیں۔اور تم میں سے میرے زد کی مبغوض تر ،اور (قیامت کے دن) مجھ سے زیادہ ہوں گے جوتم میں سب سے زیادہ بداخلاق ہیں: بہت زیادہ بولنے والے ،گلا بھاڑ کھاڑ کر دن) مجھ سے بعید تر : وہ لوگ ہوں گے جوتم میں سب سے زیادہ بداخلاق ہیں: بہت زیادہ بولنے والے ،گلا بھاڑ کو جلانے والے '(مشکوۃ حدیث ۱۹۷۷)

چوتھی حدیث: رسول اللہ مِیلائیڈیکٹیٹے نے فرمایا:''میں نے جانا — یا فرمایا: مجھے تھم دیا گیا — کہ میں بات میں اختصار کروں، کیونکہ کلام میں اختصار بہتر ہے'' (مشکوۃ حدیث ۴۸۰۳)

ح نَصَوْمَ بِيَاشِيَنْ ﴾ -

یا نچویں حدیث: رسول اللہ میلائیمی کیے فرمایا:'' البتہ یہ بات کہ آ دمی کا پیٹ الیمی پیپ سے بھر جائے جواس کے پیٹ کوخراب کردے:اس سے بہتر ہے کہ وہ (گندے)اشعار سے بھر جائے'' (مشکوۃ حدیث ۴۸۰۹)

چھٹی حدیث: رسول اللہ ﷺ نے حضرت حسان رضی اللہ عنہ سے فر مایا:'' بیشک جبر ٹیل ہمیشہ آپ کی تا ئید کرتے ہیں، جب تک آپ اللہ ورسول کی طرف ہے مقابلہ کرتے ہیں'' (مشکوۃ حدیث ۲۷۹۱)

ساتویں حدیث: رسول اللہ مِنالِنْمُوَایَّا ﷺ نے فرمایا: ' بیشک وَمن اپنی تلواراورا پی زبان (اشعار) ہے جہاد کرتا ہے۔اورشم ہے اس ذات کی جسکے قبضہ میں میری جان ہے! گویاتم کفار کواشعار سے مارتے ہوتیر سے مارنے کی طرح!' (مشکوۃ حدیث ۵۵ سے)

واعلم: أن التَنطُع والتَّشَدُق والتَّقَعُر في الكلام، والإكثار من الشعر والمزاح، وتُرْجِيَةِ الوقتِ بأسمارٍ ونحوِها: إحدى المُسْلِيَاتِ التي تُشغِل عن الدين والدنيا، وما يقع به التفاخر والمراءاة، فكان حالها كحال عادات العجم، فكرهها النبيُّ صلى الله عليه وسلم، وبين ما في ذلك من الآفات، ورخص فيما لا يتحقق فيه معنى الكراهية، وإن اشتبه بادى الرأى.

قال صلى الله عليه وسلم: "هلك المُتَنَطِّعون!" قالها ثلاثا. وقال صلى الله عليه وسلم: "الحياء والعِيُّ شعبتان من الإيمان، والبَذَاءُ والبيانُ شعبتان من النفاق"

أقول: يريد ترك البّذاء والتقعر، والتطاول في الكلام.

وقال صلى الله عليه وسلم: "إن أحبَّكم إلى، وأقربكم منى يوم القيامة: أحاسنُكُم أخلاقاً؛ وإن أبغضكم إلى، وأبعدَكم منى: مَسَاوِيْكم أخلاقاً: الشَّرْثَارون، المتشدِّقون، المتفيهقون" وقال صلى الله عليه وسلم: "لقد رأيتُ \_ أو أمرتُ \_ أن أتَجَوَّزَ في القول، فإن الجَوَازَ هو خير" وقال صلى الله عليه وسلم: "لأن يمتلي جوفُ أحدكم قَيْحًا يَرِيْهِ، خير من أن يمتلي شعرًا" وقال صلى الله عليه وسلم لحسَّان: "إن روح القُدُس لايزال يؤيدكَ مانافَختَ عن الله ورسوله" وقال عليه السلام" إن المؤمن يجاهد بسيفه ولسانه، والذي نفسي بيده! لكأنما ترمونهم به نَضْحَ النبل"

لغات: تَنَطَّع في الشيئ : غلواور تكلف كرنا - تَنَطَّع في كلاهه : گهرائى اور فصاحت سے بولنا ..... تَشَدَّق : عده گفتگو كرنے كے لئے باجھوں (گوشهائے لب) كوموڑنا ..... تَقَعَّر في كلاهه : كلام كى گهرائى ميں جانا حلق بھاڑكر بولنا ..... تَرْجِية بِمعنى إِرْجَاء استعال كيا ہے ، جس كے معنى بين : مؤخركرنا .... السمَسْلاة بَمعنى السَّلُوى ہے : فم غلط كرنے كا ذريعية سمامان تفريح .... البعق : كلام يا فهام مقصود برعدم قدرت .... البَدَاء : بدز بانى ، بدكلامى .... شُرْشَرَ في الكلام : فضول بولنا ، بكواس كرنا ..... تَفَهَق في الكلام : مزين اور برتكلف كلام كرنا ..... البَدَواز : الاقتصار على قدر الكفاية (مرقات) .... يَويْد : صفة قيح ، أى يُفسده ، من الورى ، وهو داء يفسد الجوف (مرقات) .... يَافَحَ عنه : وفاع .... يَويْد .... يَافَحَ عنه : وفاع ..... يَافَع عنه : وفاع ...... يَافَع عنه : وفاع ..... يَافَع عنه : وفاع ..... يَافَع عنه : وفاع ..... يُوسل بولنا ، بُول يَا ب

# کرنا کسی کی حمایت وطرف داری کرنا ..... نَصَعَ القومَ بالنبل:قوم پرتیر برسائے۔

### جائز وناجائز كلام:غيبت وكذب

جس طرح بیان واشعار بعض جائز ہیں بعض ناجائز۔ جو کلام خرابیوں شخیل ہے اس کو ناجائز قرار دیا ہے، اور جو خرابیوں سے پاک ہے اس کی اجازت دی ہے۔ اس طرح غیبت و کذب بھی ناجائز ہیں۔ کیونکہ ان میں بے شار مفاسد ہیں۔ البتہ روایات ہی سے پچھ غیبت و کذب جائز بھی ہیں، وہ خرابیوں سے پاک ہیں، یا ضرورت کی بنا پران کی اجازت دی ہے۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں:

پہلے سلوک واحسان کے مبحث (رحمۃ اللہ ۱۳۹۳) میں 'زبان کی آفات' کے بیان میں وہ اصول ذکر کئے جاہیے ہیں ،
جن سے غیبت وکذب کی ممانعت اور محافظت زبان کی روایات کی وضاحت ہوتی ہے۔ وہ روایات درج ذیل ہیں :

ہملی روایت: رسول اللہ سِلاَ اللَّهِ سِلاَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تیسری روایت: رسول الله صَلاَیْعَایَیم نے دریافت فرمایا: '' جانتے ہوغیبت کیا ہے؟ 'صحابہ نے عرض کیا: الله اوراس کے رسول بہتر جانتے ہیں! آپ نے فرمایا: '' تمہاراا ہے بھائی کا تذکرہ کرنا ایسی بات کے ساتھ جواس کو بری لگئے' کسی نے عرض کیا: اگر میرے بھائی میں وہ بات ہوجو میں کہتا ہوں؟ آپ نے فرمایا: ''اگروہ بات اس میں ہوتو غیبت ہے، اور اگروہ بات اس میں نہوتو غیبت ہے، اور اگروہ بات اس میں نہوتو بہتان ہے!'' (مشکوۃ حدیث ۴۸۲۸)

غيبت كاجواز: علماء نے بيان كيا ہے كہ چھ صورتوں ميں غيبت جائز ہے:

پہلی صورت: مظلوم کے لئے جائز ہے کہ بادشاہ، قاضی یاا پیے خص سے ظلم کا شکوہ کرے جس سے فریادری کی امید ہو۔اللّٰہ پاک جل شانہ کاارشاد ہے:''اللّٰہ تعالیٰ بری بات زبان پرلانے کو پسندنہیں کرتے ،مگر مظلوم سنتنیٰ ہے''(النساء آیت ۱۳۸) یعنی مظلوم اگر ظالم کے خلاف حرف شکایت زبان پرلائے تو جائز ہے۔

دوسری صورت: سی امر منکر میں تبدیلی اور نافر مان گوراہِ راست پرلانے کے لئے کسی ہے مدد طلب کرنے کے لئے کے لئے ک برائی کرے تو جائز ہے حضرت زید بن اَرقم رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ شِلانِیْ اَیْتِیْ کے عبداللہ بن اُبی منافق کی وہ دو با تیں پہنچائی تھیں جوسورۃ المنافقین آیات ہے و ۸ میں مذکور ہیں (متفق علیہ، ریاض الصالحین حدیث ۱۵۳۲) اور حضرت ابن سعورضی

ح الصرور بياشراد >

الله عند نے خنین کی غنیمت کی تقسیم کے سلسلہ میں انصار کی بات رسول الله صلافقائیلا کو پہنچائی تھی ( بخاری حدیث ۳۱۵) تیسری صورت: فتوی حاصل کرنے کے لئے کسی کی غیبت کرنی پڑے تو جائز ہے۔ حضرت معاویہ کی والدہ حضرت ہندرضی اللہ عنہانے نبی صلافقائیلا ہے عرض کیا: ابوسفیان بخیل آ دمی ہیں ، مجھے اتنا خرج نہیں دیتے جومیرے اور میری اولا د کے لئے کافی ہو۔ الی آخرہ (متفق علیہ، ریاض الصالحین حدیث ۱۵۳۳)

چوتھی صورت مسلمانوں کوشرے بچانے کے لئے کسی کی برائی کرنی پڑے تو جائز ہے۔ جیسے ایک شخص نے نبی میلائیو آئے ہے۔ کے پاس حاضری کی اجازت جاہی۔ آپ نے فرمایا'' آنے دو، قبیلہ کا برا آدمی ہے!''(متفق علیہ، ریاض الصالحین حدیث ۱۵۲۹) اور جیسے ضعیف راویوں پر جرح کرنا۔ اور جیسے نبی میلائیو آئے ہے کا بیار شاد:'' معاویہ تو کنگال ہیں، ان کے پاس پچھنہیں، اور ابوالجہم کندھے سے لائھی نہیں اتارتے!''(متفق علیہ، ریاض الصالحین حدیث ۱۵۲۱)

یا نچویں صورت: جو مخص کھلے عام نسق وفجو رمیں مبتلا ہو،لوگوں کواس سے متنفر کرنے کے لئے اس کی برائی کرنا جائز ہے۔جیسے نبی شِلائڈ کِکٹِرِ نے دومنا فقول کے بارے میں فرمایا ''میں نہیں خیال کرتا کہ فلاں اور فلاں ہمارا دین کچھ بھی جانے ہوں!'' (رواوا ابخاری،ریاض الصالحین صدیث ۱۵۳۰)

چھٹی صورت کسی کا کوئی ایبالقب ہوجس میں برائی ہوتو پیچان کے لئے اس کا تذکرہ جائز ہے۔ جیسے اعمش (چندھیا)اوراعرج (لَنگڑا)

گذب کا جواز: اورعلماء نے میہ بھی بیان کیا ہے کہ اگر مقصود کا حصول جھوٹ بولے بغیر ممکن نہ ہوتو مجھوٹ بولنا جائز ہے۔ اور دلیل میہ حدیث ہے کہ'' وہ انسان جھوٹانہیں جولوگوں کے درمیان مصالحت کراتا ہے، پس وہ کوئی اچھی بات منسوب کرتا ہے، یا کوئی اچھی بات کہتا ہے'' (متفق علیہ، ریاض الصالحین ص۵۹۳)

وقد ذكرنا في الإحسان من أصول آفات اللسان: ما يَتَضح به أحاديثُ حفظ اللسان، كقوله صلى الله عليه وسلم: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخرِ فليقل خيرًا، أو ليَسُكُت "وقوله عليه الصلح الله والسلام: "سباب المسلم فسوق وقتاله كفر "وقوله صلى الله عليه وسلم: " أتدرون ما الغيبة؟" قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: "ذكرُك أخاك بما يكره" قيل: أفرأيت إن كان في أخى ماأقول؟ قال: "إن كان فيه ماتقول فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه ماتقول فقد بَهته "قال العلماء: يُستثنى من تحريم الغيبة أمور ستة:

[الف] التظلم: لقوله تعالى: ﴿لاَيُحِبُ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوْءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَنْ ظُلِمَ﴾ [ب] والاستبعانة على تغيير المنكر، وردِّ العاصى إلى الصواب، كإخبار زيد بن أرقم بقول عبد الله بن أبي، وإخبار ابن مسعود بقول الأنصار في مغانم حنين. [ج] والاستفتاء: كقول هند: إن أبا سفيان رجلٌ شحيحٌ.

[د] وتحذير المسلمين من الشر: كقوله صلى الله عليه وسلم: "بئس أخو العشيرة!" وكجرح المجروحين، وكقوله صلى الله عليه وسلم: "أمّا معاوية فَصُعلوك، وأما أبو الجهم فلايضع العصاعن عاتقه"

[ه] والتنفير من مجاهرٍ بالفسق، كقوله صلى الله عليه وسلم: " لاأظن فلانا وفلانا يعرفانِ من أمرنا شيئًا"

[و] والتعريف: كالأعمش، والأعرج.

وقالوا: الكذب يجوز إذا كان تحصيلُ المقصود لايمكن إلا به، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "ليس الكذَّاب الذي يُصلح بين الناس: فَيَنْمِيْ خيرًا، أو يقولِ خيرًا"

ملحوظہ:غیبت وکذب کے جواز کا بیمضمون شاہ صاحب قدس سرۂ نے غالبًا ریاض الصالحین سے حذف واضا فہ کے ساتھ لیا ہے۔امام نو وی رحمہ اللہ نے بیدونوں مضمون تفصیل سے لکھے ہیں۔

باب \_\_\_

### أيمان ونذور كابيان

### منت بوری کرناکیوں ضروری ہے؟

اَیمان: یمین کی جمع ہے۔ یمین کے لغوی معنی قوت کے ہیں، اور اصطلاحی معنی قتم کے ہیں۔ یعنی کوئی ایساعہد کرنا جس کی وجہ سے قتم کھانے والے کاکسی کام کوکرنے یانہ کرنے کا ارادہ پختہ ہوجائے: عقد قوی کہ عزم الحالف علی الفعل او النسوك (درمخار) اور نذر: کے معنی مئت ، مانتا، ہجینٹ اور غیر واجب کو اپنے او پر واجب کرنے کے ہیں۔ اور شرعاً جس منت کا وفا واجب ہے: وہ الی عبادت مِقصودہ ہے جس کے قبیل کی کوئی واجب عبادت ہو، جیسے روزے نماز وغیرہ کی منت مانی، اور شرطیائی گئی، تو اس کو پورا کرنا ضروری ہے۔

ایمان ونذور نے تذکرہ کامحل کیا ہے؟ صاحبِ مشکوۃ اورصاحبِ ہدایہ نے ان کوطلاق وعمّاق کے بعد ذکر کیا ہے۔ کیونکہ تنیوں میں بڑل ( مذاق ) اثر انداز نہیں ہوتا۔ اگر مذاق میں شم کھائے یا منت مانے تو بھی درست ہوجاتی ہے۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ نے ان کو مبحثِ معیشت کا تتمہ بنایا ہے۔ دونوں کا تعلق معیشت ( زندگانی ) سے بایں جہت ہے کہ دنیا جہاں کے لوگ،خواہ عرب ہوں یا مجمی مانے ہیں۔ اس طرح دونوں کا تعلق طریقۂ کے لوگ،خواہ عرب ہوں یا مجمی اپنے موقع محل میں قسمیس کھاتے ہیں، اور منتیں بھی مانے ہیں۔ اس طرح دونوں کا تعلق طریقۂ

زندگانی اورآ دابِ زیست سے ہے۔اوراسی وجہ سے ان کے احکام سے بحث بھی ضروری ہے یعنی چونکہ بیانسانی زندگی کالازمہ ہیں،اس لئے ضروری ہے کہ شریعت ان کے احکام سے بحث کرے،ورنہ بات ادھوری رہ جائے گی۔

ایمان ونذور کے سلسلہ میں مختصر بات: یہ ہے کہ دونوں درحقیقت نیکی کے کامنہیں۔ چنانچے بکٹرت قسم کھاناممنوع ہے۔
اگرفتم کھانا دراصل نیکی کا کام ہوتا تواس کی کثرت مطلوب ہوتی۔اسی طرح نذر معلق بھی ناپسندیدہ ہے، جیسا کہآ گے آ رہا ہے۔
بلکہ یہ دونوں التزامات عبد کے قبیل کی نیکیاں ہیں۔ تفصیل رحمۃ اللہ (۵۸۸۱) میں گذر چکی ہے۔ پس جب انسان نے ایک
چیزا پنی ذات پر واجب کرلی، اور اللہ کا نام لے کراس کا پختہ ارادہ کرلیا، تو ضروری ہے کہ وہ اللہ کے پہلومیں، اور اس معاملہ میں
جس پر اللہ کا نام لیا ہے: کوتا ہی نہ کرے، بلکہ جوعہد کیا ہے اس کو پورا کرے۔اور اس کی دلیل درج ذیل صدیث ہے:

حدیث ﴿ سِولَ اللّٰهُ مِنَالِنُمُواَ يَامِ مُنْ اللّٰهِ مِنَاللّٰهُ اللّٰهِ مِنَاللّٰهُ اللّٰهِ مِنَاللّٰهُ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰمِلْمُلْمُ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللللللللللّٰمِلْمُلْمُلْمُ الللللللّٰمِ اللللللللّٰمِ اللللللّٰمِلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُ اللللللللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِلْمُلْمُلْمُ

تشری انسان عام حالات میں راہِ خدامیں مال خرج کرنے کے لئے تیار نہیں ہوتا۔ گرجب وہ کسی مصیبت میں پھنتا ہے تو خرج کرنے کے لئے آبادہ ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ اور آخری علاج کے طور پر راہِ خدا میں خرج کرنے کا عہد کرتا ہے۔ بہی منت ہے۔ پھر جب اس کواللہ تعالی کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ اور آخری علاج کے طور پر راہِ خدا میں خرج کرنے کا عہد کرتا ہے۔ بہی منت ہے۔ پھر جب اس کواللہ تعالی اس ہلاکت سے نجات دید ہے ہیں تو اس کی ایسی حالت ہوجاتی ہے: گویا ہے بھی کوئی تکلیف پینچی ہی نہیں۔ اور وہ اپنا عہد بھول جاتا ہے، یا اس کونظرانداز کردیتا ہے۔ اس لئے کوئی ایسی چیز ضروری ہے جس کے ذریعیاس کو مال خرج کرنے پر مجبور کیا جائے ، اور وہ نذر کا وجوب ہے۔ چنا نچیشر یعت نے نذر کا وفا ضروری قرار دیا، تا کہ صیبت کی گھڑی میں جس چیز کو اس نے سرلیا ہے، جس کا التزام کیا ہے، جس کا پختہ ارادہ کیا ہے، اور جس کی نیت کی ہے، اس کو پورا کرنے سے میں جس چیز کو اس نے سرلیا ہے، جس کا التزام کیا ہے، جس کا پختہ ارادہ کیا ہے، اور جس کی نیت کی ہے، اس کو پورا کرنے سے اس کے عزم وارادہ کی اہمیت ظاہر ہو۔

#### ﴿ الأيمان والنذور ﴾

ومما يتعلق بهذا المبحث: أحكام النذور والأيمان، والجملة في ذلك: أنها من دَيْدَنِ الناس وعادا تهم: عربِهم وعجمهم، لا تجد واحدةً من الأمم إلا تستعمِلُها في مظانِّها، فوجب البحث عنها.

وليس النذر من أصول البر، ولا الأيمان، ولكن إذا أوجب الإنسان على نفسه، وذَكرَ اسمَ الله عليه الله ولذكر عليه الله ولذلك قال صلى الله عليه الله ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: "لاتنذروا، فإن النذر لا يُغنى من القدر شيئًا، وإنما يُستخرَج به من البخيل"

يعنى أن الإنسان إذا أحيط به: ربما يسهل عليه إنفاق شيئ، فإذا أنقذه الله من تلك المهلكة، كان كأن لم يمسمه ضر قط، فلابد من شيئ يُستخرج به ما التزمه على نفسه، مما يؤكد عزيمتَه، ويُنَوِّهُ نِيَّتَه.

ترجمہ قسموں اور منتوں کا بیان : (بیعنوان شارح نے بڑھایا ہے) اور ان باتوں میں ہے جواس مجٹ سے تعلق رکھتی ہیں: منتوں اور قسموں کے احکام ہیں۔ اور مختصر بات اس سلسلہ میں بیہ ہے کہ لوگوں کی ،عرب وتجم کی ،خصلتوں اور عادتوں میں ہے ہے کہ لوگوں کی ،عرب وتجم کی ،خصلتوں اور عادتوں میں ہے ہے کہ لوگوں کی ،عرب انہاں عادتوں میں ہے ہے ہے کہ لوگوں میں استعال کرتی ہوگ ، علی خروری ہے ان ہے بحث کرنا سے اور منت نیک کے بنیادی کا موں میں ہے نہیں ،اور نہ تھمیں لیکن جب انہان نے اپنی ذات پرواجب کیا، اور اس پراللہ کا نام لیا، تو ضروری ہے کہ وہ کوتا ہی نہ کرے اللہ کے بہلومیں ،اور اس معاملہ میں جس پراللہ کا نام لیا ہے ،اور اس وجہ سے نبی شِلِی اللہ کا نام لیا ہے : .... یعنی جب انہان کومصا کب گھیر لیتے ہیں، تو اس کی الی جس پراللہ کا نام لیا ہے ،اور اس وجہ تا ہے۔ پس جب اس کواللہ تعالی اس ہلاکت سے نجات دیتے ہیں، تو اس کی الی حالت ہوجاتی ہے ، گویا ہے بھی کوئی تکلیف پینچی ہی نہیں ، پس ضروری ہے کوئی چیز جس کے ذریعہ نکالا جائے اس چیز کو حالت ہوجاتی ہے ، گویا ہے بھی کوئی تکلیف پینچی ہی نہیں ، پس ضروری ہے کوئی چیز جس کے ذریعہ نکالا جائے اس چیز کو حس کوارس نے اپنے سرلیا ہوان چیز وں میں ہے جس کا ادادہ پختہ کیا ہے، اور اپنی نیت کی شان دوبالا کی ہے۔

# فتم کی جارفتمیں

قشم کی حیار قشمیس ہیں:

پہلی شم سے بمین منعقدہ — آئندہ کی سیمکن بات پر پختدارادہ نے شم کھانا، جیسے میں آئندہ کل آؤنگا، یانہیں آؤنگا۔اس شم کے بارے میں ارشاد پاک ہے:''لیکن اللہ تعالیٰ اس شم پر پکڑتے ہیں جس کوتم نے مضبوط باندھا ہے'' (المائدہ آیت ۸۹) یعنی اس کوتوڑنے کی صورت میں کفارہ واجب ہے۔

دوسری قتم \_\_\_\_ یمین بغو(بیہودہ قتم) \_\_\_ اس کی دوصور تیں ہیں: ایک: لوگ جو بول چال میں قتم کے ارادہ کے بغیر: ہال بخدا اور نہیں بخدا کہتے ہیں: یمین بغو ہے۔ دوسری: کسی گذشتہ واقعہ پراپنی دانست کے مطابق قتم کھانا، جبکہ واقعہ میں ایسانہ ہو، جیسے کسی ذریعہ ہے معلوم ہوا کہ زید آگیا ہے، اس پراعتماد کر کے تیم کھالی کہ وہ آگیا ہے، پھر ظاہر ہوا کہ نہیں آیا، تو یہ یمین لغو ہے، اس میں گفارہ ہے نہ گناہ۔ اس قتم کے بارے میں ارشاد پاک ہے: ''اللہ تم کو تمہاری بیہودہ قسموں پر نہیں پکڑتا'' (حوالہ بالا) یعنی اس میں گفارہ واجب نہیں۔

تیسری شم سے یمینِ غموں سے قاضی کے سامنے جان بوجھ کرجھوٹی شم کھانا، تا کہا ہے حق میں فیصلہ کرا کے کسی

مسلمان کا مال ہتھیا لے۔ بینخت کبیرہ گناہ ہے(مشکوۃ حدیث ۵باب السکبائر )اسی طرح اگرکسی گذشتہ واقعہ پرجان بوجھ کرجھوٹی قشم کھائی تو وہ بھی یمین غموس ہے،اور گناہ کبیرہ ہے۔

چوتھی قشم ہے کسی محال عقلی یا عادی کی قشم کھا تا ہے محال عقلی: جیسے گذشتہ کل کاروز ہ رکھنا ،اور ضدین کوجمع کرنا۔اور محال عادی: جیسے مردوں کوزندہ کرنااور قلب ماہیت جیسے ٹی کوسونا بنانا۔

فائدہ: آخری دوقسموں میں کوئی نص نہیں، اس لئے ان میں اختلاف ہوا ہے کہ کفارہ واجب ہے یانہیں؟ یمین عموں میں صرف امام شافعی رحمہ اللہ کے زدیکے کفارہ واجب ہے۔ دیگر ائمہ کے زدیک واجب نہیں۔ وہ اتنا بھاری گناہ ہے کہ کفارہ ہے نہیں دُھل سکتا۔ توبہ بی سے معاف ہوسکتا ہے۔ سورۃ البقرۃ آیت ۲۲۵ ہے: ﴿لاَیُوَاجِدُدُکُمُ اللّٰهُ بِاللَّهُ فِی کفارہ ہے نہیں دُھل سکتا۔ توبہ بی سے معاف ہوسکتا ہے۔ سورۃ البقرۃ آیت ۲۲۵ ہے: ﴿لاَیُواَجِدُدُکُمُ اللّٰهُ بِاللّٰهُ فِی وَاللّٰهُ عَفُورٌ رَّجِیمٌ ﴾ ترجمہ: الله تعالی (آخرت میں) تمہاری وارو گیرنہ فرما کمیں گے جس میں تمہارے دلوں نے (جموٹ بولنے وارو گیرنہ فرما کمیں گے جس میں تمہارے دلوں نے (جموٹ بولنے کا) ارادہ کیا ہے (مرادیمین عموس ہے) اور اللہ تعالی بڑے بخشنے والے، بڑے بردبار ہیں ۔ اور محال امری قیم میں امام ابولیوسف رحمہ اللہ کے نزدیک کفارہ واجب ہے۔ امام اعظم اور امام محمد رحمہما اللہ کے نزدیک چونکہ انعقادِ میمین کے لئے امکان پر شرط ہے: اس لئے ان کے نزدیک الی قسم منعقز نہیں ہوتی، ایس کفارہ واجب نہیں۔

#### والحلف على أربعة أضرب:

[١] يمين منعقدة: وهي اليمين على مستقبّلِ متصوَّرٍ، عاقدًا عليه قلبه، وفيها قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَكِنْ يُوَّاخِذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمُ الْأَيْمَانِ﴾

[٧] ولغو اليمين: قول الرجل: لاوالله، وبلى والله، من غير قصد؛ وأن يحلِفَ على شيئ يظنه كما حلف، فتبين بخلافه، وفيها قوله تعالىٰ: ﴿لاَيُوَّاخِذُكُمُ اللّٰهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ﴾

[٣] واليمين الغموس : وهمي التي يحلفها كاذبًا عامدًا، ليقتطع بها مالَ امرئ مسلم، وهي من الكبائر .

[٤] واليمين على مستحيل: عقلاً: كصوم أمسٍ، والجمع بين الضدين؛ أو عادةً: كإحياء الميت، وقلب الأعيان.

واختُلف في الضربين اللذين ليس فيهما نص: هل فيهما كفارة؟

ترجمہ واضح ہے۔متصوَّد :منطق کی اصطلاح ہے۔جس کے معنی ہیں جمکن بات:جوہو عتی ہو۔

### ا-غیرالله کی منتم کھانا شرک کیوں ہے؟

حدیث(۲) — رسول الله میلانگیانیم نے فرمایا ''جس نے اللہ کے علاوہ کی قشم کھائی ،اس نے یقیناً شریک گھہرایا!'' (مشکوۃ حدیث ۳۴۱۹)

تشری آدمی قسم اس کی کھا تا ہے جس کے بارے میں دواعتقادر کھتا ہے: ایک: اس کی ذات میں اللہ جیسی عظمت، اور اس کے نام میں اللہ کے نام جیسی برکت کا اعتقاد ہو۔ دوم: اس ذات کے معاملہ میں جس کی قسم کھائی ہے کوتا ہی کو گناہ تصور کرتا ہواور اس امرکی خلاف ورزی کو بھی گناہ سمجھتا ہو، جس پر اس کے نام کی قسم کھائی ہے۔ ظاہر ہے ایسے اعتقاد سے غیر اللہ کی قسم کھانا شرک ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ (۱۲۸۰)

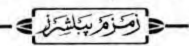
# ۲-غیرالله کی منه ہے نکل جائے تواس کاعلاج

حدیث — رسول الله مِنالِقَائِمَ فِنْ مایا: ''جس نے شم کھائی، پس اس نے اپنی شم میں کہا: ''لات وعُزی کی شم!'' تو چاہئے کہ کہے: ''الله کے سواکوئی معبود نہیں!'' — اور جس نے اپنے ساتھی سے کہا: '' آبُو اکھیلیں''تو چاہئے کہوہ خیرات کرے''(مشکوۃ حدیث ۲۴۰۹)

تشری دل کی حفاظت کے لئے زبان کی حفاظت ضروری ہے۔ کیونکہ زبان دل کی ترجمان اوراس کا پیش خیمہ ہے۔ پس دل اس وقت محفوظ رہ سکتا ہے جب آ دمی زبان کی حفاظت کا اہتمام کرے۔ لہٰذا اگر بے ساختہ زبان پر غیر اللہ کی قتم آ جائے تو لا إلّے اللہ کہہ لے، اور دل بُوے کا ہُو کا (شدیدخواہش) کرے اور زبان پر بیات آ جائے تو پھے صدقہ کرے، تا کہ آئندہ زبان پر بیات نہ آئے۔

# ۳-قتم مصلحت کےخلاف ہوتو توڑ دینے کی اور کفارہ دینے کی وجہ

حدیث (۱) — رسول الله مِیلانیَاوَیَا نِی نِی مایا: ' جب آپ نے کسی بات کی قشم کھائی ، پھر آپ نے اس کے علاوہ کو اس ہے بہتر سمجھا، تو آپ اپنی قشم کا کفارہ دیدیں ، اوروہ کام کریں جو بہتر ہے ' (مشکوۃ حدیث ۳۴۱۳) حدیث (۲) — رسول الله مِیلانیَاوَیَا نِیْم نے فر مایا: '' البتہ یہ بات کہتم میں سے ایک شخص اپنے گھر والوں میں اپنی قشم پر اصرار کرے: اس کوزیادہ گنہگار بنانے والا ہے اللہ کے نزدیک: اس سے کہوہ قشم کا وہ کفارہ دیدے جو اللہ تعالیٰ نے اس پر فرض کیا ہے'' (مشکوۃ حدیث ۳۲۱۲)



تشرت بارہاانسان اپنے گھروالوں کے بارے میں بیوی،اولا دیاماں باپ کے بارے میں کوئی الی قتم کھالیتا ہے جس سے خود بھی پریشان ہوجا تا ہے،اور دوسروں کے لئے بھی پریشانی کھڑی کر دیتا ہے۔الی قتم مصلحت بشرعی ہے ہم آ ہنگ نہیں، پس اس قتم کوتو ڑدینا جا ہے،اس پراصرار نہیں کرنا چاہئے۔اور کفارہ دیدے۔کفارہ اس دغد نے گوفتم کرنے ہی کے لئے مشروع کیا گیا ہے،جس کوم کلف اپنے ول میں یا تا ہے۔

# ہ ۔ قتم جشم کھلانے والے کی نیت پرمحمول ہوتی ہے

حدیث — رسول الله مِنَالِلَّهُ اَلِیْمُ نَے فرمایا: '' تیری قسم اُس پرمجمول ہے جس پر تیراساتھی تیری تصدیق کرتا ہے'' (مفکلوة حدیث ۳۲۱۵)

تشری : جب مقدمہ میں مدی کے پاس گواہ نہیں ہوتے ، تو مدی علیہ کی طرف تیم متوجہ ہوتی ہے، اوراس پر فیصلہ کیا جاتا ہے۔ پس اگر مدی علیہ صراحة جھوٹی قتم کھا کرا ہے جق میں فیصلہ کرالے تو وہ تحت کبیرہ گناہ ہے، جیسا کہ ابھی گذرا۔ اوراگر مدی علیہ قتم میں تورید کرے تو وہ بھی معتبر نہیں ہتم اس بات پر محمول ہوگی جس پر مدی کھلار ہا ہے۔ مثلاً ، مال کا دعوی ہے۔ مدی علیہ تم کھا تا ہے کہ میرے پاس مدی کے مال میں سے پچھ بھی نہیں۔ اور جیب میں باپاس میں ہونے کی نہیت کرتا ہے، تو یہ نیت معتبر نہیں۔ یہ جھوٹی قتم شار ہوگی۔ کیونکہ مدی اس پوتم کھلار ہا ہے کہ مدی علیہ کے قبضہ و تصرف میں مال نہیں۔ فرض لوگ بھی ایسا حیلہ کرتے ہیں، اور اس طرح وہ مسلمان کا مال ہتھیا لیتے ہیں۔ اس لئے شریعت نے یہ دروازہ بند کردیا۔ اور تورید کو غیر معتبر قرار دیا۔ البتہ یہ حدیث اس صورت میں ہے کہتم کھانے والا ظالم ہو۔ اوراگر وہ مظلوم ہوتو تورید معتبر ہے۔ مثلاً ایک شخص کو بدمعاشوں نے راستہ میں پڑلیا۔ اس کی تلاثی کی، کوئی مال نہیں نکلا، حالا نکہ اس کے سامان میں معتبر ہے۔ مثلاً ایک شخص کو بدمعاشوں نے راستہ میں پڑلیا۔ اس کی تلاثی کی، کوئی مال نہیں نکلا، حالا نکہ اس کے حسامان میں نہونا مال ہو میں باجیب میں نہونا میں ہے جھوٹی قتم کھانے والا مظلوم ہے۔ ان بدمعاشوں نے تو مالا کی۔ اس شخص نے قسم کھانے کہ میرے پاس پچھ نیس، اور مراد ہاتھ میں یا جیب میں نہونا لیا۔ تو یہ چھوٹی قتم نہیں۔ کے دیتم کھانے والا مظلوم ہے۔

### ۵-ان شاءاللہ کہنے کی صورت میں کفارہ نہ ہونے کی وجہ

حدیث \_\_\_\_ رسول الله مِیَالِیْمَایِیَا الله مِیَالِیْمَایِیَاللهٔ اِنْ الله مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِیَاللهٔ مِیَا (مشکلوة حدیث۳۲۲۲)

تشری جب شم کے ساتھ ہی ان شاءاللہ کہہ لیا جائے تو وہ شم منعقد نہیں ہوتی۔ کیونکہ اس صورت میں شم کھانے کی پختہ نیت اور مضبوط ارادہ نہیں ہوتا ، اور کفارہ عقدِ قلب کی خلاف ورزی کی وجہ سے واجب ہوتا ہے۔ اوریہ وجہ تحقق نہیں ، اس کئے کفارہ واجب نہیں۔

### ۲ - قسم توڑنے کی صورت میں وجوبِ کفارہ کی وجہ

سورة المائده آیت ۸۹ میں ارشاد پاک ہے: '' اللہ تعالیٰ تمہارا مؤاخذہ نہیں کرتے تمہاری بیہودہ قسمول پر یعنی کفارہ واجب نہیں کرتے۔البتہ ان قسموں پر مؤاخذہ فرماتے ہیں جن کوتم مشخکم کردو۔ پس اس کا گفارہ دی مختاجوں کو کھانا دیتا ہے، اوسط درجہ کا جوتم اپنے گھر والوں کو کھانے کے لئے دیا کرتے ہو، یاان کو کپڑا دیتا ہے، یاایک غلام یا باندی آڑزاد کرنا ہے۔ اورجس کومقدور نہ ہو، تو تین دن کے روز ہے ہیں، یہ تمہاری قسموں کا گفارہ ہے جبکہ تم قسم کھاؤ''

تشری جسم توڑ نے سالٹد کے نام کی بے حرمتی ہوتی ہے۔ ندکورہ کفارہ اس کی ایک طرح کی سزا ہے۔ کیونکہ جب کوئی شخص شعائر اللہ کی بے حرمتی پر کمر بستہ ہوجائے، اوراس کی بنیاد خواہش نفس ہو، تو ضروری ہے کہ اس کو ایسی عبادت کا مکلف کیا جائے جو نہایت دشوار ہو، تا کہ وہ کفارہ اس کی نگاہوں کے سامنے رہے، اور آئندہ اس کے نفس کو بے راہ روی سے رو کے (رحمة اللہ ۱۳۹۶)
ملحوظہ: یہاں بی آیت کر بمہ لکھنے کا مقصد بیہ ہے کہ آگے نذر کا بیان آرہا ہے جس میں بعض صور توں میں کفارہ کیمین و اجب ہوتا ہے۔ اس لئے قاری کو کفارہ کیمین سے واقف کرنے کے لئے بیآ یت کر بمہ کھی ہے۔

[١] قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لاتحلفوا بآبائكم، من كان حالفا فليحلف بالله، أو لِيَصْمُت " وقال صلى الله عليه وسلم: " من حلف بغير الله فقد أشرك"

أقول: الحلف باسم شيئ لايتحقق حتى يعتقد فيه عظمةً، وفي اسمه بركةً، والتفريطَ في جنبه، وإهمالَ ما ذكر اسمّه عليه: إثمًا.

[٢] قبال صلى الله عليه وسلم: " من حلَف فقال في حَلِفِه: باللَّات والعزِّى، فليقل: لا إلّه إلا الله؛ ومن قال لصاحبه: تَعَالَ أقامِرُك، فليتصدَّق"

أقول: اللسان ترجمانُ القلب ومقدِّمتُه، ولا يتحقق تهذيبُ القلب حتى يؤاخذ بحفظ اللسان. [٣] وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا حلفتَ على يمين، فرأيتَ غيرَها خيرا منها، فكفِّر عن يسمينك، وَأْتِ الذي هو خير؛ وقال عليه السلام: "لأن يَّلَجَّ أحدُكم بيمينه في أهله، آثِمُ له عند الله من أن يُغطِي كفارته التي افترض الله عليه،

أقول: كثيرًا ما يحلف الإنسان على شيئ، فيضيق على نفسه وعلى الناس، وليست تلك من المصلحة؛ وإنما شرعت الكفارةُ مُنْهِيَةً لما يجده المكلفُ في نفسه.

[٤] وقال صلى الله عليه وسلم: "يمينُك على ما يُصَدِّقُكَ عليه صاحبُك"

أقول: قد يُحتال القتطاع مال امرئ مسلم، بأن يتأوَّل في اليمين، فيقول - مثلاً -: والله! ليس في



يدى من مالك شيئ: يريد ليس في يدى شيئ، وإن كان في تصرفي وقبضى؛ وهذامحله الظالم. [٥] وقال صلى الله عليه وسلم: "من حلف، فقال: إن شاء الله: لم يحنت" أقول: حينئذ لم يتحقق عقدُ القلب، ولا جَزْمُ النية، وهو المعنى في الكفارة.

[٦] قال الله تعالى: ﴿لايُواخِدُكُمُ اللّهُ بِاللّغوِ فِي أَيْمَانِكُمْ، وَلَكِنْ يُوْاخِذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمُ الأَيْمَانَ: فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أُوسِطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيْكُمْ، أَوْ كِسُوتُهُمْ، أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ، فَمَنْ لَمُ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ، ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ﴾

أقول: قد مر سر وجوب الكفارة من قبل، فراجع.

☆ ☆ ☆

# نذر کی قشمیں اوران کے احکام

نذر:ایی بات کواین او پرلازم کرنے کا نام ہے جوشر عاًلازم ندہو،اوراس کی چندشمیں ہیں:
پہلی تنم سے نذر بہم سے وہ نذر ہے جس کی ناذر نے عین ندگی ہو۔ مثلاً اس نے کہا کداگراس کے بچہ کوشفا ہوجائے توقتم کا تو وہ منت مانتا ہے۔ مگر کس چیز کی منت مانتا ہے؟ یہ بات واضح ندگی ۔اس قتم کا تھم بیہ ہے کہ جب بچہ کوشفا ہوجائے توقتم کا کفارہ اداکر ہے۔ دس مختاجوں کو کھانا دے، کیڑا پہنائے، یا ایک بردہ آزاد کرے۔ اوراگراس کی استطاعت ندہوتو مسلسل کے اوراگراس کی استطاعت ندہوتو مسلسل

تین روزے رکھے۔اوراس کی دلیل بیحدیث ہے:من مَذَرَ نذرًا لم یسمّه، فکفارتُه کفارةُ یمین:جس نے کوئی ایس نذر مانی ،جس کی تعیین نه کی ہوتواس کا کفارہ شم کا کفارہ ہے(مشکوۃ حدیث۳۳۳)

اوراس کی وجہ: یہ ہے کہ نذرویمین میں قریبی تعلق ہے۔ نذر کے ذریعہ غیر واجب گوواجب گیا جا تا ہے۔اور قتم کی ایک صورت میں بھی کسی کام کے کرنے کا عہد کیا جا تا ہے۔ پس جب ابہام کی وجہ سے نذر کی تغمیل ممکن نہیں ، تو اس کے قرین سے مدد لی جائے۔اور کفارہ دے کرمنت سے عہدہ برآ ہوا جائے۔

دوسری قسم — نذرمباح — یعنی ایسے کام کی نذر مانناجس میں نہ طاعت کے عنی ہوں نہ معصیت کے ، یا نذر تو طاعت کی ہو، مگر اس کا وفا جائز ہے۔ طاعت کی ہو، مگر شرعاً وہ نذر جج نہ ہو۔ جیسے کا فرگی یا بچہ کی نذر ۔ اس قسم کا حکم بیہ ہے کہ بینذر واجب نہیں ، مگر اس کا وفا جائز ہے۔ جیسے حضرت ممرضی اللہ عنہ نے زمان ہُ جاہلیت میں مسجد حرام میں ایک رات کے اعت کاف کی منت مانی تھی ۔ چنا نچہ آپ نے ان سے فرمایا: '' اپنی نذر پوری کرلؤ' ( بخاری حدیث ۲۰۳۲) اور عدم وجوب کی دلیل ابواسرائیل کا واقعہ ہے جو آگے آرہا ہے۔

تیسری فتم نزرطاعت سے بعنی ایسی عبادت کی نذرماننا جس کی جنس سے کوئی واجب عبادت ہو۔ جیسے نماز، روزے اور پیدل جج کرنے کی نذر ماننا۔ یہی اصل نذر ہے۔ اوراس کا ایفاء واجب ہے۔ سورۃ الحج آیت ۲۹ میں ارشاد پاک ہے: ﴿وَلْیُوْفُوْا نُذُوْدَهُمْ ﴾ یعنی چاہئے کہ تجاج آپی منتیں پوری کریں سے البتہ اگر کسی معین جگہ میں یا کسی معین صورت میں نذر مانی ہو، تو وہ لغو ہے۔ نفس طاعت کی نذر درست ہے۔

و جُلُه کی تعیین غیر معتبر ہونے کے دلائل:

(۱) فنتح مکہ کے موقع پرایک شخص نے مسئلہ دریافت کیا کہ اس نے منت مانی ہے کہ اگر مکہ فنتح ہو گیا، تو وہ بیت المقدس میں دور کعتیں پڑھے گا۔ آپ نے فرمایا: '' یہیں پڑھ لؤ' اس نے مکررسوال کیا تو آپ نے پھریہی فرمایا۔ جب اس نے تیسری مرتبہ یو چھاتو آپ نے فرمایا: شائل إذًا: اب تو جانے (مشکوۃ حدیث ۳۸۴۰)

(۲) رسول الله مِطَالِنَهُ اللهِ مِطَالِنَهُ اللهِ مِطَالِنَهُ اللهِ مِطَالِنَهُ اللهِ مِطَالِنَهُ اللهِ مِطَالِنَهُ اللهِ مِلْاللَّهُ اللهِ مِلَاللَّهُ اللهِ مِلْاللَّهُ اللهِ مِلْاللَّهُ اللهِ مِلْاللَّهُ اللهِ اللهِ مِلْاللَّهُ اللهِ اللهُ الل

خاص ہیئت غیر معتبر ہونے کے دلائل:

(۱) حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہے مروی ہے کہ رسول الله صِللنَّهُ اِللَّهِ خطبہ دے رہے تھے۔ آپ نے ایک شخص کو دھوپ میں کھڑا ہوا دیکھا۔ آپ نے اس کا حال دریا دنت کیا۔صحابہ نے عرض کیا: بیابواسرائیل ہے۔ اس نے روزے ک منت مانی ہے، جس میں نہ وہ بیٹھے گا، نہ سایہ میں جائے گا،اور نہ کسی سے بات کرے گا۔ آپ نے فر مایا:''اس کو حکم دو کہ بات کرے، سایہ میں جائے، بیٹھ جائے،اورا پناروزہ پورا کرئے'(منکلوۃ حدیث ۳۴۳۳) یعنی روزہ کی نذرجیج ہے، کیونکہ وہ طاعت ہے۔ باقی امور جومباح ہیں ان کی نذرجیج نہیں،اس لئے وہ واجب نہیں۔

(۲) حضرت عقبۃ بن عامررضی اللہ عنہ کی بہن نے ننگے سر ننگے پیرپیدل حج کرنے کی منت مانی تھی۔ آپؑ نے حکم دیا کہ وہ اوڑھنی اوڑھے،اورسوارہ وکر حج کرے،اور تین روزے رکھے (مشکوۃ حدیث ۳۴۴۳) پیدل حج کرنے کی نذرجیج ہے، مگرایک عورت کے لئے بیکام دشوارہے،اس لئے کفارہ اداکرنے کا حکم دیا۔

چوهی شم — نذرِ معصیت — جیے شراب پینے کی یاز ناکر نے کی نذر ماننا۔ اس کا حکم یہ ہے کہ اس کا و فاواجب ہے نہ جائز۔ ہے نہ جائز۔ بلکوشم کا کفارہ اوا کرنا ضروری ہے۔ حدیث میں ہے: لان فدر فعی معصیۃ، و کفار تُدہ کفارۃ الیمین جسی جھی گناہ کی نذر نہیں یعنی اس کا و فاجائز نہیں،اوراس کا کفارہ شم کا کفارہ ہے' (مشکوۃ حدیث ۳۴۳۵)

اوراس کی وجہ: بیہ ہے کہ بینذرشجے ہے، پس حتی الامکان اس کو پورا کرنا جا ہے۔لیکن اگر دشواری کی وجہ سے وفا نہ کر سکے تو کفارہ دینا ضروری ہے۔کفارہ کی مشروعیت گناہ کوختم کرنے کے لئے،اور دل میں بیٹھی ہوئی بات کونکا لنے کے لئے ہے۔ پس کفارہ اداکر نے سے گناہ بھی ختم ہوجائے گااوردل بھی مطمئن ہوجائے گا۔

#### والنذر: على أقسام:

[١] النذر المبهم: وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: "كفارة النذر إذا لم يسم كفارةُ اليمين" [٢] والنذر المباح: وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: "أوفِ بنذرك" بلاو جوب، لما يأتي من قصة أبي إسرائيل.

[٣] ونذر طاعة: في موضع بعينه، أو بهيئة بعينها: وفيه قصة أبي إسرائيل: نذر أن يقوم، ولا يَقْعُد، ولا يستظلَّ، ولا يتكلُّم، ويصوم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " مُروه

فليتكلم، وليستظلَّ، وليقُعُذُ، وليُتِمَّ صومَه 'وقصةُ من نذر أن ينحر إبلا بِبُوانَهَ، ليس بها وَثَنَ، ولا عيدٌ لأهل الجاهلية، قال: " أوف بنذرك"

[٤] ونذر المعصية: وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: "من نذر نذرًا في معصية، فكفارته كفارة يمين" [٥] ونذر مستحيل: وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: "من نذر نذرًا لايطيقه، فكفارتُه كفارة يمين" إا الأصل في هذا الباب: أن الكفارة شرعت منهيةً للإثم، مُزِيْلَةً لما حاك في صدره: فمن نذر بطاعة فليقعن، ومن نذر غير ذلك، ووجد في صدره حرجًا: وجبت الكفارة، والله أعلم.

ترجمہ: (۳) اور عبادت کی نذر : کمین جگہ میں یا کسی معین صورت کے ساتھ۔ اور اس میں یعنی معین صورت میں ابو اسرائیل کا واقعہ ہے ۔۔۔۔۔۔ اور (معین جگہ میں ) اس شخص کا واقعہ ہے جس نے اُوا نہ میں اونٹ وَ ن کرنے کی منت مانی تھی اسرائیل کا واقعہ ہے ۔۔۔۔۔ اور (معین جگہ میں ) اس شخص کا واقعہ ہے جس نے اُوا نہ میں اونٹ وَ ن کرنے کی منت مانی تھی اور (۵) اور ضابطہ اس باب میں بیعنی یا نجویں قتم میں کفارہ واجب ہونے کی وجہ یہ ہوئے گئے اور اس بات کو جو نا ذر کے سینہ میں جمی ہوئی ہے نکا لئے کے لئے مشروع کیا گیا ہے ۔ اُپس جس نے عبادت وَ اَسَ مِن مِن عَلاوہ کَی نذر مانی (می معصیت کی نذر کو بھی شامل ہے ) اور وہ اپنے سینہ میں گئی اس کے علاوہ کی نذر مانی (می معصیت کی نذر کو بھی شامل ہے ) اور وہ اپنے سینہ میں گیا گیا ہے تھی ۔۔ یا گئارہ واجب ہوگا۔ باقی التد تعالی بہتر جانے ہیں ۔۔

#### حق توبيہ ہے كہ فق ادا نه ہوا

بھراللہ! ہم اُن باتوں سے فارغ ہوگئے جن کواس کتاب (کی قتم دوم) میں لانے کا ہماراارادہ تھا،اور جس کا ہم نے خود
کو پابند کیا تھا۔اس کی تفصیل جسم اول ، مبحث ہفتم کے باب اول میں گذر چک ہے۔ اُس باب میں شاہ صاحب رحمہ اللہ نے
احادیث کی دو قسمیں کی ہیں: ایک: وہ جو تھم شرع کے طور پر وارد ہوئی ہیں۔ دوسری: وہ جو د نیوی امور میں رائے کے طور پر وارد
ہوئی ہیں۔ کتاب کی قسم دوم میں احادیث کی قسم اول کی شرح کی ہے۔قسم دوم کی احادیث کی شرح نہیں کی (رحمۃ اللہ ۱۳۳۲)
اور کتاب میں جو اسرار شریعت ذکر کئے گئے ہیں: وہ ان باتوں کا احاطہ بیں کرتے جو ہمارے سینوں میں پوشیدہ ہیں۔
کیونکہ دل ہر وقت مخفی باتوں کی سخاوت نہیں کرتا۔اور نہ زبان ہر وقت دلوں کے اسرار کو ظاہر کرتی ہے۔اور نہ ہر بات عوام
کے سامنے ظاہر کرنا مناسب ہے۔اور نہ ہر بات تمہید مقد مات کے بغیر سمجھائی جا عتی ہے (کتاب میں جو ہا تمیں تشدیز تھیل
تھیں: شارح نے ان کو کمل کر دیا ہے)

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے ہمارے سینوں میں جواسرار شریعت ودیعت فرمائے ہیں: وہ ان سب اسرار کا احاط نہیں کرتے جو نبی سِلانیکا کِیے کے ہیں۔ اور بھلا اس دل کی جس پر وحی نازل ہوتی تھی ، اور جوقر آن کا محل برول تھا: ایک امتی کے دل سے کیانسبت ہو عتی ہے؟ پاسٹگ کے برابر بھی نہیں!



ای طرح جواسرار سینهٔ مبارک میں جمع تھے: انھوں نے اُن حکمتوں اور کھوں کا احاط نہیں کیا تھا، جن کی اللہ تعالیٰ نے
اپنے احکام میں رعایت فرمائی ہے۔ کیونکہ ساری کا کتات کے علم کی نسبت اللہ تعالیٰ کے علم سے ایسی ہے جیسی حضرت خضر
علیہ السلام نے واضح کی ہے۔ آپ اور حضرت مولی علیم السلام شتی میں سفر کرر ہے تھے۔ ایک چڑیا آئی اور اس نے سمندر
میں سے ایک یا دوچون کی اِنی بیا۔ حضرت خضر نے فرمایا: ''مولیٰ! میرے اور آپ کے علم کی اللہ کے علم سے نسبت ایسی ہے،
جیسی چڑیا کے چیئے ہوئے یانی کی سمندر کے یانی سے نسبت ہے' ( بخاری حدیث ۱۳۴۱)

اس سے احکام شرعیہ میں ملحوظ اسرار ومصالح کی جلالت شان کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ اور یہ بات جانی جاسکتی ہے کہ مصالح کی انتہا نہیں۔ اور کتاب میں جو حکمتیں بیان کی گئی ہیں: ان سے مصالح کا واجبی حق ادانہیں ہوا۔ ندان سے حقیقت حال کی پوری وضاحت ہوئی ہے۔ مگر جو چیز پوری حاصل نہ کی جاسکتی ہو، اس کو بالکل چھوڑ وینا بھی مناسب نہیں۔ چنانچہ بقد راستطاعت اسرار بیان کئے گئے ہیں۔

اب ہم سیرت پاک، فینن ومناقب کے مضامین بفتر سہولت بیان کریں گے۔احاط کرنے کا ارادہ نہیں۔اور اللہ تعالیٰ ہی تو فیق دینے والے ہیں۔

#### ﴿من أبواب شَتَّى﴾

قد فرغنا — والحمدالله رب العالمين — عما أردنا إيراده في هذا الكتاب، وشَرَطنا على أنفسنا، ولا استوعب المذكور جميع ماهو مكنون في صدورنا من أسرار الشريعة، فليس كلُّ وقت يَسْمَحُ القلبُ بمضنونات السرائر، ويَنْفَتِحُ اللسانُ بمكنونات الضمائر، ولاكلُّ حديثٍ يُشْي للعامة، ولاكل شيئ يُحْسُنُ ذكرُه بغير تمهيد مقدِّماته.

ولا استوعب ما جمع الله في صدورنا جميعَ ما أنزل على قلب النبي صلى الله عليه وسلم، وكيفَ يكون لِمَوْردِ الوحي، ومَنْزل القرآن نسبة مع رجل من أمته؟ هيهات ذلك!

ولا استوعب ما جمع الله في صدره صلى الله عليه وسلم جميع ما عند الله تعالى من الْحِكَمِ والـمـصـالح المرعية في أحكامه تعالى، وقد أفصح ذلك الخضر عليه السلام، حيث قال: "ما نقص علمي وعلمُك إلا كما نقص هذا العصفور من البحر"

فمن هذا الوجه ينبغي أن يُعرف فخامة أمرِ المصالح المرعية في الأحكام الشرعية، وأنها لا منتهى لها، وأن جميع ما يُذكر فيها غيرُ وافِ بواجب حقها، ولا كافِ بحقيقة شأنها؛ ولكن مالا يُدرك كلّه لايُسرك كلّه، ونحن الآن نشتغل بشيئ من السّير، والفِسَن، والمناقب، على التيسير، دون الاستيعاب، والله الموفق.

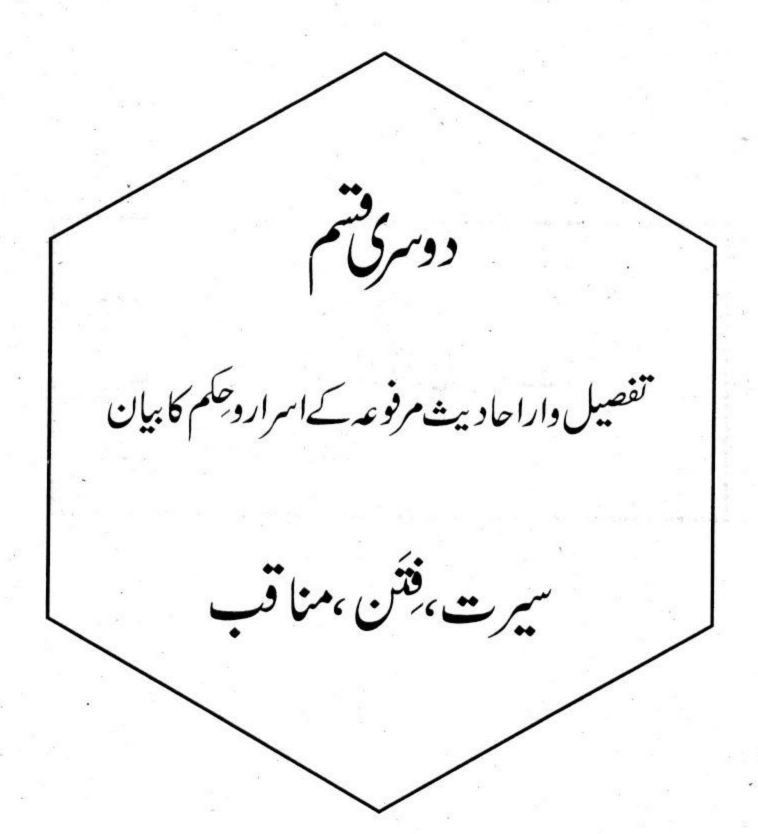
ترجمہ بختلف ابواب کے سلسلہ میں ایک بات بخقیق ہم فارغ ہوگئے ۔ اور تمام تعریفیں الدتعالی کے لئے ہیں جو جہانوں کے پالنہار ہیں ۔ ان باتوں ہے جن کے لانے کا ہم نے اس کتاب میں ارادہ کیا ہے، اور جس کا ہم نے خود کو پابند کیا ہے۔ اور نہیں احاطہ کیا ہے مذکورہ باتوں نے ان سب کا جو ہمارے سینوں میں شریعت کے اسرار میں سے مکنون ہیں۔
کیونکہ ہروقت ول مخفی باتوں کی سخاوت نہیں کرتا۔ اور زبان دلوں کے جید بیان کرنے میں نہیں کھلتی۔ اور نہ ہر بات عوام کے سامنے پھیلا نامناسب ہے۔ اور نہ ہر بات کا تذکرہ اس کے مقدمات تیار کئے بغیر مناسب ہے ۔ اور نہ ہر بات کا تذکرہ اس کے مقدمات تیار کئے بغیر مناسب ہے ۔ اور نہیں احاطہ کیا ہے ہوگئی ہے ہمارے سینوں میں جمع کیا۔ ہم: اس سب کا جو نبی شلائیا کیا ہے گلب پراتارا گیا تھا۔ اور کیا نسبت ہوگئی ہے مور دوجی اور منزل قرآن کی اس کے امتی کے ایک شخص ہے؟ بہت دور کی بات ہے! ۔ اور نہیں احاطہ کیا اس نے جس کو اللہ تعالی نے آپ شیالی ہے گئی ہے۔ ہوگئی ہیں۔ اور بیہ بات خصر علیہ السلام نے واضح کی ہے، چنا نچہ آپ نے فرمایا: ' نہیں گھٹایا اس جو میں۔ اور بیہ بات خصر علیہ السلام نے واضح کی ہے، چنا نچہ آپ نے فرمایا: ' نہیں گھٹایا میں علی میں عظم نے مگر جنتا گھٹایا اس چڑیا نے سمندر ہے!''

پس اس جہت سے مناسب ہے کہ پہچانی جائے احکام شرعیہ میں ملحوظ مصلحتوں کے معاملہ کی جلالت بشان ،اور یہ بات کہ ان مصالح کی کوئی حدثہیں ،اور یہ بات کہ وہ تمام با تیں جومصالح کے سلسلہ میں بیان کی جاتی ہیں: ان کے واجبی حق کو ادا کرنے والی نہیں ۔اوران کی حقیقت حال کی وضاحت کے لئے کافی نہیں ۔لیکن جو چیز پوری حاصل نہ کی جاسمتی ہو،اس کو بالکل چھوڑ بھی نہ دیا جائے ۔اوراب ہم مشغول ہوتے ہیں پھھ سیرت ،فتن اور مناقب کے بیان میں ،آسانی کے بقدر ، احاطہ کئے بغیر ،اوراللہ ہی توفیق دینے والے ہیں۔

لغات: شوط عليه أموا: کسی سے کسی بات کی شرط لگانا یعنی دوسرے کو پابند کرنا ...... سَمَحَ به: دل کھول کردینا .... انفتح: کھلنا (بیلفظ مطبوعہ میں ینفع تھا، تھی مخطوط کراچی سے کی ہے) ..... نَشَی المنجبرَ ینٹی نشیًا: خبر پھیلانا ۔ کتاب میں فعل مجبول ہے ..... المعودِ د (ظرف) وار دہونے کی جگہ .....المنزِ ل (ظرف) اترنے کی جگہ۔

(بحدالله! ۴ ذی الحجه ۱۳۲۷ ججری مطابق ۲۹ جنوری ۲۰۰۴ عیسوی کومبحث ِمعیشت کی شرح مکمل ہوئی۔)





باب (۱) سیرت پاک نب

باب (۲) فِتن: آزمانشیں اور ہنگامے

باب (۳) مناقب

باب \_\_\_\_

سيرت پاک

### نسبِ پاک اوراونچے خاندان میں نبی جھیخے کی وجہ

ہارے نبی حضرت محمد سِّلالنَّهِ اَلَيْمَ الله کانام عبدالله، دادا کانام عبدالمطلب (شیبه) پردادا کانام ہاشم (عُمر و) بن عبد مناف (مغیرة) بن قصی (زید) تھا۔ نبی سِّلاَلِهُ اِللهِ کا خانوادہ انہی ہاشم کی نسبت سے خانوادہ ہاشی کہلاتا ہے۔ آ گے نسب نامہ بیت مُر قربی کھب بن لؤی بن غالب بن فَبر (ان کالقب قربیش تھا، اوران کی طرف قبیلہ قربیش منسوب ہے) آ گے نسب نامہ مُعَدّ بن عدنان تک پہنچتا ہے۔اوراس پر ماہرین انساب کا اتفاق ہے۔اورعدنان سے اوپر حضرت اساعیل علیہ السلام تک مؤرضین میں وسائط میں اختلاف ہے۔

آپگاخاندان عرب کانامی گرامی خاندان تھا۔ نہایت بہادر، بےحدتی، فصاحت میں یکااورذکاوت میں زالاتھا۔
آپ گاخاندان عرب کانامی گرامی خاندان تھا۔ نہایہ کرام میہم الصلوٰۃ والسلام بہترین خاندان میں مبعوث کئے جاتے ہیں۔ کیونکہ انسانوں کا حال سونے چاندی کی کھانوں جیسا ہے۔ کسی کھان سے عمدہ سونانکاتا ہے، اورکس سے معمولی۔ اوراخلاق کی عمدگی موروثی چیز ہے۔ اور نبوت کے حقدار کامل اخلاق والے ہیں۔ کیونکہ بعثت انبیاء کی غرض دین حق کی تبلیغ ہے۔ اللہ تعالی انبیاء میہم السلام کے ذریعہ کی روامت کوسیدھا کرتے ہیں، اوران کو پیشوائی کا مقام عطافر ماتے ہیں۔ اور اس مقصد کی تحصیل و تعمیل کا بہترین ذریعہ او نجے خاندان کے لوگ ہیں۔ انہی کی بات لوگوں پر اثر انداز ہوتی ہے۔ اوراللہ کے معاملات میں لطف ومہر بانی ملحوظ ہوتی ہے۔ ارشاد پاک ہے: ''اللہ تعالی بہتر جانے ہیں جہاں وہ اپنا پیغام بھیجتے ہیں'' رالانعام آیت ہماں وہ اپنا پیغام بھیجتے ہیں'' والانعام آیت ہماں اور اپنا پیغام بھیجتے ہیں' کہان کی بات قابل قبول ہو۔

#### ﴿ سِيرُ النبي صلى الله عليه وسلم ﴾

[١] نبيُّنا محمد صلى الله عليه وسلم : ابنُ عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبدِ مُناف

بن قُصَىيٌ: نشأ من أفضلِ العرب نسبًا، وأقواهم شجاعة، وأوفرِهم سخاوةً، وأفصحِهم لسانا، وأذكاهم جنانا.

وكذلك الأنبياء عليهم السلام: لاتُبْعَثُ إلا في نسب قومها، فإن الناس معادنُ كمعادنِ النهب وكذلك الأنبياء عليهم السلام: لاتُبْعَثُ إلا في نسب قومها، فإن الناس معادنُ كمعادنِ النهب والفضة؛ وجودةُ الأخلاقِ يَرِثُها الرجلُ من آبابه، ولا يستحق النبوة إلا الكاملون في الأخلاق؛ وقد أراد الله ببعثتهم أن يُظهر الحقّ، ويُقيم بهم الأمة العوجاء، ويجعلَهم أئمة، والأقربُ لذلك أهل النسب الرفيع؛ واللطفُ موعيٌّ في أمر الله، وهو قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾

تر جمہ: نی سِلِیْقِائِیْم کے حالات: ہمارے نی محمد سِلِیْقِائِیم عبراللہ کے بیٹے، وہ عبدالمطلب کے بیٹے، وہ ہاشم کے بیٹے، وہ قصی کے بیٹے ہیں۔آپ بیدا ہوئے بہترین عرب نسب میں، بہادری میں قوی ترین، سخاوت میں کامل ترین، فصاحت ِلسان میں بہترین، اور دل کے اعتبارے نہایت ذبین خاندان میں۔ اور اس طرح انبیاء علیہم السلام نہیں بیسے جاتے مگراس کی قوم کے بہترین خاندان میں۔ پس بیشک لوگ کھانیوں علیہم السلام نہیں بیسے جاتے مگراس کی قوم کے بہترین خاندان میں۔ پس بیشک لوگ کھانیوں ہیں ہونے چاندی کی کھانوں کی طرح۔ اور اخلاق کی عمد گی: آ دمی ان کا دارث ہوتا ہے اپنے اسلاف سے۔ اور نبوت کے حقد ارنہیں مگر اخلاق میں کامل لوگ۔ اور اللہ تعالیٰ نے انبیاء کی بعث سے ارادہ فر مایا ہے کہ دین حق ظاہر ہو، اور اللہ تعالیٰ ان کے ذریعہ کے روامت کو سیدھا کریں، اور ان کو پیشوا بنا کیں۔ اور اس مقصد کے لئے قریب ترین او نیخے خاندان کے لوگ ہیں۔ اور اللہ کے کام میں مہر بانی ملحوظ ہوتی ہے، اور وہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں جہاں وہ اپنا پیغام جسجتے ہیں''

#### كمال صورت وسيرت

آپ صِلْكَتْمِ وَلِي مُلْيه اوراخلاق ميں معتدل تھے:

(ان) آپ میانہ قدیتے نہ طویل تھے نہ ٹھگئے۔ آپ کے بال نہ بالکل پیچدار تھے، نہ بالکل سیدھے، بلکہ کچھ پیچیدگی لئے ہوئے تھے۔ آپ نہ موٹے بدن کے تھے، نہ گول چہرے والے۔اور آپ کے چہرے میں تھوڑی تی گولا فی تھی۔سراور ڈاڑھی بڑی تھی۔ ہتھیلیاں اور پاؤں پُر گوشت تھے۔ آپ کارنگ سرخی مائل تھا، بدن کے جوڑوں کے ملنے کی ہڈیاں (جیسے گھٹنے اور کہنیاں) موٹی تھیں۔ آپ کی گرفت (طافت) اور قوت ِ مردمی قوی تھی۔

(ب) آپ سب سے زیادہ تجی زبان اور سب سے زیادہ نرم طبیعت والے تھے۔ جوشخص آپ کو یکا یک دیکھتا مرعوب ہوجا تا،اور جوآپ کو پہچان کرمیل جول کرتاوہ آپ کا گرویدہ ہوجا تا۔ آپ خود داری کے ساتھ انکساری میں سب سے بڑھے

- ﴿ أُوْسُوْمَ لِبَكِلْشِيَرُا ﴾

موئے تھے۔اورآپان گھروالوں اورخدام كےساتھسب سےزيادہ زم تھے:

حضرت انس رضی اللہ عنہ نے آپ کی دس سال خدمت کی ہے۔اس عرصہ میں آپ نے ان سے نہ اُف کہا، نہ بیکہا کہ بیکام کیوں کیا؟اور بیکام کیوں نہیں کیا؟ (مشکوۃ حدیث ۵۸۰)اور مدینہ والوں کی باندیوں میں سے ایک باندی آپ کا ہاتھ پکڑتی، پس جہاں جاہتی آپ کو لے جاتی (مشکوۃ حدیث ۵۸۰۹)

(خ)اورآپاپ گھروالوں کے کام کاج میں شریک ہوتے تھے۔آپ فخش گؤہیں تھے،اور نہ بہت لعن طعن کرنے والے،اور نہ گلوچ کرنے والے تھے،آپا پئی چپل ٹا تک لیتے،اپنا کپڑای لیتے اور بکری دوہ لیتے تھے،حالانکہ آپ ایک الوالعزم شخصیت کے مالک تھے۔آپ کی بات ہی بات تھی،اور آپ پرکوئی امر غالب نہیں آتا تھا،اور نہ کوئی مصلحت آپ سے فوت ہوتی تھی۔

(د)اورآ پالوگوں میں سب سے زیادہ تخی ،سب سے زیادہ ایذاد ہی پرصبر کرنے والے ،اورسب سے زیادہ لوگوں پر مہر بان تھے۔آپ کی ذات سے سی کو برائی نہیں پہنچی تھی: نہ آپ کے ہاتھ سے ،اور نہ آپ کی زبان سے ،مگریہ کہ آپ اللہ کی راہ میں جہاد کریں۔

(ھ)اورآپ سب سے زیادہ چیکنے والے تھے نظام خانہ داری کی اصلاح ، ساتھیوں کا خیال رکھنے،اورشہری مصلحت کے ساتھ ، بایں طور کہاس سے زیادہ کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔آپ ہم چیز کا اندازہ پہچانتے تھے۔ نوٹ بیسب باتیں مختلف روایات میں آئی ہیں۔

#### [٢] ونشأ معتدلاً في الخَلْقِ والخُلْقِ:

[الف] كان رَبْعَةً: ليس بالطويل ولا بالقصير، ولا الجَعْدِ القَطَطِ ولا السَّبِطِ، كان جَعْدًا رَجِلاً، ولم يكن بالمطَهَّمِ ولا بالمُكَلْثَمِ، وكان في وجهه تدوير، ضَخْمَ الرأس واللِّحية، شَثْنَ الكَفين والقدمين، مُشْرَبًا حمرةً، ضَخْمَ الكراديس، قويَّ البطش والباءة.

[ب] أصدق الناس لهجةً، وألينَهم عريكةً، من رآه بديهةً هَابَه، ومن خالَطَه معرفةً أحبه، أشدَّ الناس تواضعًا مع كبر النفس، وأرفَقَهم بأهل بيته وخَدَمِه:

خَدَمَه أنس رضى الله عنه عشر سنين، فما قال له: أف، ولالم صنعت؟ ولا ألا صنعت؟ وإن كانت الأمةُ من إماء أهل المدينة لتأخذ بيده، فتنطلق به حيث شاء ت.

[ج] وكان يكون في مَهنَةِ أهله، ولم يكن فاحشا، ولا لعَّانا ولاسبَّابا، وكان يخصِفُ نعلَه، ويخيط ثوبه، ويحلب شاته، مع كونه ذا عزيمة نافذة، قيلُه القيلُ، لا يغلبه أمرٌ، ولا تفوتُه مصلحةٌ. [د] وكان أجود الناس، وأصبرَهم على الأذى، وأكثرَهم رحمةً بالناس، لا يصل إلى أحد منه

شُرٌّ، لامن يده ولا من لسانه، إلا أن يجاهد في سبيل الله.

[ه-] وكان ألزمَهم بإصلاح تدبير المنزل ورعاية الأصحاب وسياسة المدنية، بحيث اليُتَصَوَّرُ فوقه، يَعُرِفُ لكل شيئ قدرَه.

#### صفات نبوت

نبی ﷺ میشہ عالم ملکوت کی طرف متوجہ رہتے تھے۔اللہ کے ذکر پر فریفتہ تھے۔ یہ بات آپ کی بے ساختہ باتوں سے اورآپ کے تمام احوال ہے محسوں کی جاتی تھی۔آپ نیون کی طرف کے جاتے تھے۔اورآپ کے تمام احوال ہے محسوں کی جاتی تھیں۔اورآپ پر حظیرۃ القدس سے علوم وَ اکئے جاتے تھے۔اورآپ ہے محتلف بابرکت تھے۔آپ کی دعا میں قبول کی جاتی تھیں۔اورآپ پر حظیرۃ القدس سے علوم وَ اکئے جاتے تھے۔اورآپ ہے محتلف طرح سے مجزات ظاہر ہوئے ہیں۔مثلاً: دعا وُں کا قبول کیا جانا، آئندہ کے واقعات کا منکشف ہونا، اوران چیزوں میں برکت ہونا جن میں آپ برکت کی دعا فرماتے۔ یہی صفات تمام انبیاء کیہم الصلاۃ والسلام کی ہیں۔اوروہ فطری باتیں ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کوان صفات پر پیدا کیا ہے،اس کے وہ امور فطرت کی طرح ان باتوں کوانجام دیتے ہیں۔

[٣] وكان دائم النظر إلى الملكوت، مُسْتَهْتِرًا بذكر الله، يُحَسُّ ذلك من فَلَتَاتِ لسانه وجميع حالاته، مؤيَّدا من الغيب، مباركًا، يُستجاب دعاوُّه، وتُفتح عليه العلومُ من حظيرة القدس، ويَظهر منه المعجزِاتُ من وجوهِ استجابةِ الدعواتِ، وانكشافِ خبرِ المستقبَل، وظهورِ البركة فيما يُبَرِّكُ عليه، وكذلك الأنبياء — صلوات الله عليهم — يُجْبَلون على هذه الصفات، ويُنْدَفعون إليها فطرةً، فَطَرَهم الله عليها.

لغات:المُسْتَهُمِّو: عاشق،فریفته .....الفَلْتَهٔ بِسوچِ عِلت میں کہی ہوئی بات۔هـذا من فَلَتَاتِ اللسان : پیسبقتِ اسانی سے ہوا، یہاں مراد بے ساختہ منہ سے نکلی ہوئی باتیں ہیں، جیسے تکیہ کلام .....وجو ہ کی مابعد کی طرف اضافت ہے۔

الم

#### بشارات وعلامات

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے آپ میلائی آگیا کا پی دعا میں ذکر کیا ہے۔ اور آپ کی جلالت شان واضح کی ہے۔ اور حضرت موگی اور حضرت عیسی علیم السلام نے آپ کی خوش خبریاں دی ہیں۔ اور آپ کی حضرت موگی اور حضرت عیسی علیم السلام نے آپ کی خوش خبریاں دی ہیں۔ اور آپ کی والدہ ماجدہ نے خواب دیکھا کہ گویا ایک نوراُن سے نکلا، پس اس نے زمین کومنور کر دیا۔ اس خواب کی تعبیر سے بیان کی گئی کہ ایک بابر کت لڑکا تولد ہوگا، جس کا دین مشرق و مغرب میں پھیل جائے گا۔ اور جٹات نے غیبی آ وازیں دیں۔ اور کا ہنوں اور نجومیوں نے آپ کے پیدا ہونے کی اور آپ کی جلالت شان کی خبریں دیں۔ اور فضائی واقعات: جسے کسری (شاہ ایران) کے کنگوروں کے گرنے نے آپ کی بزرگ وشرف پر دلالت کی۔ اور علامات نبوت نے آپ کا احاط کرلیا، جیسا کہ ہرقل شاہ روم نے خبر دی ہے

وضاحت اورحوالے: (۱)حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعاسورۃ البقرۃ آیت ۲۹ میں مذکور ہے۔

(۲) حضرت موی علیه السلام کی بشارتیں احادیث میں وارد ہوئی ہیں۔ جیسے حضرت عبداللہ بن مُمر و کی روایت مشکلوۃ (حدیث محکلوۃ احدیث محکلوۃ (حدیث اللہ بن مُمر و کی روایت مشکلوۃ (حدیث اللہ عن ہیں۔ اور حدیث اللہ عن ہیں۔ اور حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ نے تو رات سے جوعلامات نقل کی ہیں وہ مختصراً مشکلوۃ (حدیث ۵۷۷۲) میں ، اور تفصیل سے بیعجی کی دلائل النبوہ (۳۷۶۱) میں ہیں۔

(٣) حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی بشارت سورۃ الصَّف آیت ۲ میں مذکور ہے۔ یہی بشارت انجیل میں فارقلیط کے لفظ سے ہے(دیکھیں انجیل یوحناہاب، ۱۸ یت ۱۹ و۲۹ ہاب، ۱۵ یت ۲۶ ہاب ۱۱ آیت ۷

(۴) دیگرانبیاءلیہم السلام کی بشارتیں ان کی کتابوں میں ہیں۔جیسے داؤدعلیہ السلام کی بشارتیں زبور میں ہیں۔اور وہ وہب بن منبہ کی روایت سے دلائل النبو ۃ (۳۸۰۱) میں منقول ہیں۔اور ہندؤں کی کتابوں میں نراشش (محمہ) اور کلکی اوتار (خاتم النبیین) کے الفاظ ہے آج بھی موجود ہیں۔

(۵)اورآپ کی والدہ ماجدہ کے خواب کا تذکرہ آپ نے خود فر مایا ہے۔اور ریجی فر مایا ہے:و کے ذلک أمهاتُ السنیینُ تَرَین: انبیاء کی مائیس اسی طرح خواب دیکھتی ہیں (منداحمہ ۱۳۵۰ ۱۳۸ مندرک حاکم ۲۰۰۲ مجمع الزوائد ۱۳۳۰ دلاک النوقا (۲)سواد بن قارب از دی کواس کے جن نے خبر دی تھی ،اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جو مذبوحہ گائے کے پیٹ سے

غیبی آ وازسی تھی اس کا تذکرہ بخاری (حدیث ۳۸۶۶) اورالبدانیہ والنہایۃ (۳۳۲:۲) میں ہے۔ نیز جتّات کی غیبی آ واز وں کے سلسلہ میں البدایہ والنہایہ (۳۵۶-۳۵۶) میں ایک پوری فصل ہے: جس میں بہت سے واقعات مذکور ہیں۔ (۷) کسری کے کل کی چودہ برجیوں کا گرنا: کسری کا ایک خواب تھا۔ خارجی واقعہ نہیں تھا، جیسا کہ مشہور ہے۔ البت آ تشکدہ کا بحجصنا خارجی واقعہ تھا۔اسی طرح موبذان نے بھی اسی رات ایک خواب دیکھا تھا کہ سخت اونٹ آ گے اور عربی گھوڑے پیچھے ہیں۔انھوں نے دریائے دجلہ عبور کیا ،اورملک میں پھیل گئے۔واقعہ کی تفصیل درج ذیل ہے: جس رات نبی سِلالنَفِاقِیَام کی ولاوت ہوئی: اُسی رات کسری نے خواب میں دیکھا کہ اس کے حل کے چودہ کنگورے گرگئے ہیں۔ سری صبح گھبرایا ہوااٹھا، مگروہ بت کلف بہادر بنا، اور کسی سے خواب ظاہر نہیں کیا۔ پھراس کی رائے ہوئی کہ مرز بانوں سے بیخواب مخفی نہیں رکھنا جا ہے۔ چنانچہ اس نے پوری تیاری کر کے در بارکیا ،اور مرز بانوں کو بھی بلایا۔ جب وہ آئے تو کسری نے ان سے بوچھا: میں نے آپ لوگوں کو کیوں بلایا ہے؟ انھوں نے کہا: ہم نہیں جانتے ،آپ بتلا کیں۔ ا بھی یہ باتیں ہوہی رہی تھیں کہ آتشکدہ کے بچھنے کے سلسلہ میں خط آیا،جس سے کسری کاعم بالا نے عم ہو گیا۔ شم اخسر هم بسما رأى، ومساهله: پهركسرى نے مرز بانول كواپناخواب بتلايا، اوراس نے اپنى يريشانى كابھى اظهاركيا (البدايه والنهايه ۲۶۸:۲)اورموبذان نے بھی اپناخواب بیان کیا۔ کسری نے کہا: موبذان! کیا ہونا ہے؟ اس نے کہا: عرب کےعلاقہ میں کوئی نیاوا قعہ پیش آیا ہے۔ چنانچے کسری نے نعمان بن منذر کو خطالکھا کہ میرے یاس کوئی عالم بھیجو، جومیرے سوال کا جواب دے۔نعمان نے عبدامسے کا بن کو بھیجا۔ کسری نے اس سے اپنااور موبذان کا خواب بیان کیا۔اس نے کہا:ان کا مطلب میرا ماموں مطیح کاہن بتاسکتا ہے۔ چنانچہ عبدامسیح کواس کے پاس بھیجا گیا۔اس نے بتلایا: کسری کی حکومت چودہ بادشاہوں تک رہے گی۔عبدامسے نے واپس آ کر جب سری کو یہ تعبیر بتائی تواس نے کہا: چودہ بادشاہوں تک تو بہت لمبا زمانہ ہے! مگر جارہی سال میں دس بادشاہ بدل گئے ،اور باقی جارحضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانہ تک نمٹ گئے ،اوراس کے بعدا بران کا خاتمہ ہوگیا۔ بیساری تفصیل البدایہ دالنہایہ (حوالہ بالا ) سے ماخو ذہے۔

(۸) ہرقل شاہ روم نے نبی مِلالنُهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَي جوابات دیئے تصان کو ہرقل نے آپ کے سچانبی ہونے کی علامات قرار دیا ہے (بخاری حدیث 4)

[3] ذَكَرَه إبراهيم — عليه السلام — في دعائه، وبَشَّرَ بفخامة أمره، وبشربه موسى وعيسى — عليهما السلام — وسائر الأنبياء، صلوات الله عليهم، ورأت أمَّه كأن نورًا خرج منها، فأضاء الأرض، فعبِّرَت بوجود ولدٍ مبارك، يظهر دينه شرقا وغربا، وهَتَفَتِ الجنُّ، وأخبرتِ الكُهَّانُ والمنجِّمون بوجوده وعلوِّ أمره، ودلَّتِ الواقعات الجوَّية —كانكسار شُرُفاتِ كسرى — على شَرَفِه، وأحاطت به دلائلُ النبوة، كما أخبرهرقلُ قيصرُ الروم.

لغات: هَتَفَ هَنُفًا: كَسَى كو پِكارنا، لمِي آوازے بلانا الهاتف: غيبي آوازدے والا يعنی آوازدے والا نظرنہ آئے ..... الشُرْفة: كنگورہ جود يوار برخوبصورتی كے لئے بناياجا تاہے۔

☆ ☆ . ☆

### واقعهُ شُقِّ صدر

آپ ﷺ کی ولادت باسعادت کے وقت، اور مدتِ رَضاعت (دودھ پینے کے زمانہ) میں لوگوں نے بہت سے برکت کے آثارد کیھے، جوحدیث وسیرت کی کتابوں میں مذکور ہیں۔ ان میں سے ایک واقعۃ شق صدر کا ہے۔ اس کی تفصیل حضرت انس رضی اللہ عنہ ہے جے مسلم میں مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس حضرت جرئیل علیہ السلام تشریف لائے۔ آپ بچوں کے ساتھ کھیل رہے تھے۔ حضرت جبریل نے آپ کو پکڑا اور پنجا، اور سینہ چاک کرکے دل کالا، پھر دل سے ایک لوگوڑا نکالا، اور فرمایا: '' یہ تمہارے اندر شیطان کا حصہ ہے!'' (اور اس کو پھینک دیا) پھر دل کو ایک طشت میں آب زمزم سے دھویا، پھراسے جوڑ کر اس کی جگہ لوٹا دیا۔ اُدھر بچے دوڑ کر آپ کی مال یعنی دایہ کیاس پہنچے، اور اطلاع دی کہ محمد تانس رضی اللہ عنہ کہتے اطلاع دی کہ محمد تانس رضی اللہ عنہ کہتے اطلاع دی کہ محمد تانس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: میں آپ کے سینے میں سینے کا اثر دیکھا کہ آپ کا رنگ اثر اہوا ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: میں آپ کے سینے میں سینے کا اثر دیکھا کہ آپ کا رنگ اثر اہوا ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: میں آپ کے سینے میں سینے کا اثر دیکھا کہ آپ کا رنگ اثر اہوا ہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: میں آپ کے سینے میں سینے کا اثر دیکھا کہتے ہی کہتے کہتے کہتے کے سینے میں سینے کا اثر دیکھا کہ آپ کا رنگ ان کیاں علامات النبوۃ)

تشریج: واقعهُ شق صدرعالم مثال (روحانی عالم)اورعالم شهادة (عالم اجساد) کے درمیان پیش آیا تھا،اس لئے دل چیرنے سے آپ ہلاک نہیں ہوئے (بیعالم مثال کااثر تھا)اور سینے کااثر باقی رہا (بیعالم شہادت کااثر تھا)اوراسی طرح ہر وہ واقعہ جس میں عالم مثال اور عالم شہادة کااختلاط ہوتا ہے، دونوں مثا بہتیں جمع ہوتی ہیں۔

### قبل بعثت کے چندوا قعات

دوسرا واقعہ: جب آپ مِنْلِنْ مِنْ جُوان ہوئے تو غیبی آ وازیں سننے کی اور فرشتوں کے تمثل کی آپ میں صلاحیت پیدا ہوئی۔ چنانچ بعض روایات میں ہِن کی استنادی حیثیت مشکوک ہے ۔ آیا ہے کہ ایک مرتبہ بچے کھیلنے کے لئے پھر جمع

کررہ ہے تھے، اور سب برہنہ ہوکر، تہدیند کندھے پر رکھ کر پھر اٹھا کرلارہ ہے۔ آپ نے بھی ایسا کرنے کا ارادہ کیا توک نے ہاکا چپت مارا، اور کہا: اپنا تہدیند باندھے رہو( البدایہ: ۲۸۷ بیدوا قعداس واقعہ جیسیا ہے جو بناء کعبہ کے وقت پیش آیا تھا) اور حضرت جابر بن عبدالقدرضی اللہ عنہما ہے مروی ہے کہ آپ میلانی آئے گئے مشرکیین کے ساتھ کسی ندہجی تقریب میں شرکت کے لئے جارہے تھے کہ آپ نے اپنے چچھے دوفر شتوں کوسنا، ایک دوسرے سے کہدر ہاتھا: آؤ چلیس رسول اللہ میلانی آئے گئے چھے کھڑے ہوجا کمیں۔ دوسرے نے جواب دیا: ہم آپ کے چھھے کیے کھڑیں ہو نگے ، آپ تو مور تیوں کو ہاتھ لگا کمیں گئے؟! آپ نے بیہ بات من کی ، اور اس کے بعد مشرکین کی کسی ندہبی تقریب میں شرکت نہ کی (البدایہ والنہایہ: ۲۸۸) اور متفق علیہ روایت میں حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ آپ مکہ میں پندرہ سال تک آواز سنتے تھے۔ روشنی دیکھتے تھے۔ اور گوئی چیز نظر نہیں آتی تھی (مشکلوۃ حدیث ۸۳۸)

تيسراواقعه: سورة الصحي ميں ارشاد پاک ہے: ﴿ وَوَجَدُكَ عَائِلاً فَأَغْنَى ﴾ ترجمه: اور الله تعالی نے آپ کونا دار پایا، یس مالدار بنایا۔اوروہ اس طرح کہ حضرت خدیجہ رضی الله عنہا کے مال میں آپ نے پہلے مضاربت کی ،اوراس میں نفع ملا۔ پھر حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہانے آپ سے نکاح کرلیا، اور اپنا تمام مال حاضر کر دیا۔ حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا نسب ودولت میں اپنی قوم کی سب ہے معزز اور افضل خاتون تھیں۔اور اللہ تعالیٰ کی سنت بھی یہی ہے۔وہ جس بندے ہے محبت فرماتے ہیں اس کی ای طرح حیارہ سازی کرتے ہیں۔اورالی جگہ ہے رزق عطافر ماتے ہیں جس کا گمان بھی نہ ہو۔ چوتھا واقعہ: جب آپ سِلانتِقائِیمٌ کی عمر مبارک کا ۳۵ واں سال تھا: قریش نے خانۂ کعبہ کی تعمیر از سرنوشروع کی تعمیر کے کئے لوگ پچتر جمع کرنے لگے۔آپ بھی اپنے چچاعباس رضی اللّٰدعنہ کے ساتھ بچتر لارہے تھے۔آپ کے عربوں کی عادت کے مطابق اپنا تہبند کھول کرایئے کندھے پرر کھ لیا،اور آپ کا ستر کھل گیا۔ آپ فوراً ہے ہوش ہوکر گریڑے ( بخاری حدیث ٣٦٣)اوربيهي كى روايت ميں ہےكہ بے ہوشى كى حالت ميں كسى نے آپ كوستر كھو لنے ہے منع كيا (البدايدوالنهاية:٢٨٧) تشریکے: بیدواقعہ نبوت کی ایک شاخ ہے۔ اس کی تفصیل رہے کہ اللہ تعالیٰ انبیاء میہم السلام کو کارنبوت کے لئے تیار کرتے ہیں،اورنامناسب باتوں سےان کی حفاظت کرتے ہیں۔سورۃ طرآیت اسم میں اللہ تعالیٰ نے موی علیہ السلام سے فرمایا ہے: ﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِنَ ﴾ اور میں نے تم كوخاص اپنے واسطے بنایا ہے یعنی اپنی وحی ورسالت كے لئے تیاركیا ہے۔ پس قبل نبوت بھی کوئی نامناسب بات صادر ہور ہی ہوتو اللہ تعالی حفاظت فرماتے ہیں۔ نبوت کی شاخ ہونے کا یہی مطلب ہے۔اور بیدواقعہ روحانی دارو گیر کی ایک نوعیت بھی ہے یعنی نامناسب عمل کی وجہ سے دل میں گھبراہٹ پیدا ہوتی ہے،اور بے ہوشی کی بھی نوبت آتی ہے۔تفصیل کے لئے دیکھیں (رحمة الله:٣١٦)

پانچواں واقعہ:جب نبوت ملنے کا زمانہ قریب آیا تو آپ مِلائنگِیکِم پُر کوتنہا ئی محبوب ہوگئی۔ چنانچہ آپ پانی اور سقو لے کر کئی دنوں کے لئے غار حراء میں چلے جاتے تھے۔ ( وہاں سے کعبہ شریف صاف نظر آتا ہے، وہاں سے ہر وقت جلوہً

﴿ الْوَالْوَرُسِيَالْيِيْلُ ﴾-

خداوندی کا نظارہ کرتے اور ذکر وفکر میں مشغول رہتے )اور جب توشختم ہوجا تا تو گھر لوٹ آتے (اور چندون گھر رہ کر) دوبارہ کئی دنوں کا توشہ لے کراسی غارمیں جا بیٹھتے۔اس طرح شب وروزگز رتے رہے (بخاری صدیث) تشریح: نبی مِبَالِنْقِلَةِ کِمْ بِینْهَا ئی پیندی اللّہ کی تدبیر کا ایک حصہ تھی۔اللّہ تعالیٰ جس ہستی ہے کوئی کام لینا چاہتے ہیں اس کادل دنیا ہے ہے جاتا ہے ،اوروہ خودکوروجانیت کے لئے آمادہ کر لیتا ہے۔

[٥] ورَأُوا آثارَ البركة عند مولده وإرضاعه، وظهرت الملائكة فشقَّت عن قلبه، فملأته إيمانا وحكمة: وذلك: بين عالَم المثال والشهادة، فلذلك لم يكن الشَّقُ عن القلب إهلاكًا، وقد بقى منه أثر المخيط، وكذلك كل ما اختلط فيه عالَم المثال والشهادة.

[1] ولما حرج به أبو طالب إلى الشام، فرآه الراهب، شهد بنبوته، لآياتٍ رآها فيه؛ ولما شَبَّ ظهرت مناسبة الملائكة بالهتفِ به، والتمثل له؛ وسَدَّ الله حَلَّتَه برغبة حديجة رضى الله عنها فهه، ومواساتِها به، وكانت من مياسير نساء قريش، وكذلك من أحبه الله، يُدَبِّرُ له في عباده.
[۷] ولما بنى الكعبة فيمن بنى، ألقى إزاره على عاتقه كعادة العرب، فانكشفت عورتُه، فأسقِطَ مغشيًا عليه، ونهى عن كشف عورته في غشيته؛ وذلك: شعبة من النبوة، ونوعٌ من المؤاخذة في النفس.

[٨] ثم حُبِّبَ إليه الخلاء، فكان يخلو بحراءَ الليالي ذواتِ العدد، ثم يأتي أهله، ويتزوَّد لمثلها: لِعُزُوْفِه عن الدنيا، وتجرُّدِه إلى الفطرة التي فطره الله عليها.

ترجمہ: (۵) اورلوگوں نے آپ کی رضاعت کے وقت برکت کا فاردیکھے۔اورفر شنے ظاہر ہوئے، اورانھوں نے آپ کے دل کو چیرا، پس اس کوابیان و تحکمت ہے جھر دیا (ایمان و تحکمت سے قلب مبارک کو جھر نے کا تذکرہ معراج کی روایت میں ہے (مفکوۃ حدیث ۲۸ معرائ کی بہلی مرتبہ شق صدر کی روایت میں اس کا تذکرہ نہیں بلکہ شیطان کا حصہ نکال بھینکنے کا ذکر ہے) اور یہ واقعہ عالم مثال اور عالم شہادت کے درمیان پیش آیا تھا۔ پس اس وجہ سے دل کا چیر نا ہلاک کر نائہیں ہوا، اور باقی رہاشق سے سینے کا اثر ۔اوراسی طرح ہروہ معاملہ ہے جس میں عالم مثال اور عالم شہادۃ میں اختلاط ہوتا ہے ۔۔۔۔۔ (۱) اور جب ابوطالب نے آپ کو لیکر شام کا سفر کیا، اور را ہب نے آپ کو دیکھا، تو اس نے آپ کے نبی ہونے کی گواہی دی، چندالی نشانیوں کی وجہ سے جو اس نے آپ کے اندردیکھیں۔اور جب آپ جوان ہوئے تو مناسبت ظاہر ہوئی غیب دی، چندالی نشانیوں کی وجہ سے جو اس نے آپ کے اندردیکھیں۔اور جب آپ جوان ہوئے تو مناسبت ظاہر ہوئی غیب سے فرشتوں کے آواز دینے اور آپ کے سامنے نمووار ہونے کی ۔اوراللہ تعالی نے آپ کی حاجت روائی کی خدیجہ رضی اللہ عنہا کے آپ میں رغبت کرنے کے ذریعہ۔اوران کے آپ کی شمنواری کرنے کے ذریعہ۔اوروں کی مالدار عورتوں

میں ہے تھیں۔اورای طرح اللہ تعالی چارہ سازی کرتے ہیں اپنے بندوں میں ہے جس ہے وہ مجب ہے ہیں ۔۔۔ (2) اور جب آپ نے کعب تعمیر کیا منجملہ ان لوگوں کے جنھوں نے تعمیر کیا، تو آپ نے اپنا تہبندا پنے کندھے پرڈال لیا، عربوں کی عادت کے مطابق، پس آپ کا ستر کھل گیا۔ پس آپ بہوش ہوکر گر پڑے۔اور آپ اپنی بے ہوش کی حالت میں اپنے ستر کو کھو لنے سے رو کے گئے۔اور بیوا قعہ نبوت کی ایک شاخ ہے،اور نفسانی دارو گیر کی ایک نوعیت ہے میں اپنے ستر کو کھو لنے سے رو کے گئے۔اور بیوا قعہ نبوت کی ایک شاخ ہے،اور نفسانی دارو گیر کی ایک نوعیت ہے میں اپنے ستر کو کھو لئے سے رو کے گئے۔ور بیدا کی گئی را تیں غار جراء میں خلوت گزیں رہا کرتے تھے۔ پھر آپ گھر تشریف لاتے ،اور آتی ہی را توں کے لئے خور اک لے جاتے: آپ کے دنیا سے بے رغبت ہونے کی وجہ سے،اور آپ گھر کے جدا ہونے کی وجہ سے،اور آپ گ

لغات:المَخِيْط:سلاموا، پیٹ کیا ندرونی جِلد کے مٹنے کی جگہ، آنتوں کے قریب ابھرامواحصہ المِمِخیَط:سلائی کا آلہ یعنی سوئی وغیرہ ۔حدیث میں پہلالفظ ہے ۔۔۔۔۔ عَزَفَتْ نفسُه عن الشیئ: دل پھرنا، بےرغبت مونا، کنارہ کش مونا۔ کہ

#### ا چھےخوابوں سے وحی کی ابتدا

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ پروتی کی ابتداا چھے خوابوں سے ہوئی۔ آپ جو بھی خواب مائٹہ منہ اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ رسول اللہ سِلگائِیَا ﷺ پروتی کی ابتداا چھے خوابوں سے ہوئی۔ آپ جو بھی خواب د یکھتے وہ سپیدہ صبح کی طرح نمودار ہوتا تھا ( بخاری حدیث ۳) پیخواب نبوت کی ایک شاخ ہیں۔ حدیث میں ہے: ''اچھے خواب نبوت کا چھیالیسوال حصہ ہیں' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۰۸۸ سختاب الرؤیا)

فائدہ:خواب چونکہ عالم مثال اور عالم شہادت کے درمیان کا معاملہ ہے۔اس لئے عالم شہادۃ میں نزولِ وحی سے پہلے انبیاءکوا چھےخواب نظرآتے ہیں۔اوروہ نزولِ وحی کا پیش خیمہ بنتے ہیں۔

### پہلی وحی آنے برگھبراہٹ

خوابوں کاسلسلہ چلتارہا، یہاں تک کہ آپ کے پاس حق آیا، یعنی پہلی وی نازل ہوئی جبکہ آپ عار حراء میں سے۔اس موقع پرسورۃ العلق کی ابتدائی پانچ آیتیں نازل ہوئیں۔آپ اُن آیات کے ساتھ گھر لوٹے۔آپ کا ول وَھک وَھک کررہاتھا۔اوریہ فطری گھبراہٹ تھی یعنی جب ایساکوئی واقعہ اچا تک پیش آتا ہے تو دل گھبراتا ہے۔اوراس کی وجہ یہ ہے کہ جب ملکیت کا غلبہ ہوتا ہے تو بہیمیت بہہوت ہوجاتی ہے۔اوراس کی جیرانی گھبراہٹ کی صورت میں نمووار ہوتی ہے۔مشہور واقعہ ہے کہ ایک نانبائی کو ایک بزرگ نے توجہ دی تھی،جس سے وہ اس بزرگ جیسا ہوگیا۔ گر بہیمیت اس کوسہار نہ تکی،اور اس کی وفات ہوگئی۔

- ﴿ الْحَارَةُ لِيَكُلِيَّ كُلُ

### وَرَقِهِ كَى تَصْدِيقِ شِيْكِينِ

پھر حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا آپ گوا ہے چیرے بھائی ورقۃ بن نوفل کے پاس لے گئیں۔ ورقۃ دور جاہلیت میں عیسائی ہوگئے تھے۔ اورعبرانی زبان میں انجیل کھتے تھے۔ اوراس وقت بہت بوڑھے اور نابینا ہو چکے تھے۔ ان سے حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا نے کہا: بھائی جان! آپ اپنے بھینے کی بات سیس۔ ورقہ نے کہا: بھینے! تم نے کیا ویکھا؟ رسول اللہ میان اللہ میان آپ ایس برورقہ نے کہا: یہ وہی ناموس (بڑا فرشۃ) ہے، جے اللہ تعالی نے موی اللہ میان آپ اس برورقہ نے کہا: یہ وہی ناموس (بڑا فرشۃ) ہے، جے اللہ تعالی نے موی علیہ السلام پر نازل کیا تھا۔ اس سے نبی میان گئی ہے گئی کو سکین ہوئی۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ جب کوئی نیک آ دمی تصدیق کرتا ہے تو طبیعت کوسکون حاصل ہوتا ہے۔ جیسے لوگ خواب دیکھتے ہیں، اور گھبرا جاتے ہیں۔ اور جب کوئی نیک آ دمی کہتا ہے کہ خواب مبارک ہے تو تسکین ہوجاتی ہے۔

### پچھ عرصه وي بند ہونے كى وجه

پھر کچھ عرصہ وحی کی آمد بند ہوگئی۔اوراس کی وجہ یہ ہے کہ انسان میں دوجہتیں ہیں:ایک:بشریت کی جہت، دوسری: ملکیت کی جہت۔اور تاریکیوں سےنور کی طرف نکلتے وقت مزاحمتیں اورٹکرا وَ پیش آتے ہیں، یہاں تک کہ اللہ کا معاملہ مکمل ہوجا تا ہے بعنی بیروقفہ تیاری کے لئے تھا۔اس درمیان میں ملکیت کوغلبہ حاصل ہو گیا،خوف دور ہو گیا،اوروحی کا اشتیاق پیدا ہو گیا تو موسلا دھاروحی کا نزول شروع ہو گیا۔

### فرشته اصلی شکل میں نظر آنے کی وجہ

اورآپ شان النور کی اور آپ شان کے درمیان میں بیضا ہواد کھتے تھے۔اور بھی حرم میں کھڑا ہواد کھتے تھے۔
اس کی کمر کعبہ کی بلندی تک پنجی ہوئی ہوتی تھی۔اوراسی طرح اورصورتوں میں فرشتہ نظر آتا تھا۔اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ ملائکہ ان نفوس سے قریب ہوتے ہیں جن میں نبوت کی استعداد پیدا ہو چکی ہوتی ہے۔ مگر ہر وقت ان کو ملائکہ نظر نہیں آتے۔ بلکہ جب وہ نفوس بشریت کے چنگل سے چھوٹ جاتے ہیں اور ملکیت غالب آتی ہے تو وقت کے نقاضے کے موافق ان پرایک ملکی بجلی چکتی ہے،اوران کو ملائکہ نظر آتے ہیں۔ جیسے عام لوگوں کے نفوس جب بہیمیت کے چنگل سے چھوٹ جاتے ہیں اور ملکیت فالس آتی ہے تو وقت کے نقاضے کے موافق ان پرایک ملکی بجلی چکتی ہے،اوران کو ملائکہ نظر آتے ہیں۔ جیسے عام لوگوں کے نفوس جب بہیمیت کے چنگل سے چھوٹ جاتے ہیں،اور ملکیت کا ان پرغلبہ ہوتا ہے تو خواب میں ان کو بھی اس طرح کے پچھا حوال پیش آتے ہیں،اور فرشتوں کی زیارت ہوتی ہے۔ بلکہ بعض اللہ کے بندوں کو تو بیداری میں بھی فرشتے نظر آتے ہیں، جیسے حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کونظر آتے ہیں، جیسے حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کونظر آتے ہیں، جیسے حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کونظر آتے ہیں، جیسے حضرت ابوسعید

### وحی کی دوصورتیں اوران کی حقیقت

حضرت حارث بن ہشام رضی اللہ عنہ نے سوال کیا: یارسول اللہ! آپ پردی کیے نازل ہوتی ہے؟ آپ نے فرمایا: ''بھی وی میرے پاس گھنٹی کی آ واز کی طرح آتی ہے، اور وہ مجھ پر بہت بھاری ہوتی ہے، پس جب وہ آ واز بند ہوتی ہے تو میں وی کو محفوظ کر چکا ہوتا ہوں۔ اور بھی فرشتہ میرے پاس انسانی شکل میں آتا ہے۔ پس وہ جو کچھ کہتا ہے: میں محفوظ کر لیتا ہوں' حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں: سخت جاڑے کے زمانہ میں آپ کی پیشانی ہے پیدنہ پھوٹ پڑتا تھا (بخاری حدیث) محضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں، جو گھنٹی کی آ واز سنائی ویتی تھی: اس کی حقیقت یہ ہے کہ جب حواس ہے تو ی تا خیر مکراتی ہے تو وہ پراگندہ ہوجاتے ہیں۔ پس جب قوتِ بصارت پراگندہ ہوتی ہے تو اس کو مختلف رنگ: سرخ، زرد، سبز اور اس کے مانند نظر آتے ہیں۔ اور جب قوتِ ساعت پراگندہ ہوتی ہے تو اس کو مہم آ وازیں: بھس جھن ہی شن اور برا برا اہث سائی دیتی ہے۔ بھر جب وہ اثر ختم ہوجاتا تھاتو نی کو علم حاصل ہوجاتا تھا۔

اوروحی کی دوسری صورت : جس میں فرشته تمثل ہوتا ہے: وہ ایک ایسے مقام میں متمثل ہوتا ہے جو عالَم مثال اور عالم شہادت کے احکام کاسکم ہوتا ہے، چنانچے فرشتہ نبی کونظر آتا ہے، دوسروں کونظر نہیں آتا۔

وضاحت: اس مضمون کواس طرح بھی سمجھا جاسکتا ہے کہ وتی کی پہلی صورت میں بنی سِٹالِنَفَائِیم بیشری ساخت سے عروج کرے حدود ملکیت میں واضل ہوتے ہیں، پھرائس موطن کے لحاظ سے کلام سنتے ہیں، جو اِس عالم میں کھنٹی کی آواز کے مشابہ ہوتا ہے۔ چنانچہ وہ آواز بند ہوتی ہے تو نبی سِٹالِنَفَائِیم وہ کوتا ہے۔ چنانچہ وہ آواز بند ہوتی ہے تو نبی سِٹالِنفَائِیم وہ کوتا ہے۔ چنانچہ وہ آواز بند ہوتی ہے تو نبی سِٹالِنفَائِیم وہ کوتا ہے۔ چنانچہ وہ آواز بند ہوتی ہے تو نبی سِٹالِنفَائِیم وہ کہ ہوتے ہیں ۔ اور دوسری صورت میں فرشتہ ملکی شاخت سے نزول کرکے حدود بشریت میں قدم رکھتا ہے، اور اس عالم کے لحاظ سے کلام کرتا ہے۔ اس لئے اس صورت میں نبی سِٹالِنفِیکیم وہ کہ ہمیں پڑتا۔ پھراگر فرشتہ ایسے مقام ہیں ارتاز تا ہے جس میں عالم مثال کی مشابہت بھی ہوتی ہے تو اس کوصرف نبی سِٹالِنفِیکیم و کیسے ہیں، دوسروں کووہ نظر نبیس آتا۔ جسے ایک مرتبہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کوسلام کہلوایا۔ آپ نے ان کو سلام پہنچایا فرمایا: بیہ جرئیل ہیں تم کوسلام کہتے ہیں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: میں تو جبریل کونہیں دیکھتی۔ سلام پہنچایا فرمایا: نبیہ جرئیل ہیں تم کوسلام کہتے ہیں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: میں تو جبریل کونہیں دیکھتے ہیں۔ جسے حدیث جبریل میں سب صحابہ نے جرئیل علیا اسلام کود یکھا تھا۔ اثر آتا ہے تو اس کوسب لوگ دیکھتے ہیں۔ جسے حدیث جبریل میں سب صحابہ نے جرئیل علیا اسلام کود یکھا تھا۔

اوراس مضمون کو بیجھنے کے لئے بلاتشبیہ بیمثال ہے کہ جب عامل: حاضرات کاعمل کرتا ہے تواس کی حالت غیر ہوجاتی ہے۔ اور جب جن حاضر ہوتا ہے تو وہ بالکل مبہوت ہوجاتا ہے۔ آئھیں سرخ ہوجاتی ہیں، اور بدن پسینہ سے شرابور ہوجا تا ہے۔ آئھیں سرخ ہوجاتی ہیں، اور بدن پسینہ سے شرابور ہوجا تا ہے۔ اور جب جن انسانی صورت میں عامل یا غیر عامل کونظر آتا ہے تو بیجالت نہیں ہوتی ۔ اور اس کی وجہ بیہ کہ

پہلی صورت میں عامل کو بشری ساخت ہے عروج کر کے جتی ساخت کی حدود میں داخل ہونا پڑتا ہے۔اور دوسری صورت میں جنّ انسانی چولے میں نمودار ہوتا ہے۔

[٩] وكان أول ما بُدِئ به الرؤيا الصالحة، فكان لايرى رؤيا إلا جاء ت مثلَ فَلَقِ الصبح: وهذه شعبة من شعب النبوة.

[١٠] ثم نزل الحقُّ عليه وهو بحراءً، ففزع بطبيعته: بأن تشوَّشتِ البهيمية من سَنَنها لغلبة الملكية، فذهبت به خديجه إلى ورقةً، فقال: "هو الناموس الذي نزل على موسى"

[١١] ثم فتر الوحى: وذلك: لأن الإنسان يجمَعُ جهتين: جهةَ البشرية وجهةَ الملكية، فيكون عند الخروج من الظلمات إلى النور مزاحماتٌ ومصادماتٌ، حتى يَتِمَّ أمر الله.

[١٢] وكان يرى الملك تارة جالسًا بين السماء والأرض، وتارة واقفًا في الحرم، تَصِلُ حُجْزُتُه إلى الكعبة، ونحو ذلك:

وسره: أن الملكوت تُلِمُّ بالنفوس المستعِدَّة للنبوة، فكلما انْفَلَتَتْ بَرِقَ عليها بارقُ ملكي، حسبما يقتضيه الوقت، كما تَنْفَلِتُ نفوسُ العامة، فَتَطَّلع في الرؤيا على بعض الأمر.

[١٣] قيل: يارسول الله! كيف يأتيك الوحيُ؟ فقال: "أحيانا يأتيني مثل صَلْصَلة الجَرَسِ، وهو أشدُّه عليَّ، فَيَفْصِمُ عنى وقد وعيتُ ماقال؛ وأحيانا يتمثل لِيَ الملَكُ رجلًا، فَأَعِي مايقول"

أقول: أما الصلصلة: فحقيقتُها: أن الحواسَّ إذا صادمَها تأثيرٌ قوىٌ تشوَّشت: فتشويش قوة البصر: أن يرى ألوانا: الحمرة والصفرة والخضرة، ونحو ذلك؛ وتشويش قوة السمع: أن يسمع أصواتًا مبهمة، كالطَّنِيْن، والصلصلة، والهَمْهَمة؛ فإذا تم الأثر حصل العلم.

وأما التمثل: فهو في موطن يَجُمع بعضَ أحكام المثال والشهادة، ولذلك كان يرى الملك بعضُهم دون بعض.

مانند۔اوراس کاراز بیہ ہے کہ ملائکہ قریب ہوتے ہیں ان نفوس سے جن میں نبوت کی استعداد پیدا ہوچکی ہوتی ہے۔ پس جب جب وہ نفوس چھوٹ جاتے ہیں ،ان پرایک ملکی بجلی چہکتی ہے، وقت کے نقاضے کے موافق ، جیسے عام لوگوں کے نفوس چھوٹ جاتے ہیں تو وہ خواب میں کچھ معاملہ سے واقف ہوجاتے ہیں ۔ (۱۳) میں کہتا ہوں: رہی گھنٹی کی آ واز تو اس کی حقیقت ہے ہے کہ حواس سے جب قو می تا ٹیرنگر اتی ہے تو وہ پراگندہ ہوجاتے ہیں۔ پس قوتِ بصارت کی پراگندگی ہے ہے کہ آدمی رنگوں کو دیکھے۔ سرخ ،زرد، سبز اور اس کے مانند۔اور قوت ساعت کی پراگندگی ہی ہے کہ آدمی مہم آ وازیں سے: جیسے بھن جھن جھن بھن ، گوئے (جھنکار) اور ہو براداس کے مانند۔اور قوت ساعت کی پراگندگی ہی ہے کہ آدمی مہم آ وازیں سے: جیسے بھن جھن بھن ، گوئے (جھنکار) اور ہو برادا ہو باز پورا ہوجا تا ہے قام حاصل ہوجا تا ہے ۔ اور رہا فرشتہ کا ممثل ہونا: تو وہ ایک ایس جگھتے ہیں ،اور بعض نہیں دیکھتے۔

 $\Rightarrow$   $\Rightarrow$   $\Rightarrow$ 

#### ابتدائے دعوت اور ہجرت ِ حبشہ

پھر نبی شِلْنَیْکَیْمُ کودعوت کا تھم دیا گیا۔ آپ نے خفیہ طور پردعوت کا کام شروع کیا۔ سب سے پہلے ان لوگوں پر اسلام پیش کیا جن سے خاص تعلق تھا۔ چنانچہ حضرت خدیجہ، حضرت ابو بکر صدیق، حضرت بلال، اور ان جیسے حضرات رضی اللہ عنبم اسلام کے ہراول دستہ میں شامل ہوئے۔ پھر آپ شِلانَتِیکَمُ کو تھم دیا گیا کہ آپ اس تھم کو جو آپ کو دیا گیا ہے: کھول کر بیان کریں (سورۃ الحجر آیت ۹۴) اور آپ سے بیٹھی کہا گیا کہ اپنے قربی رشتہ داروں کو (عذاب البی سے ) ڈرائیس (سورۃ الحجر آیت ۹۴) اور آپ سے بیٹھی کہا گیا کہ اپنے قربی رشتہ داروں کو (عذاب البی سے ) ڈرائیس (سورۃ الشحراء آیت ۱۳ پودہ چاک کرنا شروع کر دیا، اس پر الشحراء آیت ۱۳ پیٹر کو خرافات کا پردہ چاک کرنا شروع کر دیا، اس پر مشرکیین کا غیظ وغضب بھڑ کا، اور انھوں نے محاذ آرائی شروع کردی۔ اور آپ کودست وزبان سے ستانا شروع کیا۔ درج ذیل دوواقعات سے ایڈارسانی کا اندازہ کیا جاسکتا ہے:

پہلا واقعہ: حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی سِلاَیْوَائِیم ہیت اللہ کے پاس نماز پڑھ رہ تھے۔ ابوجہل اوراس کے بچھ رفقاء بیٹے ہوئے تھے۔ اس مجلس میں بعض نے بعض سے کہا: کوئی ہے: فلاں کی اونٹنی بیابی ہے: جائے اوراس کی جبری لائے ، اور جب محمد (مِنَّالِیْوَائِیم ) سجدہ کریں تو اس کوان کی پیٹے پررکھ دے؟ اس پرقوم کا بد بخت ترین آ دمی عقبہ بن ابی مُعَیط اٹھا، اور جبری لا کرانظار کرنے لگا۔ جب نبی مِنْ النَّوْلِیم نے بحدہ کیا، تو اس کو آپ کی پیٹے پر دونوں شانوں کے درمیان رکھ دیا۔ اہل محفل کی ما جراد کھے کر ہنسی کے مارے ایک دوسرے پر گرنے گے۔ اور رسول اللہ مِنَّالَةُ اللَّه مِنْ اللہ مِنَّالَةُ اللهِ الله مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ ا



دوسراواقعہ:حضرت عبداللہ بن عُمر ورضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ نبی صَلاَئِفَوَیَّیَمُ نماز پڑھ رہے تھے کہ عقبۃ بن ابی مُعَیط آیا،اوراپی چا درآپ کی گردن میں پھانس کرآپ کا سخت گلا گھونٹا۔ یہاں تک کہ ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ آئے،اوراس کو ہٹایا (بخاری حدیث ۳۱۷۸)

نبی ﷺ کی النتیکی ان سخت حالات کا صبر وہمت سے مقابلہ کرتے رہے، اور مؤمنین کو نصرتِ الہی کی خوش خبری ساتے رہے، اور کا فروں کو ہزیمت سے ڈراتے رہے۔ ارشاد پاک ہے: ''عنقریب بخصا شکت کھائے گا، اور پیٹے پھیر کر بھا گے گا!''(سورۃ القرآیت ۴۵) اور ارشاد پاک ہے: '' وہال (کہ میں) ایک معمولی سالشکر ہے، جو مجملہ اور گرہوں کے شکت دیا ہوا ہے!''(سورہ ص آیت ۱۱)

گھر محاذ آ رائی میں شدت پیدا ہوئی۔اور کفار نے مسلمانوں کی ایذا رسانی ،اوران لوگوں کوستانے کی باہم قسمیں کھائیں جومسلمانوں کے لئے مکہ میں قیام دشوار ہوگیا۔ چنانچہ کھائیں جومسلمانوں کے لئے مکہ میں قیام دشوار ہوگیا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے حبشہ کی طرف ہجرت کی راہ سوجھائی ،اور صحابہ کی ایک جماعت نے حبشہ کی طرف ہجرت کی ، وہاں پہنچ کر کچھ سکون نصیب ہوا۔

[16] شم أمر بالدعوة: فاشتغل بها إخفاءً، فآمنت خديجة ، وأبوبكر الصديق ، وبلال ، وأمثالهم ، رضى الله عنهم ، ثم قيل له: ﴿فَاصُدَ عُ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ وقيل: ﴿وَأَنْذِرُ عَشِيْرَتَكَ الْأَفْرَبِيْنَ ﴾ فَجَهَرَ بالدعوة وإبطال وجوه الشرك ، فَتَعَصَّب عليه الناس ، و آذَوْه بالسنتهم وأيدهم ، كقصة القاءِ سَلْى جزورٍ والخَنْقِ ، وهو صابر في كل ذلك ، يبشر المؤمنين بالنصر ، وينذر الكافرين بالانهزام ، كما قال الله تعالى : ﴿ جُنْدٌ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِنَ الْأَجْزَابِ ﴾ مَهْزُومٌ مِنَ الْأَحْزَابِ ﴾

ثم ازدادوا في التعصب، فتقاسموا على إيذاء المسلمين، ومن وَلِيَهُم من بني هاشم وبني المطلب، فَهُدُوْا إلى الهجرة قِبَلَ الحبشة، فوجدوا سعةً قبل السعة الكبري.

### دورا بتلااور ہجرت کی تیاری

جب مابیه نبوی میں دلدارغمگسارا ہلیہ حضرت خدیجہ رضی اللّہ عنہا کی وفات ہوگئی،اوراُسی سال عم محتر م حضرت ابو طالب بھی چل ہے، تو خاندانِ بنوہاشم کی بات بکھرگئی۔اورآپ ان حالات ہے سخت ملول ہوئے۔اسی زمانہ میں آپ کے قلب مبارک میں اجمالی طور پر بیہ بات ڈالی گئی کہ دین اسلام کی سربلندی ہجرت میں مضمر ہے۔ چنانچیآ پ نے اس سلسلہ میں سوچ وجاراورغور وفکرشروع کیا۔ ہجرت کے سلسلہ میں آپ کا ذہن مختلف مقامات کی طرف گیا۔ طا کف، نجر ، بمامہ وغیرہ کا خیال آیا۔اورآپ فوراً (شوال ۱۰ نبوی میں طائف تشریف لے گئے، مگروہاں آپ کو بخت دشواری کا سامنا کرنا پڑا۔ وہاں ہے آپ مطعم بن عدی کی پناہ میں مکہ واپس آئے۔اور جج کے موقعہ پراور دیگر قومی میلوں میں آ یے نے مختلف قبائل سے رابطہ قائم کرنا شروع کیا، مگر کسی نے کوئی خاطر خواہ جواب نہ دیا۔ای زمانہ میں سورۃ الجح کی آیت ۵۲ نازل بمولى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولِ وَلاَ نَبِيِّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَي الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِه، فَيَنْسَخُ اللَّهُ مَايُلْقِي الشَّيْطَانُ، ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِه، وَاللَّهَ عَلِيْمُ حَكِيْمٌ ﴾ ترجمه: اورجم نے آپ سے پہلے کوئی رسول اور کوئی نبی بھیجا، مگر جب اس نے آرز وکی تو شیطان نے اس کی آرز و میں رخنہ ڈالا۔ پس اللہ تعالی دورکرتے ہیں اس رخنہ کو جو شیطان ڈالتا ہے، پھراللہ تعالیٰ اپنے وعدوں کومشحکم کرتے ہیں۔اوراللہ تعالیٰ خوب جاننے والے، بڑی حکمت والے ہیں۔یعنی تمام رسولوں اور نبیوں کے ساتھ ایسا ہی ہوتار ہاہے کہ جب دین کی ترقی کے آثار نمودار ہوتے ہیں ،اوراللہ کے فرستادے امید باندھتے ہیں کہابظہوراسلام کاوفت قریب آگیا ہے،تو شیطان رنگ میں بھنگ ڈالتا ہے۔مگریہ موانع عارضی ہوتے ہیں۔اللہ تعالیٰ جلد ہی ان رکاوٹوں کو ہٹادیتے ہیں ۔اورغلبہ اسلام کا دعدہ پورا ہوکرر ہتا ہے۔اوراللہ تعالیٰ علیم وحکیم ہیں۔ اوراللہ کی بیسنت کیوں ہے؟ اس کا جواب اگلی آیتوں میں ہے کہ اس طرح اللہ تعالیٰ دل کے رو گیوں اور سخت دل لوگوں کی آ زمائش کرتے ہیں۔وہ اسلام کے بارے میں طرح طرح کے دساوی میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔وہ سوچنے لگتے ہیں کہا گربیسچانبی ہے،اوروین اسلام اللہ کاوین ہے توبیا یک دم یا نسه بلٹ کیوں گیا؟ ۔۔۔۔اورجن لوگوں کونہم سیجے عطاموا ہان کے یقین میں اضافہ ہوتا ہے،اوران کے دل حق کے سامنے جھک جاتے ہیں۔وہ جانتے ہیں کہ اگر معاملہ ہمیشہ انبیاء کی آرز و کے مطابق ظاہر ہوتار ہے توحق واشگاف ہوجائے گا،اورامتحان کا پہلورا نگاں ہوجائے گا۔ پس جس طرح نبی اوراس کے مخالفین کے درمیان جنگی معرکے کنویں کے ڈول کی طرح ہیں۔ بھی نبی فتح مند ہوتا ہے تو مجھی مخالفین ۔مگر آخری انجام نبی اورمؤمنین کے حق میں ظاہر ہوتا ہے۔اسی طرح بیہ معاملہ بھی ہے۔ بیآیت اس زمانہ میں نازل ہوئی ہے جب حضرت جمزہ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہما مسلمان ہو چکے تھے، بنو ہاشم اور بنومطلب نبی طِلْائِنَا ﷺ کی حفاظت کا عہدو پیان کر چکے تھے،اور بائیکاٹ والاصحیفہ جاک کیا جاچکا تھا۔اورظہوراسلام کے آثارنمودار ہو چکے تھے،بس

ہجرت کی دیرتھی کہ آپ ہجرت کی جگہ تلاش کرنے کے لئے طائف تشریف لے جاتے ہیں،اور دیگر معزز قبائل ہے بھی ملاقا تیں کرتے ہیں،مگرصدائے برنخواست! یہی شیطان کا ڈالا ہوار خنہ ہے۔ جے جلد ہی اللہ تعالیٰ نے ہٹادیا۔مدینہ منورہ کے حضرات نصرت وجمایت کے لئے تیار ہو گئے،اوراللہ کا وعدہ پورا ہوکر رہا۔

[١٥] ولما ماتت خديجة رضى الله عنها، ومات أبو طالب عمّه، وتفرقت كلمة بنى هاشم: فزع لذلك؛ وكان قد نُفث فى صدره أن علو كلمته فى الهجرة نفثا إجماليًا، فتلقاه برويته وفكره، فذهب وهله إلى الطائف، وإلى هَجَر، وإلى اليمامة، وإلى كل مذهب، فاستعجل وذهب إلى الطائف، فلقى عَناءً شديدًا، ثم إلى بنى كنانة، فلم ير منهم مايسرُه، فعاد إلى مكة بعهد زَمْعَة، ونزل: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ وَلا نَبِي إِلّا إِذَا تَمَنّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيتِه ﴾ فالأمنية: أن يتمنى إنجاز الوعد فيما يتفكره من قِبَلِ نفسه. وإلقاء الشيطان: أن يكون خلاف ما أراد الله، و نسخه: كشف حقيقة الحال، وإزالته من قلبه.

ترجمہ:اور جب خد يجرضى الله عنها كا انقال موا، اورآك كے چيا ابوطالب كا انقال موا، اور بني ہاشم كى بات (اجتماعیت)منتشر ہوگئی تو آپ ان حالات ہے گھبرائے۔اور آپ کے سینے میں یہ بات اجمالی طور پر پھونگی گئی تھی کہ آپ ّ کے کلمہ (دین اسلام) کی سربلندی ہجرت میں ہے۔ پس آپ نے اس کوحاصل کیاا ہے سوچ وچاراورغور وفکر کے ساتھ ، پس آ پاکا خیال گیاطا نف، جُر ، ممامه اور ہر جگه کی طرف، پس آپ نے جلدی کی اور طائف تشریف لے گئے ، پس آپ کو سخت دشواری کاسامنا کرناپڑا۔ پس بنی کنانہ کے پاس گئے، پس آپ نے ان سے وہ بات نددیکھی جوآپ کوخوش کرے، پس آپ مكه كى طرف زمعه كى پناه ميں لوٹے ، اور نازل ہوا: ..... پس اُمنيه : پيہے كه نبي آرز وكرے وعده يورا كرنے كى اس بات ميں جس کووہ سوچتا ہےا ہے نفس کی جانب ہے۔ یعنی اللہ نے نبی کے دل میں ایک بات ڈالی ،اس سلسلہ میں نبی اپنے دل میں ا یک صورت سوچتا ہے، اور جا ہتا ہے کہ اس صورت میں اللہ کا وعدہ پورا ہو، بدامدیہ ہے۔مثلاً اللہ تعالیٰ نے آپ مِلاَلاَ مَا لَا مُلِمَّا اللهِ تعالیٰ نے آپ مِلاَلاَ مَا لَا مُلاَ دل میں بیات ڈالی کہ اسلام کی سربلندی ہجرت میں ہے۔ آپ نے طائف وغیرہ کی طرف ہجرت کی بات اپنی طرف سے سوچی،اورجاہا کہاللہ کاوعدہ اس صورت میں بورا ہو، بیامدیہ ہے - یاجیے آئے نے خواب دیکھا کہ آئے صحابے ساتھ ج یا عمرہ کرنے مکہ مکرمہ تشریف لے گئے ،اورار کان ادا کر کے احرام کھولا۔ آپ نے اس کی صورت سوچی ،اور عمرہ کا احرام باندھ کرسفرشروع کیا،اورامید باندھی کہ مکہ والے عمرہ کرنے دیں گے، بیامنیہ (آرزو) ہے — اور شیطان کارخنہ ڈالنا: بیہ ہے کہاس کے برخلاف ہوجواللہ جاہتے ہیں۔مثلاً:اللہ مدینہ کی طرف ہجرت جاہتے ہیں اور آپ اینے اجتہاد سے طائف تشریف کے گئے اس اجتہادی چوک کوشیطان کارخنہ ڈالنا کہاہے -- اور رخنہ ہٹانا جقیقت ِحال کو کھولنا اور دل سے اس ﴿ الْحَرْطَ لِبَالْشِيرَالِ ﴾ -

خیال کوزائل کرنا ہے۔مثلاً: بعد کے حالات نے ثابت کیا کہ اللہ کی مرضی مدینہ کی طرف ہجرت کی ہے۔ چنانچہ طائف کا خیال دل سے نکل گیا۔

وضاحتیں: (۱) فعالمنتفع بھی آپ نے جلدی کی یعنی اپنے اجتہاد سے بھرت کی جگہ تعین کی ،اوراللہ کی وجی کا انظار نہ کیا ،جس کے نتیجہ میں طائف میں تخت حالات کا سامنا کرنا پڑا ۔ (۲) بنو کنا نہ کی طرف جانا ،اورزمعہ کی پناہ میں مکہ واپس آنا:
مجھے نہیں ملا۔ ابن کثیر رحمہ اللہ نے البدا بیوالنہ اید (۱۳۲۳) میں واقد کی رحمہ اللہ کے حوالے سے ان تمام قبائل کا تذکرہ کیا ہے،
جن سے نبی میلان تو کی گئے نے رابطہ قائم کیا تھا۔ ان میں بھی بنو کنا نہ کا تذکرہ نہیں۔ اس لئے شرح میں یہ گئرانہیں لیا ۔ (۳) آیت
بیا کی جو نفیر شاہ صاحب قدس سرۂ نے کی ہے وہ بہت اہم ہے۔ اور یہی سے حقیر ہے۔ عام طور پر مفسرین کرام جو نفیر کرتے ہیں وہ ایک مہمل واقعہ پر ہن ہے۔ نیز قدمنی کو قو اُک معنی میں لینا ،اور اُمنیة سے قراء ت مراد لینا بہت ہی بعید تاویل ہے۔
جی وہ ایک مہمل واقعہ پر ہن ہے۔ نیز قدمنی کو قو اُک معنی میں لینا ،اور اُمنیة سے قراء ت مراد لینا بہت ہی بعید تاویل ہے۔

# اسراءومعراج كح حكمتين

ہجرت سے پچھ پہلے اسراء ومعراج کا واقعہ پیش آیا۔ مبجد حرام سے مبجد اقصی تک کا سفراسراء کہلاتا ہے۔ اور مبجد اقصی سے آسانوں کے اوپر تک کی سیر معراج کہلاتی ہے۔ اسراء کے معنی ہیں: رات میں چلنا، اور اُسری ہہ کے معنی ہیں: رات میں لے چلنا۔ چونکہ بیس فررات میں کرایا گیا تھا، اس لئے وہ اسراء کہلاتا ہے۔ اور معراج کے معنی ہیں: سیڑھی۔ چونکہ آسانوں پر چڑھنے کے لئے سیڑھی رگائی گئی تھی، اس لئے اس سفر کو معراج کہتے ہیں۔ مگر عرف عام میں دونوں کے مجموعہ کو معراج کہتے ہیں۔ اسراء ومعراج میں بہت ی حکمتیں تھیں۔ دو کی طرف قر آن نے اشارہ کیا ہے:

صنمنی حکمت: پیری کہ بیدواقعہ لوگوں کے لئے اہتلا اور آزمائش بنے۔ارشاد پاک ہے: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا السُّوءُ يَا الَّتِی اَرْیَانَا اِللَّہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰلِمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰلَٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰلَٰ اللّٰہِ اللّٰلَٰ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰلِمِ اللّٰ اللّٰ اللّٰلِمِ اللّٰلِم

اوراصل حکمت: کی طرف: ﴿ لِنُوِیَهُ مِنْ آیاتِنا ﴾ کہدکراشارہ کیا ہے یعنی ہم (اللہ تعالیٰ) آپ مِنالِنَفِیَا ہِ کواپی کچھنشانیاں کو کھلانا چاہتے ہیں (سورۃ بنی اسرائیل آیت ا) پینشانیاں بہت ہیں۔اسراء سے یعنی بیت المقدس لے جانے سے مقصودتو آپ کا امام الانبیاء ہونا واضح کرنا تھا۔ چنانچہ ایک ہی آیت میں اسراء کا تذکرہ کرکے کلام کارخ بنی اسرائیل کی سیاہ کاریوں کی طرف بھیردیا۔اورآ خرمیں انہیں آگاہ کیا کہ بیقر آن وہ راہ دکھلاتا ہے جو بالکل سیھی اور ججے ہے۔اس انداز کلام میں اشارہ ہے کہ اب

- ﴿ الْكَوْرَبِيَالْشِيْنِ ﴾

بن اسرائیل کونوع انسانی کی قیادت ہے معزول کیا جارہا ہے۔اوراب بیر منصب آپ میلائنگیائی گواورآپ کی امت کوسونیا جارہا ہے۔چنا نچہاس سفر کے آخر میں آپ نے جوتمام انبیاءورسل کی امامت فرمائی ہے،اس سے اسی حقیقت کا اظہار مقصود تھا۔

پھر آپ میلائنگائی گئی گوعالم بالا کی سیر کرائی گئی ، آسانوں کے احوال سے واقف کیا گیا ، جنت وجہنم کا مشاہدہ کرایا گیا ،اور ان گنت بجائبات قدرت دکھلائے گئے ، تا کہ آپ اپی امت کو دوسری دنیا کا آنکھوں دیکھا حال بتلا کیں ،اور آپ کا بیان صرف شنیدہ نہ ہو، بلکہ دیدہ ہو۔اوراس مقصد کے لئے آپ کا انتخاب اس لئے کیا گیا کہ آپ ہی خوب سننے والے ،خوب و یکھنے والے ،خوب اللہ کا میں۔

اس کی تفصیل ہے ہے کہ آخرت کے احوال اور جنت وجہم کے کوائف تمام انبیاء کیہم السلام نے اپنی امتوں کے سامنے بیان کئے ہیں، مگر وہ سب شنیدہ تھے یعنی وی کے ذریعہ جن احوال کی ان کو اطلاع دی گئی تھی، وہی احوال انھوں نے اپنی امتوں سے بیان کئے تھے۔ اور ہمارے نبی سُلانَّہ اَنگاہُ کے احوال صرف وی سے نہیں بتلائے گئے، بلکہ معراج میں موقع پر لے جاکر تفصیلی مشاہدہ کرایا۔ چنا نچہ آپ نے جنت وجہنم وغیرہ کے احوال اتنی تفصیل سے امت کو سنائے کہ گذشتہ کسی نبی نے اتنی تفصیل بیان نہیں کی۔ اس کی مثال ایسی ہے کہ جب کوئی شخص جج کرکے لوٹنا ہے تو ہفتوں مہینوں کر مین کے اتنی تفصیل بیان نہیں کی مثال ایسی ہے کہ جب کوئی شخص جج کرکے لوٹنا ہے تو ہفتوں مہینوں حرمین کے احوال لوگوں کو سنا تا ہے، اور چھوٹی با تیں بھی بیان کرتا ہے، اور مزے لے کربیان کرتا ہے، تھکنا مہیں۔ اب آپ معراج کی احادیث پڑھیں۔ اتنی تفصیل سے نبی مِنالاً اُلِی کے ابرات قدرت بیان کئے ہیں کہ عمل دنگ رہ جاتی ہوتا ہے کہ بیسب با تیں آپ کی چشم دید ہیں (یہاں تک اضافہ ہے)

معراج کی نوعیت کیاتھی؟اس میں اختلاف ہے کہ معراج بیداری میں پیش آئی یا خواب میں؟ بالفاظ دیگر: معراج جسمانی تھی یاروحانی؟ جمہورصحابہ کے نزویک: معراج بیداری میں ہوئی تھی اور جسمانی تھی ۔اور حضرت عائشہ اور حضرت معاویہ رضی الدعنها کی طرف یہ بات منسوب ہے کہ معراج منامی اور روحانی تھی، آپ نے بیسب واقعات بحالت خواب و کیھے تھے۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ فرماتے ہیں:

مختاج ہوتا ہے۔ای طرح واقعات ِمعراج کی بھی تعبیرات ہیں، جوآ گے آ رہی ہیں۔

ادرایسے واقعات حضرت جزقیل علیہ السلام ،حضرت مویٰ علیہ السلام ،اور دیگر انبیاء کوبھی پیش آئے ہیں۔اور اولیاء امت کوبھی پیش آتے ہیں۔مگر ہرایک کا اللہ کے نز دیک جو درجہ ہے ،اس کے اعتبار سے واقعہ کی نوعیت مختلف ہوتی ہے۔ جیسے ان کے خوابوں کی نوعیت مختلف ہوتی ہے۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

وضاحت: (۱) حفرت جزقیل علیه السلام کے ساتھ جوواقعہ پیش آیا ہے، اس سے مرادوہ واقعہ ہے جس کی طرف سورة البقرۃ آیت ۲۲۳ میں اشارہ ہے۔ کسی زمانہ میں ہزاروں آدمی موت کے ڈر سے اپنے گھروں سے نکلے ۔ ان کوہم البی پہنچا کہ مرجاؤ، چنانچے سب مرگئے ۔ عرصہ بعد وہاں حضرت حزقیل علیه السلام پہنچے۔ اور انسانی ہڈیوں کے ڈھانچے بھر سے ہوئے دکھے کر چرت زدہ رہ گئے ۔ اور دعا کی: 'البی! ان کوزندہ فرما!'' تھم آیا: ہڈیوں سے کہو: 'اے پُر انی ہڈیو! اللہ تعالی متمہیں تھم دیتے ہیں کہ جمع ہوجاؤ' دیکھتے و کیھتے ہرانسان کی ہڈیاں اپنی جگہ لگ گئیں ۔ پھرتھم آیا آواز دو: 'اے ہڈیو! اللہ تعالی متمہیں تھم دیتے ہیں کہ گوشت پہن لو، اور کھال چھے درست کرلؤ' فورا ہی ہر ڈھانچے کمل لاش بن گیا۔ پھرتھم آیا کہ ویتے تھیں' فورا ہی کہو: 'اے روحو! اللہ تعالی متمہیں تھم دیتے ہیں کہ اپنے ان جسموں میں لوٹ آؤجن کوتم آباد کے ہوئے تھیں' فورا ہی سارے لاشے زندہ ہو کراللہ کی بیان کرنے گئے (البدایہ والنہ ایہ ۳) میسارا منظر حضرت حزقیل علیہ السلام نے مشاہدہ سارے لاشے زندہ ہو کرالنہ کی بیان کرنے گئے (البدایہ والنہ ایہ ۳) میسارا منظر حضرت حزقیل علیہ السلام نے مشاہدہ کیا تھا۔ دوسروں نے توبس اتنادیکھا تھا کہ مردے زندہ ہوگئے۔

(۲) اور حضرت موکی علیہ السلام کے ساتھ جو واقعہ پیش آیا ہے، اس سے مراد کو وِ طور کا واقعہ ہے۔ وہاں آپ نے جو آگ دیکھی تھی ، اور کلام الٰہی سنا تھا وہ بھی عالَم مثال اور عالم شہادۃ کے درمیان کا معاملہ تھا۔ چنانچہ وہ آگ صرف حضرت موٹی علیہ السلام کونظر آئی تھی ، دوسروں کونظر نہیں آئی تھی۔

(۳) اس طرح حضرت عزیر علیه السلام کا واقعه سورة البقرة آیت ۲۵۹ میں مذکور ہے۔اورابراہیم علیه السلام کا واقعه سورة البقرة آیت ۲۹ میں مذکور ہے۔ دونوں کومردوں کو زندہ کرنے کا منظر دکھایا گیا ہے۔ بیر واقعات بھی اس نوعیت کے ہیں۔ (۴) اوراولیاءامت کو جواس نتم کے واقعات پیش آتے ہیں، اس سے مراد مکاشفات ہیں۔ جیسے ایک خطبہ جمعہ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے بے جوڑ فر مایا: ''اے ساری! پہاڑ کا خیال رکھو!'' آپ کی بیآ واز نہا وند کے میدانِ جنگ میں سی کی ،اور فوج چوکنا ہوگئ (مشکوة حدیث ۵۹۵۳) ظاہر ہے بیدواقعہ صرف عالم شہادة کا نہیں تھا۔ استے فاصلہ پر آ واز اس عالم کے اعتبار سے نہیں بہنچ سکتی۔ بلکہ وہ دونوں عالموں کے درمیان کا واقعہ تھا۔

(۵) انبیاعلیہم السلام کےخواب وحی ہوتے ہیں، اور اولیاء کےخواب صرف خوش خبریاں! یہ فرق ورجات کے فرق کی وجہ سے ہے۔ نبی کا درجہ اونے ہے اس کے خواب مجت ہوتا ہے، اور اولیاء کا مقام فروتر ہے، اس لئے ان کے خواب حجت شرعیہ نبیس ہوتے۔ اس طرح واقعات ومکاشفات جوانبیاء اور اولیاء کو پیش آتے ہیں، ان کے بھی درجات ہیں۔



حضرت حزقیل اور حضرت مولیٰ علیہا السلام کے واقعات کا موازنہ کرنے سے بیہ بات واضح ہوجائے گی۔ ہمارے آقا شِلْکَنَوَاکِیَا ﷺ کا مرتبہ چونکہ سب سے بڑا ہے،اس لئے آپ کے ساتھ ہم کلامی کا واقعہ فوق السما وات پیش آیا ہے۔

[١٦] وأُسْرِيَ به إلى المسجد الأقصى، ثم إلى سِدُرة المنتهى، وإلى ماشاء الله:

[الف] وكل ذلك لجسده صلى الله عليه وسلم في اليقظة، ولكن في موطن هو برزخ بين المثال والشهادة، جامع لأحكامهما، فظهر على الجسد أحكامُ الروح، وتمثلَ الروحُ والمعانى الروحية أجسادًا، ولذلك كان لكل واقعة من تلك الوقائع تعبير.

وقد ظهر لحِزْقيل وموسى وغيرهما -عليهم السلام - نحوّمن تلك الوقائع، وكذلك الأولياء الأمة، لكنهم على درجاتهم عند الله، كحالهم في الرؤيا، والله أعلم.

ترجمہ:(۱۱) اورآپ مِنْكَانِیَّائِیْمَ کورات میں مجدانصی لے جایا گیا، پھرسدرۃ اہمنتی تک، اور جہاں تک اللہ نے چاہا:
(الف) اور بیسب بیداری میں جسم کے ساتھ ہوا، کین وہ ایک ایسی جگہ میں ہوا جو عالم مثال اور عالم شہادۃ کے درمیان برزخ ہے، جو دونوں عالموں کے احکام کا سنگم ہے۔ پس جسم پر روح کے احکام ظاہر ہوئے، اور روح اور روحانی ہا تیں جسموں میں متمثل ہوئیں، اوراسی وجہ سے ان واقعات میں سے ہرواقعہ کے لئے تعبیر تھی ۔ اور حزقیل اور موی اور ان کے علاوہ انبیا علیہم السلام کے لئے بھی اس فتم کے واقعات ظاہر ہوئے ہیں۔ اوراسی طرح اولیاء امت کے لئے بھی لیکن وہ اپند درجات پر ہوتے ہیں اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔ درجات پر ہوتے ہیں اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔

تصحیح: ولذلك كان مطبوعه ميں ولذلك بان تھا۔ اور لكنهم على در جاتهم مطبوعه ميں ليكون علو در جاتهم تھا۔ بيدونوں اصلاحات مخطوط كراچى ہے كى ہيں۔

☆ ☆ ☆

## واقعات ِمعراج كى حكمتيں

شُق صدر کی وجہ معراج میں لے چلنے سے پہلے حضرت جرئیل علیہ السلام نے نبی مِناللَّهُ اِیَّا کا سینہ مبارک چیرا، اوراس کو زم زم سے دھویا، پھر وہ سونے کا ایک تھال لائے، جوابیان وحکمت سے بھرا ہوا تھا، اس کو آپ کے سینے میں انڈیلا،اورسینہ بند کردیا، پھر آ ہے کا ہاتھ پکڑ کرلے چلے (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۵۸۶۳)

تشری نیشق صدرتین مقاصد ہے کیا گیا تھا: ایک:اس لئے کہ ملکیت کے انوار غالب آ جا کیں۔ دوم:اس لئے کہ بہیمیت کے نقاضے ٹھنڈے پڑجا کیں۔ سوم:اس لئے کہ فطرت ان باتوں کی طرف مائل ہوجائے، جن کا بارگاہِ مقدس

سے فیضان کیاجائے گا۔

بُراق برسوارہونے کا فائدہ ۔ پھررسول اللہ مِنالِقَائِدِ کے پاس براق لایا گیا۔ بُر اق: بَر ق ہے ہے، جس کے معنی ہیں: بجل۔ اسسواری کو بُراق اس کی تیز رفتاری کی وجہ ہے کہا گیا ہے۔ بیسواری جنت سے لائی گئی تھی ۔۔ اوروہ سفیدلا نے قند کا ایک چو پاید تھا۔ گدھے ہے کچھ بڑا، اور خچر ہے کچھ جھوٹا۔ اور اس کی تیز رفتاری کا حال یہ تھا کہ وہ منتہائے نظر پرقدم رکھتا تھا۔ آپ اس پرسوارہ وکر چلے (متفق علیہ مشکوۃ صدیث ۵۸۶۲)

تشری براق پر سواری کا فائدہ بھی وہی ہے جوشق صدر کا ہے۔ شق صدر سے نفس ناطقہ (روح ربانی) کے احکام بہیمیت پر غالب آئے ہیں، اور اس پر قبضہ جمایا ہے۔ اسی طرح براق پر سوار ہونے سے آپ کانفس ناطقہ اس نسمہ (روح حیوانی) پر جم کر بیٹھ گیا جو اصل کمال حیوانی ہے، جس کے ساتھ حیات و نیوی وابستہ ہے۔ پس براق پر سواری کی صورت میں آپ مِنالِنْهُوَائِیْلِمْ کونسمہ پر استیلا (قبضہ) حاصل ہوگیا۔

متحداتصی لے جانے کا مقصد — پہلے آپ میلائیکی کی محدجرام ہے محداقصی لے جایا گیا۔ آپ نے سواری سے متحداقصی لے جایا گیا۔ آپ نے سواری سے انرکز بُراق کواس کنڈے سے باندھ دیا جس سے انبیاء بنی اسرائیل اپنی سواریاں باندھا کرتے تھے۔ پھر آپ مسجد میں تشریف لے گئے ، اور تحیۃ المسجد پڑھی (رواؤسلم ، مشکوۃ حدیث ۵۸۶۳)

تشری : آپ مِیالِنَوْوَیَم کو پہلے بیت المقدی اس کئے لے جایا گیا کہ وہ بھی شعائر اللہ کے ظہور کی جگہ ہے، ملاً اعلی کی خاص تو جہات اس گھر سے بھی بجوی رہتی ہیں۔ اور وہ بہت سے انبیاء کا قبلہ رہا ہے۔ پس وہ بھی ملکوت کی طرف ایک روزن ہے۔
فائدہ: اور اس میں اس طرف بھی اشارہ ہے کہ دعوت ابرا ہیں کے دونوں مراکز ، اور حضرات انبیاء میہم السلام کے دونوں قبلے، اب نبی مِیالِنَّوْوَیَم کے ماتحت کئے جارہے ہیں۔ اب آپ کی نبوت کا فیضان عام ہوگا، اور تمام دینی قیاد تیں اور قبلے خاتم النبیین مِیالِنَّوْوَیم کے ماتحت کئے جا کیں گے۔ اسی مقصد سے معراج کے اختیام پرآپ نے تمام انبیاء کی امامت کی ہے، اور اسی غرض سے ہجرت کے بعد تحویل قبلہ کل میں آئی ہے۔

انبیاء سے ملاقات، اور ان کی امامت کرنے کی وجہ — اس میں اختلاف ہے کہ امامتِ انبیاء کا واقعہ کس وقت پہلے ہیں آیا ہے؟ آسانوں پر چڑھنے سے پہلے یا معراج کے ختم پر؟ شاہ صاحب قدس سرۂ کے زویک عروج سے پہلے ہی واقعہ پیش آیا ہے۔ اس لئے آپ نے اس جگہ اس کا تذکرہ کیا ہے۔ مگر صحیح میہ ہے کہ بیدواقعہ اختتام معراج پر پیش آیا تھا۔ علامہ ابن کثیر رحمہ اللہ نے اپنی تفسیر میں روایاتِ معراج کا خلاصہ کھا ہے۔ وہ تحریفر ماتے ہیں:

" پھرآپ بیت المقدی کی طرف واپس تشریف لائے ،اورانبیاء کرام بھی آپ کے ساتھ اترے۔اور جب نماز کا وقت ہوا تو آپ نے امام بن کرسب کونماز پڑھائی۔اور یہ بھی احتال ہے کہ بینماز اس دن کی مبح کی نماز ہو۔اور بعض کا خیال ہیہ کہ بیامامت آسانوں میں فرمائی ہے،حالانکہ بہت می روایات میں صراحت ہے کہ بیت المقدی میں امامت فرمائی ہے۔ ہاں بعض روایات میں ہیہ کہ کہ امامت انبیاء کا واقعہ آسانوں پر چڑھنے سے پہلے پیش آیا ہے۔ مگر ظاہر ہیہ کہ بیامامت والیسی پر فرمائی ہے۔ کیونکہ آسانوں پر انبیاء کرام سے ملاقات کے وقت سب انبیاء سے حضرت جرئیل علیہ السلام نے آپ کا تعارف کرایا ہے، اگر واقعہ امامت پہلے پیش آچکا ہوتا تو تعارف کی کیا ضرورت تھی ؟ اور واقعات کی فطری ترتیب بھی بھی بھی مناسب معلوم ہوتی ہے۔ کیونکہ اس سفر کا اصل مقصد بارگا و خداوندی میں حاضری تھا، تا کہ آپ پر اور آپ کی امت پر جواحکام فرض کئے جائیں۔ پھر جب آپ اصل کام سے فارغ ہو گئے تو تمام انبیاء مثالیت کے لئے بیت المقدس تک آئے۔ اور جرئیل امین کے اشارے سے آپ گوسب کا امام بنا کر آپ کی سیادت وقیادت کا عملی ثبوت پیش کیا گیا''

بہرحال حضرت شاہ صاحب قدس سرہ اس موقعہ پر حضرات انبیاء بلیم السلام کے جمع ہونے کی وجہ بیان فرماتے ہیں کہ بیسب حضرات ایک ہی جماعت ہیں۔ ہارگاہِ مقدس میں ایک دوسرے کے ساتھ جڑے ہوئے ہیں۔ اس لئے اس خاص تقریب میں سب حضرات جمع ہوگئے۔ اورآپؓ نے جوسب کی امامت فرمائی ہے اس سے ان کمالات کا اظہار مقصود ہوآپ گوخصوص طور پرعنایت فرمائے گئے ہیں۔ دوسرے انبیاء کوان کمالات سے سرفراز نہیں کیا گیا۔

آسانوں پر میکے بعد دیگرے چڑھنے کی حکمتیں ۔ پھر بیت المقدس سے سٹرھی کے ذریعہ حضرت جرئیل علیہ السلام: نبی سِلانفیائیلئے کو لے کرآسانوں کی طرف چڑھے۔ پہلے آسان میں آ دم علیہ السلام سے، دوسرے میں کی وقیسی علیم السلام سے، تیسرے میں بوسف علیہ السلام سے، چوتھ میں ادریس علیہ السلام سے، پانچویں میں ہارون علیہ السلام سے، اسلام سے، بانچویں میں ہارون علیہ السلام سے، اور سانویں میں ابراہیم علیہ السلام سے ملاقاتیں اور تعارف ہوا، اور سب نے آپ کوخوش جھٹے میں موئی علیہ السلام سے، اور سانویں میں ابراہیم علیہ السلام سے ملاقاتیں اور تعارف ہوا، اور سب نے آپ کوخوش آمد مید کہا۔ ہر آسان پر جب بیہ حضرات پہنچے تو حضرت جرئیل دروازہ کھلواتے۔ اندر سے دریافت کیا جاتا: کون ہے؟ جہال جواب دیے: میں جرئیل ہوں۔ پوچھا جاتا: آپ کے ساتھ کون ہے؟ بنایا جاتا کہ حضرت محمد مِسِلانفیائیکیلئے ہیں۔ دریافت کیا جاتا کہ حضرت محمد مِسِلانفیائیکیلئے ہیں۔ دریافت کیا جاتا کہ ان کو بلایا گیا ہے۔ پس دروازہ کھولا جاتا۔ یہاں تک کہ آپ ایسے مقام پر پہنچے جہاں کلک کو وبیوں کی آ واز سائی دے رہی کھی (روایات کا خلاصہ)

انشری کے بعد دیگرے آسانوں پر چڑھنے میں چند حکمتیں ہیں: (۱) آپ میلائی ایک کے مہربان اللہ پاک کے مستوی (مقام) کی طرف بلند ہوتے گئے (۲) ان ملائکہ کے احوال سے واقف ہوتے گئے جن کی آسانوں میں ڈیوٹیاں ہیں (۳) ان بڑے انسانوں (نبیوں) کے احوال سے واقف ہوتے گئے، جو ملائکہ کے ساتھ ملحق کئے گئے ہیں (۳) آپ آپ آسانوں کے ظم وانتظام سے واقف ہوتے گئے (۵) اور اس گفتگو سے بھی واقف ہوئے جو ملائا علی میں ہور ہی تھی۔ آسانوں کے ظم وانتظام سے واقف ہوتے گئے (۵) اور اس گفتگو سے بھی واقف ہوئے جو ملائا علی میں ہور ہی تھی۔ موسی علیہ السلام کے رونے کی وجہ سے چھٹے آسان میں حضرت موسی علیہ السلام سے نبی میلائی آئے گئے گئے کی ملاقات موئی آپ نے سلام کیا۔ انھوں نے مرحبا کہا، اور اقر ار نبوت کیا۔ البتہ جب آپ وہاں سے آگے بڑھے تو وہ رونے موئی آپ نے سلام کیا۔ انھوں نے مرحبا کہا، اور اقر ار نبوت کیا۔ البتہ جب آپ وہاں سے آگے بڑھے تو وہ رونے

گئے۔ان سے پوچھا گیا: آپ کیوں رورہے ہیں؟ آپ نے فر مایا: میں اس لئے رور ہا ہوں کہ بیزو جوان جومیرے بعد مبعوث کیا گیا: اس کی امت کے لوگ میری امت کے لوگوں سے بہت زیادہ تعداد میں جنت میں داخل ہوں گے'' (متفق علیہ،مشکلوۃ حدیث۵۸۶۲)

تشری موی علیه السلام کا رونا حسد کی بنا پرنہیں تھا، بلکہ وہ دو باتوں پرحسرت کا پیکرمحسوں تھا: ایک: اس بات کی حسرت کہ ان کوتمام انسانوں کی طرف مبعوث نہیں گیا۔ دوم: اس بات کی حسرت کہ وہ کچھ کمالات نبوت ہے، جن کے وہ دریے تھے، محروم رہ گئے ﴿ ذَلِكَ فَصْلُ اللّٰهِ يُؤْتِيْهِ مَنْ يُّشَاءُ، وَاللّٰهُ ذُوْ الْفَصْلِ الْعَظِيْمِ ﴾ (سورۃ الجمعہ آیت م

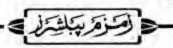
سندرۃ المنتہی کی حقیقت — ساتویں آسان کے بعد آپ میلائی آئے اللہ کوسڈرۃ المنتہی (باڈری بیری) تک پہنچایا گیا۔
اس پرسونے کے پٹنگے اور مختلف رنگوں کے پروانے گررہ بے تھے، اور جس کواللہ کے فرشتوں نے گھیرر کھا تھا۔ اور اس پرمقام بھر کے منگوں جیسے بڑے بڑے بیر لگے ہوئے تھے۔ اور اس کے پتے ہاتھی کے کانوں جینے بڑے تھے۔ پھر جب اس بیری کے درخت پر بھکم الہی وہ انوار چھا گئے جو چھا گئے تو اس کا حسن اس قدر دوبالا ہو گیا کہ اللہ کی مخلوق میں سے کوئی اس کی خوبصورتی بیان ہی نہیں کرسکتا (حوالہ بالا)

تشریکی:سدرة المنتهی: وجود کا درخت ہے۔اوروجود کے بعض کا بعض پرتر تب ،اورایک انتظام میں اس کا اکٹھا ہونا ایسا ہے جیسا درخت: قوت ِغاذیہ ،قوت ِنامیہ وغیرہ قوی میں اکٹھا ہوتا ہے۔

وضاحت: وجود دو ہیں: ایک خالق تعالیٰ کا وجود، دوسرائخلوق کا وجود۔اللہ تعالیٰ کا وجود تو اللہ تعالیٰ کی صفت قدیمہ ہے،
اور مخلوقات کا وجود حادث ومخلوق ہے۔ یہ وجود ایک امر منسط (پھیلی ہوئی چیز) ہے اور امر واحد ہے۔اس میں تقطیعات ہوکر مخلوقات وجود میں آتی ہیں۔ جیسے سورج کی روشن ایک امر منسط ہے۔ جب وہ روشندان سے گذر کر گھر میں آتی ہے تو
اس کی ایک خاص شکل بیدا ہوتی ہے۔ اس طرح موجودات خارجیہ وجود پذیر ہوتی ہیں۔ سدرۃ المنتہی کی صورت میں وہی وجود کلوق دکھایا گیا ہے، چنا نچواس سے کوئی موجود آئے ہیں جا سکتا۔ اس وجود کلوق کا بعض بعض پر مرتب ہے اور وہ سارا وجود کلوق میں تھا میں عربی ہے۔ وردو سارا میں اس کی ایک نظام کے ماتحت ہے۔ جیسے درخت کے سارے قوی ایک نظام کے تحت کام کرتے ہیں۔

سوال: اس وجودِ مخلوقِ کوئسی حیوان ( جاندار ) کی صورت میں کیوں نہیں دکھایا گیا؟ وجود سے اقرب تو حیوان (جاندارمخلوق ) ہے، درخت (جسم نامی ) سے تواس کی مشابہت دور کی ہے!

جواب: وجودکودرخت کی شکل میں اس لئے دکھایا گیاہے، اور حیوان کی شکل میں اس لئے نہیں دکھایا گیا کہ کی اجمالی انتظام سے، جواس جنس عالی کے انتظام سے مشابہ ہے جس کے افراد بھی کلی ہیں، قریب ترین مشابہت ورخت ہی کی ہے، حیوان سے مشابہت نہیں۔حیوان میں اتنااجمال نہیں جتنا ورخت میں ہے۔ کیونکہ حیوان میں قوی تفصیلیہ ہیں، جتی کہاس کا ارادہ بھی فطری طور پرایک علحدہ چیز ہے۔



وضاحت: نوع کے افراد جزئیات ہوتے ہیں۔ جیسے انسان کے افراد زید ، عمر ، بکر جزئیات ہیں۔ ان میں سے ہرایک کا انتظام الگ ہے۔ اور جنس کے افراد کلیات ہوتے ہیں۔ جیسے حیوان کے افراد انسان ، فرس ، بقر ، عنم انواع ہیں جو کلیات ہیں۔ اور کلی ایک انتظام کے تحت ہوتی ہے۔ اور جنس الاجناس وجود ہے ، پس اس کے تمام افراد کا انتظام بھی ایک ہے۔ اور کلی سے اجمالی انتظام میں قریب ترین مشابہ چیز درخت ہے ، حیوان کو بیہ مشابہت حاصل نہیں۔ کیونکہ حیوان میں تو ی تفصیلیہ ہیں۔ حق کہ حیوان کا ارادہ بھی ایک الگ چیز ہے ، چنانچ شجر و الکون کو حیوان کی شکل میں متشکل کرنے کے بجائے درخت کی شکل میں متشکل کرنے کے بجائے درخت کی شکل میں متشکل کیا۔

نهرول کی حقیقت — نبی مِیالانیکیائیم نے سدرۃ المنتہی کی جڑمیں چارنہریں دیکھیں۔دوباطنی اوردوظا ہری۔آپ نے جرئیل علیہ السلام سے دریافت کیا: یہ کیا ہیں؟ جریل نے بتایا: جودواندر کی طرف پہرہی ہیں وہ جنت میں جارہی ہیں،اور جودوبا ہرکی طرف پہرہی ہیں وہ جنت میں جارہی ہیں،اور جودوبا ہرکی طرف پہرہی ہیں: وہ دریائے نیل اور دریائے فرات ہیں (حوالہ بالا)

تشری : بینهریں اُس رحمت کی تمثیل ہیں جس کا ملکوت میں فیضان ہور ہاہے، اور حیات اور بالید گی کا پیکر محسوس ہیں۔ چنانچے نیل وفرات بھی وہاں متمثل ہوئے جواس عالم شہادۃ میں مفید ہیں۔

فائدہ:اس سے بیجی معلوم ہوا کہ جنت ای وجود مخلوق کا حصہ ہے۔جیسا کہ عالم شہادۃ ای وجود کا حصہ ہے۔ انوار کی حقیقت ہے۔ اورسدرۃ امنتہی کوجن انوار نے ڈھا نک رکھاتھا: وہ تجلیات ِربانیہ اور تدبیرات ِالہیے تھیں، جو عالم شہادۃ میں چکیں جہال ان کی استعداد پیدا ہوئی۔

بیٹ معمور کی حقیقت — پھرنبی مِلاَنْتَوَائِیم کو بیت معمور (عبادت ہے آبادگھر) دکھایا گیا۔اس گھر میں روزان ستر ہزار فرشتے عبادت کے لئے داخل ہوتے ہیں، پھر قیامت تک ان کانمبرنہیں آتا (مشکوۃ حدیث ۵۸۶۳)

تشری جس طرح دنیامیں کعبشریف تجلیات ِ رہانیہ کی جلوہ گاہ ہے، جس کی طرف انسانوں کے تجدے (نمازیں) اور ان کے تضرعات ( دعائیں ) متوجہ ہوتے ہیں، اسی طرح آسانوں میں اللہ کا بیگھرہے، جو کعبہشریف کے بالمقابل واقع ہے، ملائکہ کی عبادتیں اور دعائیں اس گھر کی طرف متوجہ رہتی ہیں۔

دودهاورشراب کا پیش کیاجانا،اورآپ کا دوده کواختیار کرنا — پھرآپ مِیلائیمَائیمُ کے سامنے دودهاورشراب کے دوجاورشراب کے دوجاورشراب کے دوجاورشراب کے دوجام پیش کئے گئے،آپ کے دودهاختیار فرمایا۔حضرت جرئیل علیه السلام نے فرمایا:''آپ کی فطرت کی طرف راہ نمائی کی گئی،اگرآپ شراب اختیار کرتے تو آپ کی امت گراہ ہوجاتی'' (بخاری حدیث ۳۳۹۳)

تشریکے: دودھ: فطرت( دین اسلام) کا اورشراب لڈ اتِ دنیا گا پیکرمحسوں تھی۔اور آپ مِیلائیکیائی ہے دودھ اختیار فرما کرامت کودین اسلام پرجمع کردیا،اور آپ ان کےظہور وغلبہ کا منشابن گئے۔

پانچ نمازیں درحقیقت پچاس نمازیں ہیں ۔ پھرجب آپ سِلانْقِاقِیم ارگاہ خداوندی میں پنچ تواللہ کوجووی فرمانی

تقی : وہ فرمانی ، اور پیاس نمازی فرض کیں۔ جب آپ از کرموی علیہ السلام کے پاس سے گذر ہے تو اُصوں نے پو چھا: اللہ

نے آپ گی امت پر کیا فرض کیا؟ آپ نے بتایا: بیاس نمازی ! موی علیہ السلام نے فرمایا: آپ گی امت بیاس نمازی نئیں
پڑھ سے گی ، میں بنی امرائیل کا تجربہ کر چکا ہوں ، آپ والیں جا ئیں ، اور تخفیف کی درخواست کریں۔ چنا نچہ آپ والیں گئے

اللہ تعالیٰ نے پانچ نمازی کم کردیں۔ ای طرح مولی علیہ السلام بار بار والیں جھیجے رہے ، اور پانچ پانچ نمازی کم ہوتی

رہیں۔ آخری بار بھی مولی علیہ السلام نے تخفیف کی درخواست کرنے کا مشورہ دیا ، گر آپ میں تی تی نیاز اس کم ہوتی
پروردگارے شرم محسول ہورہی ہے ، میں اس پر راضی ہول ' جب آپ وہاں سے آگے بڑھے تو اللہ پاک نے پکارا: ''اب مجھے
پروردگارے شرم محسول ہورہی ہے ، میں اس پر راضی ہول ' جب آپ وہاں سے آگے بڑھے تو اللہ پاک نے پکارا: ''اب مجھے
پروردگارے شرم محسول ہورہی ہے ، میں اس پر راضی ہول ' جب آپ وہاں سے آگے بڑھے تو اللہ پاک نے پکارا: ''اب مجھے
سے وہ پچاس نمازی میں جو نبی مطابقاتی کے اللہ پاک نے اپنی مراد واضح فرمائی تا کہ آپ جان لیں کہ اللہ نے دشواری ختم کم دیا گیا تھا۔ وہ بجازتھا۔ حقیقت میں تو اب کے اعتبار
کردی ، اور نعت مکمل کردی۔ اورمولی علیہ السلام کے مشورہ کی صورت میں ہے بات اس لئے متمثل ہوئی کہ ان کو بنی اسرائیل کا خوب تج بہتھا۔ جتنی انھوں نے بنی اسرائیل کی چارہ سازی کی ہے کی نے نہیں کی ، اور جتنے انھوں نے اپنی امت
کردی ، اور نعرت اور شاید آپ بیالی تو نیوں نے کی اسرائیل کی چارہ سازی کی ہے کی نے نہیں کی ، اور جتنے انھوں نے اپنی امت مورہ دیتا تو شاید آپ بیان بیا کی کے کی نے نہیں کی ، اور جتنے انھوں نے اپنی اس نے مقورہ دیتا تو شاید آپ بیان بیا کی کی درخواست نہ کرتے۔
کرفی مقورہ دیتا تو شاید آپ بیان بیان کی کی درخواست نہ کرتے۔

[ب] أما شق الصدر ومَلْوُه إيمانا: فحقيقته: غلبةُ أنوارِ الملكية، وانطفاءُ لَهَبِ الطبيعة، وخضوعُها لما يَفيض عليها من حظيرة القدس.

[ج] وأما ركوبُه على البراق: فحقيقته: استواء نفسه النطقية على نسمته اللتي هي الكمالُ الحيواني، فاستوى راكبا على البراق، كما غلبت أحكامُ نفسِه النطقية على البهيمية، وتسلَّطت عليها.

[د] وأما إسراؤه إلى المسجد الأقصى: فلأنه محلُّ ظهورِ شعائر الله، ومتعلِّقُ هِمَم الملأُ الأعلى، ومَطْمَحُ أنظارِ الأنبياء عليهم السلام، فكأنه كُوَّةٌ إلى الملكوت.

[م] وأما ملاقاتُه مع الأنبياء صلوات الله عليهم، ومفاخرتُه معهم: فحقيقتها: اجتماعُهم من حيث ارتباطهم بحظيرة القدس، وظهورُ ما اخْتُصَّ به من بينهم من وجوه الكمال.

[و] وأما رَقْيُه إلى السماوات: سماءً بعد سماء: فحقيقته: الانسلاخ إلى مستوى الرحمن: منزلة بعد منزلة، ومعرفة حال الملائكة المؤكلة بها، ومن لحق بهم من أفاضل البشر، والتدبيرِ الذي أوجاه الله فيها، والاختصام الذي يحصل في مَلْئِها.

[ز] وأما بُكاء موسى: فليس بحسد، ولكنه مثال لفقده عموم الدعوة، وبقاء كمال لم

يحصِّلُه،مما هو في وجهه.

[ح] وأما سلدرة المنتهى: فشجرة الكون: وترتب بعضها على بعض، وانجماعُها في تدبير
 واحد كانجماع الشجرة في الغاذية والنامية ونحوهما.

ولم تتمثل حيوانا: لأن التدبير الجُمَلِيَّ الإجماليَّ الشبيهَ بسياسة الكلى أفرادُه: إنما أشبهُ الأشياءِ به الشجرةُ، دون الحيوان: فإن الحيوان فيه قوى تفصيلية، والإرادةُ فيه أصرحُ من سُنن الطبيعة.

[ط] وأما الأنهار في أصلها: فرحمة فائضة في الملكوت حَذْوَ الشهادة، وحياةٌ، وإنماءٌ؛ فلذلك تعين هنالك بعض الأمور النافعة في الشهادة، كالنيل والفرات.

[ى] وأما الأنوار التي غَشِيَتُها: فتدليات إلهية، وتدبيرات رحمانية: تَلَعْلَعَتْ في الشهادة حيثما استعدت لها.

[ك] وأما البيت المعمور: فحقيقته: التجلى الإلهى الذي تتوجه إليه سجَدَاتُ البشر وتَضَرُّعَاتُهم: تمثَّلَ بيتا على حَذُو ما عندهم من الكعبة وبيت المقدس.

[ل] ثم أتى بإناء من لبن وإناءٍ من خمر، فاختار اللبن، فقال جبريل: "هديتَ للفطرة، ولو أخذتَ الخمر لَغَوَتُ أمتُك!" فكان هو صلى الله عليه وسلم جامعَ أمته، ومنشأ ظهورِهم، وكان اللبنُ اختيارَهم الفطرة، والخَمْرُ اختيارَهم لذَّاتِ الدنيا.

[م] وأُمر بخمس صلوات: بلسان التجوز، لأنها خمسون باعتبار الثواب، ثم أوضح الله مراده تدريجًا، ليعلم أن الحرج مدفوع، وأن النعمة كاملة، وتمثل هذا المعنى مستنداً إلى موسى عليه السلام، فإنه أكثر الأنبياء معالجة للأمة ومعرفة بسياستها.

﴿ الْحَارَةُ لِيَالِيِّكُ إِلَّهِ

ے (بیملا قات کی وجہ ہے) اوران وجوہ کمال کاظہور ہے جن کے ساتھ آپ خاص کئے گئے ہیں انبیاء کے درمیان میں ے (بیبرتری ثابت کرنے کی وجہ ہے) ۔ (و) اور رہا آپ کا آسانوں کی طرف چڑھنا، کے بعدد یگر سے یعنی بتدریج: تواس کی حقیقت: (۱) مہر بان اللہ کے مستوی (مقام) کی طرف درجہ بدرجہ بعنی بتدریج الگ ہونا ہے بعنی ترقی کرنا ہے (۱) اوران ملائکہ کے حال کو جانتا ہے جوآ سانوں پرمؤکل ہیں (۳) اوران بڑے انسانوں ( انبیاء) کا حال جانتا ہے جوان (ملائكه) كے ساتھ ملے ہوئے ہيں (م) اوراس انتظام كوجاننا ہے جس كواللہ تعالیٰ نے آسانوں ميں وحی كيا ہے (۵) اوراس بحث( گفتگو) کوجانناہے جوان (ملائکہ) کے اکابر میں ہوتی ہے ۔۔۔ (ز)اورر ہامویٰ علیہ السلام کارونا: تو وہ جلنانہیں ہے، بلکہ وہ تمثیل ہے:(۱) آپ کےعموم وعوت کو گم کرنے کی (۲) اورا یسے کمال کے باقی رہ جانے کی جوآپ کو حاصل نہیں ہوا،ان کمالات میں سے جن کے دریے آپ تھے ۔۔۔ (ح)اور رہی باڈر کی بیری: تو وہ وجود کا درخت ہے۔اوراس وجود کے بعض کا بعض پرتر تب ،ادراس کا ایک انتظام میں اکٹھا ہونا ایسا ہے جیسا درخت کا اکٹھا ہونا قوت غاذیہ اور توت نامیہ اوران دونوں کے مانند میں — (سوال کا جواب)اور بیٹجرۃ الکون کسی حیوان کی صورت میں متشکل نہیں کیا گیا:اس لئے كى اجمالى انظام جواس چيز كے انظام كے مشابہ ہے جس كے افراد كلى ہيں: چيزوں ميں سے اس كے ساتھ مشابة ترين درخت ہے، نہ کہ حیوان \_ کیونکہ حیوان میں قُو ی تفصیلیہ ہیں، اور ارادہ حیوان میں فطرت کی راہوں سے زیادہ واضح ہے یعنی وہ بالکل فطری امراور حیوان ہے بالکلیہ متحدثہیں ہے — (ط)اور رہیں سدرۃ کی جڑمیں نہریں: تو وہ وہ رحت ہے،اور حیات اور بالبدگی ہے جن کاملکوت میں فیضان ہور ہاہے، عالم شہادۃ کے مقابلہ میں \_پس اسی وجہ سے وہاں بعض وہ امور متعین ہوئے جوعالم شہادۃ میں مفید ہیں، جیسے نیل وفرات — (ی)اوررہے وہ انوار جنھوں نے اس درخت کوڈ ھا نک رکھاہے: وہ تجلیاتِ الہیاور تدبیرات رحمانیہ ہیں۔وہ عالم شہادۃ میں چیکتی ہیں جہاں ان کی استعداد پیدا ہوتی ہے ۔ (ک) اورر ہابیت معمور: تواس کی حقیقت: وہ بچلی رہانی ہے جس کی طرف انسانوں کے سجدے اور ان کے تضرعات متوجہ ہوتے ہیں، وہ گھر کی صورت میں متشکل ہوئی ہے اس کعبداور بیت المقدس کے بالمقابل جو بشر کے پاس ہیں (بیت معمور کعبہ شریف کے بالمقابل واقع ہے،شاہ صاحب رحمہ اللہ نے جو بیت المقدس کو بھی ساتھ ملایا ہے: اس کا حال اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں) — (ل) پھرآ پ کے پاس ایک برتن دووھ کا ،اورایک برتن شراب کالا یا گیا، پس آ پ نے دودھا ختیار فرمایا۔ پس جرئيل نے كہا: " فطرت كى طرف آپ كى راه نمائى كى گئى، اور اگر آپ شراب كواختيار كرتے تو آپ كى امت گراه ہوجاتی''پس آپ مَلِاللَّيْنَا يُلِيُّا فِي امت كوا كھا كرنے والے اوران كے ظہور وغلبه كا منشا ہيں بعنی آپ كے دودھ كواختيار كرنے کی وجہ سے سب امت ہدایت پرمجتمع رہی ،ان میں گمراہی نے راہ ہیں بنائی ،اورامت اپنی اجتماعیت کی بنا پرتمام ادیان پر غالب آئی۔اور دودھ امت کا فطرت کو اختیار کرنا ،اورشراب ان کا دنیا کی لذتوں کو اختیار کرنا ہے یعنی دودھ اورشراب: امت کی ہدایت اور گمراہی کی تمثیل تھی ۔۔۔ (م)اور آپ کو پانچ نماز وں کا حکم دیا گیا: زبانِ مجاز میں ،اس لئے کہ وہ ثواب

کے اعتبار سے پچاس ہیں۔ پھر بتدر تکے اللہ نے اپنی مراد واضح فر مائی ، تا کہ آپ ٔ جان لیس کہ تنگی اٹھائی ہوئی ہے ،اور یہ کہ نعت کامل ہے بینی نمازیں کم ہوکرامت کے لئے سہولت ہوگئی،اور پچاس نمازوں کا ثواب مل کر نعمت الہی کامل ہوئی اورمتمثل ہوئی ہیہ بات موئیٰ علیہالسلام کی طرف منسوب کر کے:اس لئے کہ وہ انبیاء میں زیادہ ہیں امت کی چارہ سازی کے اعتبار سے ،اورامت کے نظم وانتظام کوجاننے کے اعتبار سے۔

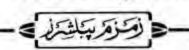
تركيب: (و) مين من لحق، التدبير اور الاختصام كاعطف الملائكة برب — (ح) مين ترتب اور انجماعل كرمبتدا ہيں،اور كانجماع محذوف مے متعلق ہوكر خبر ہے: قاعدہ سے كتىرتب و انجماع كہنا جا ہے تھا،مگر مابعد سے ترتب كاجور ببين تقاءاس كي خبر مين اس كوجيور ويا — قوله: الأن التدبير الجملي إلى مين الجملي، الإجمالي، الشبيه صفتين بين التدبيركي ،اورموصوف مع صفات أن كااسم ب\_اوربسياسة تعلق ب الشبيه سيداور الكلى خبر مقدم اور أفو اده ببتدا مؤخر ہے، پھر جملہ مضاف الیہ ہے سیاسة کا، اور جملہ إنها أشبه إلى أن کی خبر ہے ۔ إنها ے پہلے مطبوعہ میں واوتھا،اس کوحذف کیا گیاہے، لیسچے مخطوطہ کراچی سے کی ہے ۔۔۔ (ط) میں حیاۃ اور إنسماء کا رحمة يرعطف ہے۔

#### هجرت مديناورظهورمعجزات

پھر نبی سَلائِنْ اَیَّا اِللَّا اِن کواسلام کی دعوت دی، اوران سے جا ہا کہ وہ آ ہے کو ا پنے پہال لے جائیں ،اورآ پ کی ہرطرح سے نصرت وحمایت کریں ۔مگرصدائے برنخواست ۔اللہ تعالیٰ نے بیسعادت انصار کے لئے مقدر کی تھی۔ چنانچے نبوت کے گیار ہویں سال موسم حج میں یثر ب کے چھآ دمیوں نے اسلام قبول کیا۔اور وعدہ کیا کہ وہ لوٹ کردین اسلام کی تبلیغ کا فریضہ انجام دیں گے۔ چنانچہ اگلے سال موسم حج میں بارہ آ دمی آئے ،اورانھوں نے آپ کے ہاتھ پر بیعت کی۔ یہ بیعت عَقَبہ اُولی کہلاتی ہے۔ نبی مِلانیوَائیل نے ان کے ساتھ حضرت مُصعب بن عمیر رضی الله عنه کوداعی بنا کرروانه کیا۔اللہ نے ان کے کام میں برکت فرمائی۔اور نبوت کے تیرہویں سال ستر سے زیادہ مسلمان آئے۔اورانھوں نے ۱۲رزی الحجہ کو جمرہ عقبہ کے قریب کی گھاٹی میں رات کے وقت آ گے سے بیعت کی ۔ یہ بیعت عقبہ ثانيكهلاتی ہے۔اس موقع بران حضرات نے نبی سَلائيَّةَ لَيْمُ كومدينة نے كى دعوت دى،اور ہرطرح سےنصرت وحمايت كاوعدہ کیا۔آپ نے ان میں سے بارہ نقیب (سردار)مقرر کئے،جن کی دعوت سے مدینہ کے ہرگھر میں اسلام پہنچے گیا۔ إدھر نبی مِنَالِنَهُوَا لِيَمْ كُوشرح صدر موكيا، اور الله تعالى في آب يربيه بات واضح كردى كهاسلام كى سربلندى جرت مدينه بى سے موسكتى ہے۔ چنانچہ آپ نے ہجرت کا پختہ ارا دہ کر لیا۔اور مسلمانوں نے آپ کے حکم سے مدینہ کی طرف ہجرت شروع کر دی۔ جب قریش کے علم میں یہ بات آئی تو وہ غصہ سے بھٹ پڑے ۔ فوراْ دارالندوہ میں اجلاس بلایاء اور نبی مَیالْنَیْوَیْمْ کے معاملہ میں بحث شروع کی ۔ پہلے ابوالا سود نے تجویز رکھی کہ آپ گوشہر بدر کر دیا جائے ۔ ابلیس نے ۔ جوشنے نجدی کی صورت میں شریک محفل تھا ۔ کہا: یہ مسئلہ کاحل نہیں ۔ بیٹے فلی دوسرے قبائل میں جاکرا ہے جمنوا بنا لے گا، پھروہ تمہارے لئے درد سربن جائے گا۔ دوسری تجویز ابوالبختر می نے بیش کی کہ اسے لو ہے کی بیڑیوں میں جکڑ کر قید کر دیا جائے ۔ ابلیس نے کہا: اس کی خبراس کے جمایتوں کو ہوجائے گی، اور وہ دھا وابول دیں گے اور چھڑ الے جائیں گے۔ تیسری تجویز فرعونِ امت ابوجہل نے بیش کی کہ ہر قبیلہ سے ایک مضبوط آ دی منتخب کیا جائے ، اور سب بل کر یکبارگی وار کریں، اور قصہ نمٹاویں ۔ ابلیس نے اس تجویز کو پہند کیا۔ اور اس مجر مانہ تجویز پر سب نے اتفاق کر لیا۔

سفر ہجرت میں متعدد مجرات ظاہر ہوئے ہیں۔ یونکہ آپ علی ہوگئی اللہ کے مجوب بندے اور مبارک ہستی ہے، اور اللہ تعالی نے آپ کے غلبہ کا فیصلے فرمانی معروب ہے اللہ تعالی نے آپ کی ہر طرح سے حفاظت فرمانی۔ چند مجرات درج ذیل ہیں:
یہ ہلام مجرہ نہ جوسب سے اہم معجرہ ہے: وہ بیہ ہے کہ جب دار الندوۃ میں مذکورہ مجر مانہ قرار داد پاس ہوگئی تو حضرت ہر کیل علیہ السلام خدمت اقدس میں حاضر ہوئے۔ اور قریش کی سازش سے آپ کو آگاہ کیا، ، اور ساتھ ہی اللہ تعالی کی جرک علیہ السلام خدمت اقدس میں حاضر ہوئے۔ اور قریش کی سازش سے آپ کو آگاہ کیا، ، اور ساتھ ہی اللہ تعالی کی طرف سے ہجرت کی اجازت دی۔ اور وقت کی تعیین بھی کردی کہ اس دات نکل جانا ہے۔ ادھر کفار نے تبحویز طے ہوئے اور ان کے بعد سارا دن تیاری میں گذارا۔ اور جب رات آئی تو گیارہ مجرمین نے خانہ مبارک گھیرلیا۔ آپ باہر تشریف لائے ، اور ان کے سروں پرسگریزوں والی مٹی ڈالتے ہوئے صاف بچ کرنکل گئے۔ وہ لوگ میں تک و ہیں پڑے رہے۔ جب مبحد حضرت علی رضی اللہ عند آپ کے بستر سے اضح تو ان کے ہاتھ میں آسانوں اور زمین کی ہا دشاہت ہو، وہ جے بچانا چاہیں اس کا کوئی بال بریا نہیں کر سکتا ( یہ مجرہ شاہ میں۔ ان کے ہاتھ میں آسانوں اور زمین کی ہا دشاہت ہو، وہ جے بچانا چاہیں اس کا کوئی بال بریا نہیں کر سکتا ( یہ مجرہ شاہ صاحب رحمہ اللہ نے ذکر نہیں کیا)

دوسرا معجزہ: جب رسول اللہ ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ غار تور پہنچے، تو ابو بکر ؓ نے کہا: یارسول اللہ! ابھی آپ غار میں داخل نہ ہوں۔ پہلے میں داخل ہو کرد کھے لیتا ہوں۔ ابو بکر ؓ داخل ہوئے، اور غار کوصاف کیا۔ ایک جانب چند سوار خ تھے، آپؓ نے اپنا تہبند بھاڑ کران کو بند کیا۔ لیکن دوسوراخ بھے گئے۔ حضرت ابو بکرؓ نے ان دونوں کو اپنے پاؤل سے بند کیا۔ پھر رسول اللہ ﷺ کو اندر بلایا۔ آپؓ اندرتشریف لے جاکر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے آغوش میں سرر کھکر سوگئے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے آپؓ جاگ نہ سوگئے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے پاؤں میں کسی چیز نے ڈس لیا، مگر وہ اِس ڈر سے نہیں سلے کہ آپؓ جاگ نہ جا کین ان کے آنسورسول اللہ ﷺ کیا تا ہے۔ پھرے پر فیک پڑے۔ آپ کی آ کہ کھل گئی۔ دریا فت کیا؛ کیا بات ہے؟ جا کین ان کے آنسورسول اللہ میا گئی ہے گئی ہوئے۔ آپ کی آ کہ کھل گئی۔ دریا فت کیا؛ کیا بات ہے؟ ابو بکر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا؛ مجھے کسی چیز نے ڈس لیا ہے۔ آپ نے اس پر لعاب و بمن لگا دیا، اورفور آ تکلیف جاتی رہی (رواہ رزین ، مشکل ق حدیث ۲۰۱۵)



تیسرام مجزہ: جب تلاش کرنے والے غار کے دہانے تک پہنچہ، اور وہ ان کے سروں پر کھڑے ہوئے، اور ان کے پاؤں نظرآنے لگے، تو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! اگر ان میں ہے کوئی اپنے پیروں کی طرف دیکھے گا تو ہمیں دیکھ لے گا! آپ نے فرمایا: ''ابو بکر! تمہارا کیا خیال ہے ان دو کے بارے میں جن کا تیسرا اللہ ہے!'' یہ ایک مجزوتھا، اللہ نے ان کی آئے تھیں اندھی کردیں، اور ان کی سوچیں پھیردیں۔ انھوں نے دیکھا کہ غار کے منہ پر مکڑی کا جالاہے، وہ یہ دیکھ کرواپس بلیٹ گئے، حالا تکہ چندقدم ہے زیادہ فاصلہ بیں رہ گیا تھا (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۵۸۲۸ وحدیث ۵۹۳۸)

چوتھام مجردہ: راستہ میں سُراقہ بن مالک نے تعاقب کیا۔ جب وہ قریب پہنچاتو رسول اللہ سَلِائَفِیَکِیمْ نے اس کے لئے بددعا کی۔فوراً گھوڑا پیٹ تک شخت زمین میں حنس گیا۔ اس نے کہا بتم دونوں نے میرے لئے بددعا کی ہے، اب میری خلاصی کی دعا کرو، میں تلاش کرنے والوں کو پھیردونگا۔ چنانچہ نبی سِلائِفَکِیمَا اس کے لئے دعافر مائی، اوروہ نیچ گیا۔ اورواپس لوٹ گیا۔ راستہ میں جوماتیا اس سے کہتا: یہاں تمہارا جو کام تھاوہ کیا جاچکا ہے۔ اس طرح لوگوں کوواپس لے گیا (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۵۸۶۹)

یا نچوال مجرزہ: ای سفر میں آپ سیال آپ کے اور ام معبد خزاعیہ کے خیمہ ہے ہوا۔ آپ کے ساتھ حضرت ابو بکر ان کا علام عام بن فہیر ہ اور گا کڈ عبد اللہ لیٹی سے۔ آپ نے ام معبد ہے دریا فت کیا: تمہارے پاس گوشت اور مجبوریں ہیں، تاکہ ان کو خریدیں۔ ان کے پاس کچھ نہیں تھا۔ آپ سیال آپ کے جمد کے ایک گوشہ میں بکری دیکھی۔ پوچھا: ام معبد اید کیسی بکری ہے؟ بولیں: اسے کمزوری نے رپوڑ ہے چھے چھوڑ رکھا ہے۔ آپ نے پوچھا: اس میں پچھ دودھ ہے؟ بولیں: وہ اس سے کہیں زیادہ کمزوری نے رپوڑ ہے چھے چھوڑ رکھا ہے۔ آپ نے پوچھا: اس میں پچھ دودھ ہے؟ بولیں: قربان! اگر تمہیں اس میں دودھ دکھائی دے رہا ہوتو دوہ لو۔ آپ نے بکری کے تھن پر ہاتھ پھیرا، بکری نے پاؤں تجہال دیے، اور تھن بھر گئے۔ آپ نے ایک بڑا برتن لیا، جوایک جماعت کوآسودہ کرسکا تھا، اور اس میں اتنا دوہ ہو کہ برتن بھر گیا اور اس میں اتنا دودھ دوہ ہو گئے۔ آپ نے ایک برتن بھر گیا، پھر دوبارہ اس برتن میں اتنا دودھ دوہ ہو کہ برتن بھر گیا، اور اس معبد کے پاس چھوڑ کرآگے بیل پڑے (مفلوۃ صدیث ۵۹۲)

بارے میں یہود سے معلوم کرلیں نے چنانچہ جب یہود کے دیگر بڑے علاء ملنے آئے تو آپ نے پوچھا:تم میں عبداللہ کا کیا مقام ہے؟ کہنے لگے: ہم میں بہتر ہیں،ان کے والد بھی ہم میں بہتر تھے، وہ ہمارے سردار ہیں،اوروہ ہمارے سردار کے بیٹے ہیں۔آپ نے فرمایا:''بتا وَاگر عبداللہ بن سلام ایمان لے آئیں تو؟'' کہنے لگے:اللہ تعالی ان کواس سے محفوظ رکھیں! فوراً ہی حضرت عبداللہ نکلے،اور کلمہ شہادت پڑھا۔ کہنے لگے: ہم میں بدتر،اور بدتر کا بیٹا! حضرت عبداللہ نے کہا:یارسول اللہ! مجھے ای کا اندیشہ تھا (رواہ ابنجاری مشکل قاحدیث ۵۸۷)

[١٧] شم كان النبى صلى الله عليه وسلم يَسْتَنْجِدُ من أحياء العرب، فَوُفَقَ الأنصارُ لذلك، فبايعوه بيعة العَقَبَةِ: الأولى والثانية، ودخل الإسلام كلَّ دار من دُوْرِ المدينة، وأوضح الله على نبيه أن ارتفاع دينه في الهجرة إلى المدينة، فأجمع عليها، وأزداد غيظ قريش، فمكروا به ليقتلوه، أو يُثبتوه، أو يخرجوه.

فظهرت آياتٌ لكونه محبوبا مباركا مَقْضِيًّا له بالغلبة:

[الف] فلما دخل هو وأبوبكر الصديقُ — رضى الله عنه —الغارَ، لُدِغَ أبوبكر رضى الله عنه فَتَفَلَ النبي صلى الله عليه وسلم، فَشَفْي من ساعته.

[ب] ولما وقف الكفارُ على رأسِ الغار، أعْمَى الله أبصارَهم، وصرف عنه أفكارَهم.

[ج] ولما أدركهما سُراقةُ بنُ مالك: دعا عليه، فارْتَطَمَتْ به فرسُه إلى بطنها في جَلَدٍ من الأرض، بأن انْخَسَفَتِ الأرضُ بتقريب من الله، فَتَكَفَّل بالردِّ عنهما.

[د] ولما مَرُّوا بخيمة أم معبد دَرَّتْ له شاةً، لم تكن من شياه الدّرر.

[ه] و لما قَدِمَا المدينة، جاء ه عبد الله بن سلام، فسأله عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبى: فما أولُ أشراط الساعة؟ وما أولُ طعام أهل الجنة؟ وما يَنْزِعُ الولدَ إلى أبيه، أو إلى أمه؟ قال صلى الله عليه وسلم: "أما أول أشراط الساعة: فنارٌ تَحْشُرُ الناسَ من المشرق إلى المغرب، وأما أول طعام يأكله أهل الجنة: فزيادة كَبِدِحوتٍ، وإذا سبق ماءُ الرجل ماءَ المرأة نزع الولد، وإذا سبق ماءُ المرأة نزعت" فأسلم عبد الله، وكان إفحامًا لأحبار اليهود.

ترجمہ (۱۷) پھرنی مِیالاَئیوَیَا مُیاکُلُ عرب سے طاقت حاصل کیا کرتے تھے۔ پس انصاراس کی توفیق دیئے گئے ، پس انھوں نے آپ سے بیعت عقبہ اولی اور ثانیہ کی۔اور اسلام مدینہ کے گھروں میں سے ہر گھر میں پہنچ گیا۔اور اللہ تعالی نے اپنے نبی پریہ بات واضح کی کہ آپ کے دین کی سربلندی مدینہ کی طرف ہجرت میں ہے۔ پس آپ نے اس کا پختہ ارادہ کرلیا۔اور قریش کا عصہ بڑھ گیا۔ پس انھوں نے آپ کے بارے میں اسکیم بنائی ، تا کہ وہ آپ آفتل کردیں ، یا قید کردیں ، یا وطن سے نکال دیں (سورۃ الانفال آیت ۳۰) پس نشانیاں ظاہر ہوئیں آپ کے مجبوب ومبارک ہونے کی وجہ سے ، اور آپ کے لئے غلبہ کا فیصلہ ہونے کی وجہ سے ، اور آپ کے لئے غلبہ کا فیصلہ ہونے کی وجہ سے ۔ (الف) پس جب آپ اور ابو بکررضی اللہ عنہ غار میں داخل ہوئے تو الو بکر گوکسی چیز نے ڈس لیا ، پس اس پر بی سِلائفائیا ہے نہ لعاب لگایا ، پس انھوں نے اس وقت شفا پائی ۔ (ب) اور جب کفار غار کے ہر پر کھڑے ہوئے اللہ نے ان کی آئیس انھی کردیں ، اور آپ سے ان کی سوج پھیردی ۔ (ج) اور جب ان دونوں دونوں کو مراقبہ بن مالک نے آلیا، تو آپ نے اس کے لئے بدد عاکی ، پس اس کے ساتھ اس کا گھوڑ ااپنے پیٹ تک سخت دونوں کو میں قب بیایا۔ پس وہ دونوں نے میں حضن گیا: بایں طور کہ زمین ڈھ گئی اللہ کی تقریب سے یعنی اللہ تعالیٰ نے اس کا کوئی خفیہ سبب بنایا۔ پس وہ دونوں سے طلب کو پھیر نے کا ذمہ دار بن گیا ۔ (د) اور جب وہ لوگ ام معبد کے فیمے پر گذر ہے تو آپ کے لئے دودھ دیا ایک الیک بکری نے جودودھ کی بکریوں میں سے نہیں تھی ۔ (ھ) ۔ ۔ ۔ پس عبداللہ نے اسلام قبول کیا ، اور وہ اسلام لا نا یہود کے بل علم ایک ساکھ دلا جواب کرنے والا تھا۔

## ہجرت کےفوراً بعدیانچ اہم کام

نى مَلائْدَةً لِيمْ نِے بجرت كے فور أبعد يانچ اہم كام انجام ديئے ہيں، جودرج ذيل ہيں:

پہلاکام — یہود کے ساتھ معاہدہ — مدینہ میں مسلمانوں کے ساتھ مشرکین اور یہود بھی آباد تھے۔ مشرکین سے زیادہ خطرہ نہیں تھا، کیونکہ مسلمان انہی قبائل سے تعلق رکھتے تھے۔ مگر یہود مسلمانوں سے عداوت رکھتے تھے، اس لئے ان کے شرکا اندیشہ تھا۔ چنانچے رسول اللہ مِسَالِیَّا اِیَّا اِن کے ساتھ ایک معاہدہ کیا، جس سے ان کے شرسے حفاظت ہوگئ (اس معاہدہ کی دفعات سیرت ابن ہشام میں ہیں)

دوسراکام — مسجد نبوی کی تغمیر — مدینه میں فروکش ہوتے ہی نبی مِسَّلاَتُنَاؤِیَّمْ نے پہلا قدم بیا ٹھایا کہ مسجد نبوی کی تغمیر شروع کردی۔اورمسلمانوںکونمازاوراس کے اوقات کی تعلیم دی۔اوراس طریقہ کے بارے میں باہم مشورہ کیا،جس کے ذریعہ لوگوںکونماز کی اطلاع دی جاسکے۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن زید بن عبدر بہکوخواب میں اذان دکھلائی گئی،اوراس کے مطابق عمل شروع ہوا۔

سوال: غیرنبی کاخواب جحت نہیں، پھر حضرت عبداللہ کے خواب پڑمل کیوں شروع کیا گیا؟

جواب: بیفیکی فیضان در حقیقت رسول الله صلانی کی بیار موافقا، اگر چدوا سط عبدالله تصر جیسے ببشرات: صاحب معامله کے علاوہ کو بھی دکھلائے جاتے ہیں، مگر مقصود وہ شخص ہوتا ہے جس کے لئے وہ خواب دکھلایا گیا ہے۔ چنانچہ جب حضرت عبداً لله في ابناخواب رسول الله سِلاليَّوَالِيَّمُ كوسناياتو آپ في فرمايا: إنها لسرؤيا حقَّ، إن شاء الله نيه برحق خواب ب، اگر الله في جابار پهر جب حضرت عمر رضى الله عنه في اطلاع دى كه انهول في بهى خواب ديكها ب، تو آپ في رمايا: فلله الحمد: خدا كاشكر به! (مشكوة حديث ١٥٠ باب الأذان)

تیسرا کام — وینی نظام کی استواری — پھرلوگوں کو جمعہ وجماعت اور روزوں پرابھارا،اورز کو ۃ کا حکم دیا،اور لوگوں کوز کو ۃ کے احکام سکھلائے۔ مکی سورتوں میں صرف اسلامی مبادیات کی تفصیل بیان کی گئی تھی۔اسلامی عبادات اور ان کے احکام اب نازل کئے گئے، تا کہ سلمانوں کا معاشرہ اسلامی اقدار پر پروان چڑھے۔

چوتھا کام — دعوت اسلامی اور ججرت کی ترغیب — ججرت کے بعداللّٰہ کی مخلوق کوخوب زوروشور ہے۔ دعوت دی گئی کہ یہی اصل مقصود تھا۔ جولوگ اسلام قبول کرتے تھے ان کوترغیب دی جاتی تھی کہ وہ اپنے وطن چھوڑ کرمدینہ چلے آئیں کیونکہ ان کے وطن اس زمانہ میں دارالکفر تھے، وہ وہاں اسلامی احکام پڑمل نہیں کر سکتے تھے۔ اس لئے ضروری تھا کہ وہ الیی جگہ آجائیں جہاں دین پر آزادی کے ساتھ کمل پیرا ہو سکیں۔

یا نجوان کام — مسلمانوں میں بھائی چارہ — ہجرت کے بعد مدینہ میں دوطرح کے مسلمان جمع ہوگئے تھے۔
ایک انصار تھے، جواپنے گھروں میں آباد تھے۔ان کی اپنی زمینیں ،کاروباراور قبائل تھے۔دوسرے: مہاجرین تھے،جوب خانماں تھے۔وہ لُٹ پٹ کرمدینہ پہنچے تھے۔ان کے پاس نہ تور ہنے کے لئے گھرتھے، نہ گذارہ کا سامان ۔ان کے قبائل بھی نہیں تھے، اس لئے وہ بے یارومد دگار تھے۔ چنانچے نبی صلاقی آباز نے مہاجرین وانصار کے درمیان بھائی چارہ کرایا۔اور مسلمانوں کے بعض کو بعض کو بعض سے جوڑ دیا،ان کو ایک خاندان بنادیا۔اورصلہ رحمی اور انفاق کا تھام دیا۔اورمواخات کو توارث کی بنیاد قرار دیا (بی تھم جنگ بدرتک قائم رہا) اس طرح مسلمانوں کا کلمہ تھد ہوگیا، تا کہ ضرورت پیش آئے پر جہاد کیا جا سکے،اور مسلمان اپنے دشمنوں سے محفوظ ہوجا کیں۔اور بھائی چارہ کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ اس زمانہ میں لوگ قبائل کی بنیاو پڑا کیک دوسرے کی مدد کرنے کے خوگر تھے۔ چنانچے مواخات کے ذریعے مہاجرین کو انصار کے قبائل میں داخل کردیا۔

[14] ثم عاهد النبي صلى الله عليه وسلم اليهود، وأمن شرَّهم، واشتغل ببناء المسجد، وعلَم الممؤمنين الصلاة، وأوقاتِها، وشاور فيما يحصل به الإعلام بالصلاة، فأرى عبد الله بن زيد في منامه الأذان، وكان مطمح الإفاضة الغيبية رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإن كان السفير عبد الله، وحررضهم على الجماعة، والجمعة، والصوم؛ وأمر بالزكاة، وعلَّمهم حدودها، وجَهر بدعوة الخلق إلى الإسلام، ورغَّبهم في الهجرة من أوطانهم، لأنها يومئد دار الكفر، ولا يستطيعون إقامة الإسلام هناك، وشدَّ المسلمين بعضهم ببعض بالمواخاة، وإيجاب الصلة والإنفاق والتوارث بتلك المواخاة، لتتفق كلمتُهم، فيتأتى الجهاد، ويَتَمَنَّعُوا من أعدائهم، وكان القومُ الفُوا التناصر بالقبائل.

تر جمہ: (۱) پھر نبی سِلُنْ اَلَيْهِ نِهِ نِهِ وَ سِهِ معاہدہ کیا، اوران کے شر سے محفوظ ہوگئ (۲) اور مسجد کی تغییر میں مشغول ہوئے ، اور مسلمانوں کو نماز کی اوراس کے اوقات کی تعلیم دی، اوراس طریقہ کے بارے میں مشورہ کیا جس کے ذریعہ مسلمانوں کو نماز کی اطلاع ہو سکے ۔ پس عبداللہ بن زیدخواب میں اذان دکھلائے گئے (سوال کا جواب) اور غیبی فیضان کے مسلمانوں کو نماز کی جگہ رسول اللہ سِلِ اُنہِ اِللَّهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

### فیصله کن معرکه:غزوهٔ بدر کبری

ہجرت سے پہلے تیرہ سال تک مسلمان ظلم وسم کی چگی میں پیستے رہے۔اور صبر وہمت سے ہر طرح کی چیرہ دستیاں سہتے رہے۔گراس وقت ظالموں کے مقابلہ میں ہاتھ اٹھانے کی اجازت نہیں دی گئی تھی۔ کیونکہ اس وقت مسلمان مجتمع نہیں سہتے رہے۔گراس وقت مسلمان مجتمع نہیں ہجے ،نداس وقت مقابلہ کی طاقت پیدا سے ،نداس وقت مقابلہ کی طاقت پیدا ہوئی ، تو اللہ تعالیٰ نے ان مظلوموں کو ظالموں سے بدلہ لینے کی اجازت دی (سورۃ الحج آیت ۳۹) چنانچہ کا فرول کے ساتھ پہلی قابل ذکر تگر ۲ ہجری میں میدانِ بدر میں ہوئی ،اوروہ فیصلہ کن معرکہ ثابت ہوا، اس نے حق وباطل کے درمیان واضح فیصلہ کردیا۔اس معرکہ کے چندوا قعات درج ذیل ہیں :

پہلا واقعہ: ۱۲ ررمضان ۱۲ جری میں رسول اللہ سِلِلْ اَلْمَالِیَ اللهِ الل

سرداروں نے بھی مہاجرین کی تجویز کی تائید کی ،اورسب نے پر جوش تقریریں کیں۔رسول اللہ سِلائیَا اِللَّهِ اِس کون کر بہت مسرور ہوئے۔اور قافلہ کو تکم دیا کہ اللہ کے نام پر چلو۔اور بیخوش خبری سنائی کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ سے وعدہ فر مایا ہے کہ قافلہ اور شکرمیں سے ایک پرہمیں ظفریا ب کریں گے پس اب قافلہ تو نکل گیا ہے،اشکر ہی مدمقابل ہے،اس پران شاءاللہ فتح حاصل ہوگی۔

دوسراواقعہ میدانِ بدر میں کفار نے پہلے ہے اچھی جگہ اور پانی پر قبضہ کرلیا تھا۔ اور مسلمان نشیب میں تھے ، ان کی طرف ریت بہت زیادہ تھی، چلتے ہوئے پاؤل دھنتے تھے۔ گردوغبار سے الگ پریشان تھے۔ ایک طرف وضوء وشل کی پریشانی تھی تو دوسری طرف تشکی ستارہی تھی۔ مزید شیطان نے وسوسہ ڈالا کہتم اللہ کے مقبول بندے ہوتے تو تائیدالہی تمہارے ساتھ ہوتی۔ اس نازک گھڑی میں اللہ تعالیٰ نے مدد کی ، اور زور کا مینہ برسا، جس سے میدان کی ریت جم گئی، وضوء وشل کے لئے پانی کی افراط ہوگئی، گردوغبار سے نجات مل گئی، اور شیطان کا وسوسہ کا فور ہوگیا۔ اور جس جگہ کفار کا تشکر تھا؛ کیچڑ اور پھلسن ہوگئی، اور چلنا پھرنا دشوار ہوگیا۔ اس فضل خداوندی کا تذکرہ سورۃ الانفال آیت گیارہ میں ہے۔

تیسراواقعہ: میدانِ بدرمیں جب دونوں فوجیں آمنے سامنے ہوئیں ،اور نبی طالنیکائیلٹے نے لشکر دشمن کی زیادتی دیکھی ، تواللہ تعالیٰ سے گڑ گڑا کر دعا کی:''اے اللہ! آپ نے مجھ سے جووعدہ فرمایا ہے اس کو پورا فرما۔اے اللہ! میں آپ کو آپ کے عہداور وعدہ کی شم دیتا ہوں!'' چنا نچہ آپ کو فتح کی خوش خبری دی گئی۔اور آپ زرہ پہنے ہوئے پر جوش بیفرماتے ہوئے جھونپڑی سے فکلے:''عنقریب بے جھے شکست کھائے گا،اور پیٹھ پھیر کر بھا گے گا!'' (سورۃ القرآیت ۴۵) (رواہ ابخاری مشکوۃ حدیث ۵۸۷۲)

چوتھا واقعہ: جنگ سے پہلے رات میں رسول اللہ سِلانیَاوَیا ایناہاتھ رکھ رکھ کرصحابہ کو بتایا کہ کل فلاں یہاں گرےگا، اور فلال یہاں گرے گا۔ حدیث کے راوی حضرت انس رضی اللہ عند بیان کرتے ہیں کہ ان میں سے کوئی بھی رسول اللہ سِلانَیَاوَیَا اللہ کے ہاتھ کی جگہ سے اِدھراُ دھرندہ وا(رواہ سلم، مشکلوۃ حدیث اے۵۸۵ و۵۹۳۸)

پانچواں واقعہ: اس جنگ میں اللہ تعالیٰ کا ایک خاص فضل بیہ ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کی کمک بھیجی، صحابہ نے فرشتوں کو کمک بھیجی، صحابہ نے فرشتوں کو اپنی آئکھوں سے دیکھا۔ ان کے سپر دبیکام کیا گیا تھا کہ وہ مسلمانوں کی ہمت بڑھا کیں، اور کفار کے دلوں میں رعب ڈالیں (سورۃ الانفال آیت ۱۲ میں اس کا ذکر ہے)

چھٹا واقعہ: جب دونوں کشکر آ منے سامنے ہوئے تو رسول اللہ طِلاَئَيَا اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الل

ح (مَوْرَبِبَالْيْرَزِ)

اس کے بعد جنگ شروع ہوئی جومشرکین کی شکست فاش، اور مسلمانوں کی فتح عظیم پرختم ہوئی۔اس میں چودہ مسلمان شہید ہوئے۔لیکن مشرکین کو بھاری نقصان اٹھانا پڑا،ان کے ستر آ دمی مارے گئے، اور ستر قید ہوئے، جن میں سے اکثر قائد، سردار اور سر برآ وردہ لوگ تھے۔قیدیوں سے مسلمانوں کو معقول فدید حاصل ہوا۔اور کافی سے زیادہ مال غنیمت ہاتھ آیا۔ چنانچ قر آن کریم نے اس جنگ کوفیر قان (فیصلہ کن معرکہ) قرار دیا (سورۃ الانفال آیت میر)

ساتواں واقعہ: مدینہ لوٹ کررسول اللہ سِّلاَئِوَائِیْمِ نے صحابہ سے قیدیوں کے بارے میں مشورہ فرمایا مسلمانوں کا میلان فدیہ لینے کی طرف ہوا، جومنشاء خداوندی کے خلاف تھا۔اللہ تعالیٰ کو یہ بات پسندتھی کہ سب قیدیوں کوتل کردیا جائے، تا کہ مشرکین کے سب سرغنہ ختم ہوجا کیں، چنانچے سورۃ الانفال آیات ۲۷-۲۹ میں صحابہ کوسرزنش کی گئی، مگر چونکہ معاملہ صحابہ کے اجتہاد پر چھوڑ اگیا تھا، جس میں ان سے چوک ہوگئی، اس لئے ان سے درگذر کیا گیا۔

[١٩] ثم لما رأى الله فيهم اجتماعًا ونَجْدَةً، أو حى إلى نبيه أن يجاهد، ويقعد لهم كلَّ مرصد: [الف] ولما وقعت واقعةُ بدرِ: لم يكونوا على ماء، فأمطر الله مطرًا.

[ب] واستشار الناس: هل يختار العير أم النفير؟ فبورك في رأيهم حسب رأيه، فأجمعوا على النفير، بعد مالم يكد يكون ذلك.

[ج] ولما رأى صلى الله عليه وسلم كثرة العدو: تضرُّ ع إلى الله، فَبُشِّر بالفتح.

[د] وأُوحى إليه مصارعُ القوم، فقال: "هذا مصرعُ فلان، وهذا مصرع فلان، يضع يَدَه ههنا وههنا، فما مَاطَ أحدُهم عن موضع يدِ رسول الله صلى الله عليه وسلم"

[ه] وظهرت الملائكة يومئذ، بحيث يراها الناس، لِتُثَبِّتَ قلوبَ الموحدين، وتُرْعِبَ قلوبَ المسركين.

[و] فكان ذلك فتحًا عظيمًا، أغناهم الله به وأشْبَعَهم، وقَطَعَ حبلَ الشرك، وأهلك أفلاذَ كبدِ قريش، ولذا يسمى فرقانا.

[ز] وكان ميلُهم للافتداء، محالفاً لما أحبه الله من قطع دابر الشرك، فعوتبوا، ثم عُفي عنهم.

ترجمہ: (۱۹) پھر جب اللہ تعالی نے مسلمانوں میں اجتماعیت اور قوت دیکھی تو اپنے نبی کی طرف وجی کی کہ وہ جہاد کو ہے، اور شمنوں کے لئے ہرگھات میں بیٹھے: — (الف) اور جب جنگ بدر پیش آئی تو مسلمان پانی پڑہیں تھے، پس اللہ نے بارش برسائی (اس کوشرح میں دوسرے نمبر پرلیاہے) — (ب) اور آپ نے لوگوں سے مشورہ کیا: آیا عمر ( تجارتی قافلہ ) کو اختیار کریں یانفیر ( جنگی لشکر ) کو؟ ( صبحے بات وہ ہے جو شرح میں ہے۔ کیونکہ بیمشورہ تجارتی قافلہ کے نیچ کرنگل

جانے کے بعد کیا گیاتھا) پی صحابہ کی رائے میں جوآپ کی رائے کے موافق تھی برکت کی گئی۔ پس سب نے شکر سے مقابلہ کرنے پراتفاق کرلیا،اس کے بعد کہ قریب نہیں تھا کہ اتفاق ہو ۔۔ (ج) اور جب نبی سلانھ آئی آئی نے دہمن کی زیادتی دیکھی تو آپ اللہ کے سامنے گر گرائے، پس آپ فتح کی خوش خبری دیئے گئے ۔ (د) اور آپ کی طرف قوم کی کچپڑنے کی جگہیں وہی کی گئیں۔ پس آپ نے فر مایا: ۔۔۔۔ (ھ) اور اس دن فرشتے ظاہر ہوئے، بایں طور کہ ان کولوگوں نے دیکھا، تا کہ وہ مسلمانوں کو مضبوط کریں، اور مشرکیین کے دلوں کو مرعوب کریں ۔۔ (و) پس وہ جنگ عظیم فتح تھی ،اللہ تعالی فی اس کے ذریعہ مسلمانوں کو مالدار کیا، اور ان کوشکم سیر کیا، اور شرک کی رسی کاٹ دی، اور قریش کے جگر کے گئروں کو تباہ کیا، اور آسی وجہ سے وہ فرقان کہلائی ۔۔ (ز) اور مسلمانوں کا میلان فدید لینے کی طرف تھا، اس بات کے برخلاف جس کو اللہ تعالی پند کرتے تھے بعنی شرک کی جڑ کا ٹن، پس وہ سرزنش کئے گئے، پھران سے درگذر کیا گیا۔

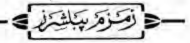
حبہ حب

#### مدینہ سے یہود کا صفایا

مدیندشریف میں اور اس کے قرب وجوار میں یہود کے تین قبیلے آباد تھے۔ بنوقینقاع، بنوفیراور بنوٹر یظ ۔ بنوقینقاع؛ فاص مدینہ میں سکونت پذیر سے بھا، اور باقی دو قبیلے مدینہ کے پڑوں میں آباد تھے۔ ہجرت کے فوراً بعد نبی سِلگاتِ کے ان سے جومعا بدہ امن کیا تھا اس کی دفعات تاریخ کی کتابوں میں محفوظ ہیں۔ جنگ بدر کے موقع پر سب سے پہلے بنوقینقاع نے مدینہ میں فساد ہر پاکیا، پھر بنوفسیر نے آپ سِلگاتِ کے گئے گوتل کرنے کا منصوبہ بنایا، اور آخر میں غزوہ خندت میں بنوقر یظ نے مدینہ میں فساد ہر پاکیا، پھر بنوفسیر نے آپ سِلگاتِ کے گئے گوتل کرنے کا منصوبہ بنایا، اور آخر میں غزوہ خندت میں بنوقر یظ نے قریش کی مدد کی۔ اس طرح اللہ تعالی نے ایسے اسباب پیدا کے گہوہ کے بعد دیگر ہے جالوطن کے گئے۔ کیونکہ مدینہ میں اللہ کا دین اس طرح اللہ تعالی نے بنوفسیر میں اللہ کا دین اس وقت خالص ہو سکتا تھا، جب یہود مدینہ کے بڑوی میں ندر ہیں۔ چنا نچہ خودانھوں نے نقض عہد کیا، اور اس کی پاداش میں جلاوطن کے گئے، اور کعب بن انٹر ف کوجوان کا بڑا خبیث سرغنہ تھا تی گیا۔ اور اللہ تعالی نے بنوفسیر کے دلوں میں مسلمانوں کی ایسی وَ حاک بھا دوران کے دلوں کو مضبوط کیا تھا۔ مراد مدینہ کے منافقین عبداللہ بن اُنی اور اس حک ساتھی ہیں، جن کا تذکرہ سورۃ الحشر آئیت گیارہ میں ہے۔ پس اللہ تعالی نے ان کے سب اموال ودیار نبی سِلگاتِ کے اور کسائٹی تھی۔ عنایت فرمائے۔ اور دیسلمانوں پر سب سے پہلی فراخی اور کشائش تھی۔

اسى طرح حجاز كامشهور تاجرا بورافع يهودي:مسلمانوں كے درپے آزار رہا كرتا تھا۔ آپ مِلائِيَةَ يَلِمُ نے اس كى طرف حضرت

كه ديكھيں البدايه والنهاية ٣٢٣٠ سيرت ابن مشام ١٠٨١مطبوعه بولاق مصراا كه تفصيل ميري تفسير مدايت القرآن: پاره دس١٤٥-٥٣ ميں ٢٢٠



عبداللہ بن علیک رضی اللہ عنہ کو بھیجا۔ انھوں نے بڑی آسانی سے اس کوموت کی گھاٹ اتار دیا۔ مگر وہ واپسی میں سڑھی سے گر پڑے، اوران کی بیٹر لی ٹوٹ گئی۔ انھوں نے عمامہ سے اس کو باندھ دیا، اور خدمت نبوی میں حاضر ہوئے۔ آپ نے فرمایا: " بیر پھیلا وُ" آپ نے اس پر ہاتھ پھیرا۔ تو وہ ایسی ہوگئی: جیسے بھی اس کوکوئی گزند پینچی ہی نہیں! (مشکلوۃ حدیث ۵۸۷)

[ ٢٠] ثم أهاج الله تقريبًا لإجلاء اليهود، فإنه لم يكن يصفودينُ الله بالمدينة، وهم مجاوروها، فكان منهم نقضُ العهد، فأجلى بنى النضير، وبنى قَيْنُقاع، وقتل كعبَ بنَ الأشرفِ، وألقى الله في قلوبهم الرعب، فلم يُعَرِّجوا لمن وعَدَهم النصرَ وشَجَّعَ قلوبهم، فأفاء الله أموالهم على نبيه، وكان أولُ توسيع عليهم.

وكان أبو رافع تاجِرُ الحجاز يؤذى المسلمين، فبعث إليه عبدَ اللهِ بنَ عتيك، فيسَّر الله له قتلَه، فلما خرج من بيته انكسرتْ ساقُه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أُبْسُطُ رِجُلَكَ" فَمَسَحَها، فكأنها لم يَشْتَكِهَا قط.

متر جمہ: پھراللہ تعالی نے یہودکو جلاوطن کرنے کی تقریب پیدا کی۔ کیونکہ مدینہ میں اللہ کا دین خالص نہیں ہوسکتا تھا در انحالیکہ وہ مدینہ کے پڑوس میں ہوں۔ پس ان کی طرف سے نقض عہد ہوا۔ پس بنونضیراور بنوقینقاع کوجلاوطن کیا (اور بنو قریظ کا تذکرہ آگے آرہاہے) اور کعب بن اشرف کوئل کیا۔ اور اللہ تعالیٰ نے ان کے (بنونضیرکے) دلوں میں رعب ڈالا، پس انھوں نے ان لوگوں کی طرف النفات نہ کیا جھوں نے ان سے مدد کا وعدہ کیا تھا، اور ان کے دلوں کو مضبوط کیا تھا، پس انھوں نے ان کے اموال نبی میلا فوئی کی طرف ایت نہیں ہوں کے لئے اس کا طرف عبد اللہ بن ما یک کو بھیجا۔ پس اللہ نے ان کے لئے اس کا تا جرابورا فع مسلمانوں کوستایا کرتا تھا۔ پس آپ نے اس کی طرف عبد اللہ بن ما یک کو بھیجا۔ پس اللہ میلائی آئے نے فرمایا: ' اپنا پیر فقل آسان کر دیا، پس جب وہ اس کے گھر سے نکلے تو ان کی پنڈلی ٹوٹ گئی۔ پس رسول اللہ میلائی آئے نے فرمایا: ' اپنا پیر کھیلا وَ'' پس آپ نے اس پر ہاتھ پھیرا، پس گویاوہ ٹا نگ : بھی بھی اس کوکوئی شکایت نہیں ہوئی!

#### اُحُد كى شكست ميں رحمت كے بہلو

جنگ احد میں قدرتی عوامل ایسے اکٹھا ہوگئے کہ مسلمانوں کو بظاہر شکست کا سامنا کرنا پڑا، مگراس شکست میں بھی رحمت ِخداوندی کے پہلو تھے:

پہلا پہلو ۔ پیش خبری ۔ جنگ احد میں جوصورت پیش آئی اجمالی طور پراس کی خبر پہلے دیدی گئی تھی۔ تر مذی کی ۔ تر مذی کی احد میں جوصورت پیش آئی اجمالی طور پراس کی خبر پہلے دیدی گئی تھی۔ تر مذی کی روایت ہے کہ غزوہ بدر کے قید یول کے سلسلہ میں جب مشورہ کیا گیا تو حضرت جرئیل علیہ السلام نے صحابہ کو بتایا کہ اگرتم قید یول کو کچل ڈالنے کا فیصلہ کرو گے تو فبہا، اور اگر فدیہ لینے کا فیصلہ کرو گے تو آئندہ سال تمہارے اتنے ہی یعنی ستر آدی شہید ہول گے ( ظاہر ہے اتنابر انقصان شکست ہی کی صورت میں ہوتا ہے ) صحابہ نے کہا: ہم فدیہ لیں گے، رہی شہادت کی بات تو وہ ہماری عین آرز و ہے (جامع الاصول حدیث ۲۰۱۲)

پھراحد کی جنگ سے پہلے رسول اللہ مَلِلْ اللّهِ مَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ ال

دوسرا پہلو — عبرت وبصیرت — اللہ تعالیٰ نے اس شکست کودین کے معاملہ میں آنکھیں کھولنے والا ،اورسامانِ عبرت بنایا۔سورۃ آل عمران آیت ۱۵۲ میں اس جنگ میں ناکامی کا سبب: رسول اللہ سِلانٹیوَکیام کے اس حکم کی خلاف ورزی کوقرار دیا جوآپ نے گھاٹی پرٹھہرے رہنے کے بارے میں دیا تھا۔

تیسراپہلو — امتحان وامتیاز — سورۃ البقرۃ آیت ۲۳۹ میں طالوت کا واقعہ آیا ہے۔اللہ تعالیٰ نے ان کے لشکر کا ایک نہر کے ذریعہ امتحان کیا تھا، تا کہ خلص اور غیر مخلص جدا ہوجا کیں ۔ای طرح سورۃ آل عمران آیات ۱۳۰-۱۳۲ میں احد کی شکست کو امتحان وامتیاز کا ذریعہ قر اردیا۔اس واقعہ نے دودھاور پانی الگ کردیا، تا کہ رسول اللہ سِلالیْقَائِیم ہودے لوگوں پر نامناسب حد تک بھروسہ نہ کریں۔

[٢١] ولما اجتمعت الأسبابُ السماويةُ على هزيمة المسلمين يومَ أُحُدِ: ظهرت رحمة الله ثَمَّ من وجوه كثيرة:

[الف] فجعل الواقعة استبصارًا في دينهم وعبرة، فلم يجعل سَبَبه إلا مخالفة رسول الله صلى الله عليه و الله على الل

[ب] وعلَم الله تعالى نبيَّه بالانهزام إجمالاً، فأراه سيفًا انقطع، وبقرةً ذُبحت، فكانت الهزيمةُ، وشهادةُ الصحابة.

[ج] وجعلها بمنزلة نهر طالوت، مَيَّزَ الله بها المخلصين من غيرهم، لئلا يَعْتَمِدَ على أحد أكثَرَ مما ينبغي.

ترجمه: (۲۱) اور جب ساوی اسباب احد کے دن مسلمانوں کی شکست پراکٹھا ہوگئے: تواس جگہ بہت می صورتوں میں



الله کی رحمت ظاہر ہوئی — (الف) پس واقعہ کواللہ نے آٹکھیں کھو لنے والا بنایاان کے دین میں اور عبرت بنایا۔ پس نہیں گروا نااس کا سبب مگر دسول الله میلائی کی مخالفت کواس بات میں جس کا آپ نے تھم دیا تھا یعنی گھائی پر تھم را رہنا (شرح میں اس کو دوسرا پہلو بنایا ہے) — (ب) اور الله تعالیٰ نے اپنے نبی کواجمالی طور پر شکست جنلا دی تھی ، پس الله نے آپ کو ایمانی طور پر شکست جوئی اور صحابہ کی شہادت ہوئی۔ ایس تنکوار دکھلائی جوٹوٹ گئی تھی ، اور الیہ گائے دکھلائی جو ذرئے کی ہوئی تھی ۔ پس شکست ہوئی اور صحابہ کی شہادت ہوئی۔ ایس تنکوار دکھلائی جوٹوٹ گئی تھی ، اور الیہ گائے دکھلائی جو ذرئے کی ہوئی تھی ۔ پس شکست ہوئی اور صحابہ کی شہادت ہوئی۔ (شرح میں اس کو پہلا پہلو بنایا ہے) — (خ) اور الله تعالیٰ نے اس واقعہ کو طالوت کی نہر کی طرح بنایا۔ اس کے ذریعہ الله تعالیٰ نے تلصین کو ان کے علاوہ سے جدا کر دیا ، تا کہ رسول الله میلائی آئے ہے نہ کھر وسہ کریں کسی پر اس سے زیادہ جو مناسب ہو۔

کے

#### بھروں نے لاش کی حفاظت کی

۳ ججری میں رجیع (چشمہ کا نام) مقام پر کفار نے حضرت عاصم بن ثابت (امیر) اوران کے چھساتھیوں کوشہید کیا تو قریش نے آدمی بھیج کہ حضرت عاصم کے جسم کا کوئی ٹکڑالا ٹیں، جس سے ان کو پہچانا جائے۔ کیونکہ انہوں نے جنگ بدر میں قریش کے کسی سرغنہ کوئل کیا تھا۔ لیکن اللہ تعالی نے ان کی لاش پر بھڑوں کا جھنڈ بھیج ویا، اوروہ لوگ مقصد میں کا میاب نہ ہوئے۔ درحقیقت حضرت عاصم نے اللہ تعالی سے عہدو پیان کررکھا تھا کہ نہ انھیں کوئی مشرک چھوئے گانہ وہ کسی مشرک کھوئیس گائی درختی ہے۔ درحقیقت حضرت عاصم نے اللہ تعالی سے عہدو پیان کررکھا تھا کہ نہ انھیں کوئی مشرک چھوئے گانہ وہ کسی مشرک کھوئیس گے۔ چنانچے اللہ تعالی نے ان کی لاش کی بھی حفاظت کی (بخاری حدیث ۸۹)

#### بيرمعو نهكاحا دثثاور قنوت نازله

فائدہ:اللہ تعالیٰ نے شہدائے ہیر معونہ کے بارے میں ہیآیت نازل فرمائی:'' ہماری قوم کو ہتلا دو کہ ہم اپنے رہ سے ملے: وہ ہم سے راضی ہے،اور ہم اس سے راضی ہیں' ہیآیت بعد میں منسوخ کر دی گئی۔ پہلے اس لئے نازل کی گئی کہ ان شہداء کی خواہش تھی، جو پوری کر دی گئی (بیفائدہ کتاب میں ہے)

### غزوهٔ احزاب اوراللّٰد کی رحمتیں

شوال ۵ جری میں گفر کے بڑے بڑے جھوں نے ایکا کر کے مدینہ پر چڑھائی گی۔ان کے ٹھاٹھیں مارتے لشکر کی بین فیری تروی نے کے لئے خندق کھودی گئی ، تو بہت می صورتوں میں اللہ کی رحمت ظاہر ہوئی۔ چندوا قعات درج ذیل ہیں:

پہلا واقعہ: حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہمانے نبی صلاق آئے ٹی سے بھوک کے آثار دیکھے۔ وہ گھر گئے۔ بیوی سے دریافت کیا: پچھ ہے آپ تحت بھوک کے ہیں۔ بیوی نے جائزہ لیا تو گھر میں ایک صاع (تقریبا ڈھائی کلو) ہو نگلے ، جو انھوں نے بیعے۔ گھر میں ایک صاع (تقریبا ڈھائی کلو) ہو نگلے ، جو انھوں نے بیعے۔ گھر میں ایک بکری کا بچہ تھا، حضرت جابڑ نے اس کو ذیخ کیا ، اور پکانے کے لئے دیا۔ پھر عاضر خدمت ہوکر راز داری کے انداز میں رسول اللہ صلاقی آئے ہے عرض کیا: میں نے تھوڑ اسا کھانا تیار کیا ہے۔ آپ چندر فقاء کے ساتھ تشریف لے چلیں۔ آپ نے اعلانِ عام کر دیا کہ جابر کی دعوت ہے ، چلو! تمام اہل خندق نے جن کی تعداد ایک ہزارتھی :شکم سیر ہوکر کھانا کھایا ، پھر بھی گوشت کی ہانڈی اپنی حالت پر برقر ار رہی ، اور گوندھا ہوا آٹا بھی بحالہ رہا رہمی اور گوندھا ہوا آٹا بھی بحالہ رہا کھاؤہ حدیث کے ۵

تیسراواقعہ: پھرایک رات اللہ تعالیٰ نے بخت تند ہوا چلائی، جس سے شکر کفار کے خیمے اکھڑ گئے، ہانڈیاں الٹ گئیں، طنابوں کی میخیں نکل گئیں، اور کسی چیز کوقر ارنہ رہا، اور اللہ نے کفر کے سرغنوں کے دلوں میں رعب اور خوف ڈ الدیا، اور وہ شکست خور دہ لوٹ گئے، اور اللہ نے ان کی چالوں کو ان کے سینوں میں پھیر دیا، اور وہ مسلمانوں کو پچھ بھی نقصان نہ پہنچا سکے۔اللہ نے اپناوعدہ پورا کیا، رسول اللہ مِٹلائِقائِیم کی مدد کی، اور تن تنہا سارے شکر کوشکست دیدی۔

- ﴿ الْكَوْرُ لِبَالْمِيْرُ ﴾

### بنوقر يظه كاانجام

عزوہ احزاب کے موقع پر بنوقر یظہ نے ، جبکہ سلمان موت وحیات کے نازگ کھات سے گذررہے تھے ، بخت ترین بدعہدی کی ، اوراحزاب کا ساتھ و دیا۔ جب اللہ تعالی نے ان کو نا مراد لوٹا دیا، اور لشکر اسلام اپنے گھروں کولوٹا، تو ظہر کے وقت جبکہ آپ شائی ہے گئے مضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے گھر مین سل فرمارہ تھے ، حضرت جرئیل علیہ السلام تشریف لائے ، اور حکم دیا کہ بنوقر یظہ پر چڑھائی کی جائے۔ چنانچ لشکر اسلام نے ان کے قلعوں کا محاصرہ کرلیا۔ بالآخروہ حضرت سعد بن معاذر ضی اللہ عنہ کے دور ق سعد بن معاذر ضی اللہ عنہ کے فیصلہ کیا کہ ان کے مردوں کوئی کردیا جائے ، عور توں اور بچوں کوقیدی بنالیا جائے ، اور ان کے اموال غنیمت میں تقسیم کردیئے جا کیں۔ اس پر سول اللہ طلاق بیا تھے نے فرمایا: ''م نے وہ فیصلہ کیا جواللہ کا فیصلہ ہے!'' ( بخاری حدیث ۱۳۱۳)

[77] ولما استشهد عاصم وأصحابه: حَمَنُهُم الزَّنَابِيْرُ من الأعادى، فلم يبلغوامنهم ما أرادوا.
[77] ولما استشهد القراء في بئر معونة، جعل النبي صلى الله عليه وسلم يدعو عليهم في صلاته، وكان فيه نوعٌ من استعجال البشرية، فنبَّه على ذلك، ليكون كلُّ أمره في الله، وبالله، ولله.
ونزل في القرآن مقالتُهم: "بَلِّغُوا قومَنا أَنَّا قد لقينا رَبَّنَا، فرضى عنا، ورضينا عنه" لِتَتَسَلَّى قلوبُهم، ثم نُسخ بعد.

[٢٤] ولما أحاطت بهم الأحزاب، وحُفر الخندق: ظهرت رحمة الله بهم من وجوه كثيرة: [الف] رَدَّ الله كيدَهم في نحورهم، لم يضرواالمسلمين شيئًا.

[ب] وبورك في طعام جابر رضي الله عنه، فكفي صاعٌ من شعير وبُهْمَةٌ نحوَ ألفِ رجل.

[ج] وانكشفت قصور كسرى وقيصر في قدحه الحجر، وبَشَّرَ بفتحها.

[د] وهَبَّتْ ريح شديدة في ليلة مظلمة، وأُلقى الرعبُ في قلوبهم، فانهزموا.

[٢٥] وحاصر قُريطة ، فنزلوا على حكم سعدٍ رضى الله عنه ، فأمر بقتل مُقاتلهم ، وسَبْي ذريتهم ، فأصاب الحقّ.

ترجمہ:(۲۲)اورجب عاصم اوران کے ساتھی شہید کئے گئے، تو پھڑ ول نے ان کودشمنوں سے بچایا۔ پس وہ نہ پہنچے ان سے اس م ان سے اس مقصد تک جس کووہ چاہتے تھے ۔۔ (۲۳)اور جب بیر معونہ میں قرّاء شہید کئے گئے تو نبی میں اللہ آپائے گئے ان کے لئے اپنی نماز میں بددعا کی۔اوراس میں ایک طرح کی بشری جلد بازی تھی، پس اللہ تعالیٰ نے اس پر متنبہ کیا، تا کہ آپ کا ہر معالمہ اللہ کی راہ میں ، اور اللہ کی مدد ہے ، اور اللہ کے لئے ہو ۔ (فائدہ) اور اتری قرآن میں ان کی بات: '' پہنچاؤہاری قوم کو کہ ہم نے بقیناً اپنے پروردگار ہے ملاقات کی ، پس وہ ہم ہے راضی ہوئے ، اور ہم ان ہے راضی ہوئے 'تاکہ ان کے دلول کو اطبینان ہوجائے ، پھر بعد میں وہ آیہ منسوخ کردگ گئی ۔ (۲۲) اور جب احزاب (بخصوں) نے صحابہ کو گھر لیا ، اور خندق کھودی گئی ، تو ان پر بہت ک شکلول میں اللہ کی رحمت ظاہر ہوئی ۔ (اللہ) اللہ تعالیٰ نے ان کی چالوں کو ان کے سینوں میں پھیر دیا ، افھول نے مسلمانوں کو بچھ بھی نقصان نہ پہنچایا (شرح میں اس کو (د) کے ساتھ ملا کر تیسراوا قعہ قرار دیا کے سینوں میں پھیر دیا ، افھول نے مسلمانوں کو بچھ بھی نقصان نہ پہنچایا (شرح میں اس کو (د) کے ساتھ ملا کر تیسراوا قعہ قرار دیا کے ۔ (ب) اور جابر رضی اللہ عنہ کے کھانے میں برکت فر مائی گئی ، پس بھو کا ایک صاع اور بکری کا ایک بچر تقریباً ہزار کے وقع ہوئے کی خوش خبری سائی ۔ (د) اور تاریک دات میں بخت ہوا چلی ، اور ان کے دلوں میں رعب ڈالا گیا ، پس افھول نے تک خوش خبری سائی ۔ (د) اور تاریک دات میں بخت ہوا چلی ، اور ان کے دلوں میں رعب ڈالا گیا ، پس افھول نے شکست کھائی ۔ (د) اور آپ نے قریظ کا محاصرہ کیا ، پس وہ سعدرضی اللہ عنہ کے تھم پر اترے ، پس افھول نے تک میں اور آپ نے قریظ کا محاصرہ کیا ، پس وہ سعدرضی اللہ عنہ کے تھم پر اترے ، پس افھول نے تکست کھائی ۔ (د) اور آپ نے قریظ کا محاصرہ کیا ، پس وہ برحق فیصلے کو پہنچ ۔ افھول نے تکست کھائی ۔ (د) اور ان کی ذرّیت کو قید کرنے کا ، پس وہ برحق فیصلے کو پہنچ ۔

#### حضرت زينب رضى الله عنها سے نكاح كى حكمت

عربول کے تصورات میں لے پالک حقیقی اولاد کی طرح سمجھا جاتا تھا۔ شرعاً یہ بات درست نہیں تھی۔ چنانچہاس رسم کو مٹانے کے لئے حضرت زید بن حارثہ سے کرایا گیا۔ یہ نکاح حضرت نید بن حارثہ سے کرایا گیا۔ یہ نکاح حضرت نید بن حارثہ سے کرایا گیا۔ یہ نکاح حضرت نید بن حارثہ سے کرایا گیا۔ یہ نکاح حضرت نید پر غلامی کا داغ لگ چکا نے جا تی کی مرضی کے خلاف محض اللہ ورسول کے حکم سے ہوا تھا۔ کیونکہ حضرت زید پر غلامی کا داغ لگ چکا تھا۔ سورۃ الاحزاب آیت ۳۱ میں اس کاذکر ہے۔

نکاح کے بعد زوجین میں موافقت نہ ہوئی۔حضرت زیڈرسول اللہ ﷺ آگئے ہاپ ہونے کی حیثیت ہے عرض کرتے کہ میں بیوی کوچھوڑنا چاہتا ہوں۔آپ مجھاتے کہ زینب نے میری خاطراپ نمٹنا کے خلاف تم کو قبول کیا ہے۔ اب چھوڑ و گے تواس کی ول شکنی ہوگی ، پس اللہ ہے ڈرو، بگاڑمت پیدا کرو، نباہ کرو۔گرآپ کوآ ٹارا پسے نظر آرہ ہے کہ پیشتی کنارے گئے والی نہیں۔ چنانچ آپ سوچتے تھے کہ اگر خدانخواستہ زید نے طلاق دیدی ، تو زینب کی اشک شوئی کی اس کے علاوہ کوئی صورت نہیں کہ آپ ان سے نکاح کرلیں۔گراندیشہ بیتھا کہ دشمنانِ اسلام طوفان کھڑا کریں گے۔کہیں گے بہوکو گھر میں بسالیا! اور بیات نے اور کمز ورمسلمانوں کے لئے دین میں تشکیک کاباعث ہوگی۔

مگرنوشة تقدیر پورا ہوکرر ہتا ہے۔ چنانچہ ایک وفت آیا کہ حضرت زیدؓ نے طلاق دیدی۔ جب عدت پوری ہوئی تو وی نازل ہوئی ،اوراللہ کے تکم سے آپ مِیلائیکیکیٹے نے ان سے نکاح کرلیا۔ تا کے ملی طور پر بیرسم مٹ جائے۔ پس بی نکاح

- ﴿ الْكَوْرُ مِبَالْكِيْلُ ﴾

ایک دینی مصلحت سے ہوا تھا۔

[٢٦] وكانت للنبى صلى الله عليه وسلم رغبة طبيعية في زينب رضى الله عنها، فوقر الله له ذلك، حيث كانت فيه مصلحة دينية، ليعلموا أن حلائل الأدعياء تَحِلُّ لهم، فطلقها زوجها، فأنكحها الله نبيَّه صلى الله عليه وسلم.

ترجمہ (۲۶) اور نبی ﷺ کی زینب رضی اللہ عنہا میں فطری رغبت تھی۔ پس اللہ تعالیٰ نے آپ کو یہ بیوی بہم پہنچائی، کیونکہ اس میں دینی مصلحت تھی، تا کہ سلمان جان لیس کہ منہ بولے بیٹوں کی بیویاں ان کے لئے حلال ہیں۔ پس زینب گوان کے شوہر نے طلاق دیدی۔ پس اللہ تعالیٰ نے نبی ﷺ سے ان کا نکاح کردیا۔

ملحوظہ: حضرت زینب رضی اللہ عنہا ہے نکاح کے سلسلہ میں حاطب اللیل مفسرین ومؤرخین نے سورۃ الاحزاب کی آیت ۲۷ کی تفیر میں چندلغوروایتیں اوروراز کارقصے بیان کئے ہیں۔حافظ ابن جحررحمہ اللہ ان کے بارے میں لکھتے ہیں: احبنا أن نضر ب عنها صفحًا، لعدم لا ینبغی النشاغل بھا: ان میں مشغول ہونا مناسب نہیں۔اورابن کثیر لکھتے ہیں: احبنا أن نضر ب عنها صفحًا، لعدم صحتها، فلا نور دها: ہم یہ بات پندر کرتے ہیں کہ ان سے پہلوتہی کریں، کیونکہ وہ روایات سے خمنیں، پس ہم ان کو بیان نہیں کررہ (فوا کدعثانی) حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ نے ان روایات کا لحاظ کیا ہے۔اور' فطری رغبت' کہہ کر بات ہمیں کررہے (فوا کدعثانی) حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ نے ان روایات کا لحاظ کیا ہے۔اور' فطری رغبت' کہہ کر بات ہمی کی ہے۔ہم نے شرح میں ان روایات کا قطعاً لحاظ نہیں کیا۔ان روایات پرنہ آیت کی تفیر موقوف ہے، نہ وہ نبی سے اللہ عنہا کے حالات ہے ہم آ ہنگ ہیں۔ہم پہلے یہ مضمون لکھ آئے ہیں کہ آپ نے حضرت فدیج اور حضرت سودہ رضی اللہ عنہا کے علاوہ کوئی نکاح اپنی ضرورت، اپنی رغبت، اپنی پند سے نہیں کیا۔سب نکاح تین مقاصد سے کے ہیں: ملی ملکی اور شخصی حضرت زیب سے نکاح ملی (دینی) مصلحت سے فرمایا ہے۔

☆ ☆ ☆

### دعائے نبوی کی برکات

پہلا واقعہ: قط سالی کے زمانہ میں نبی مِلَالْقَائِمَ اللہ عدی اللہ علیہ اللہ اللہ کے رسول! جانور مرنے گئے، اور بچے فاقہ مست ہوگئے، آپ ہمارے لئے دعا فرما ئیں۔ آپ نے دعا کے لئے ہاتھ اللہ کے رسول! جانور مرنے گئے، اور بچے فاقہ مست ہوگئے، آپ ہمارے لئے دعا فرما ئیں۔ آپ نے دعا کے لئے ہاتھ اللہ کئے۔ آسان میں بادل کی دھنی بھی نہیں تھی ۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں جتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے! آپ نے اس وقت تک ہاتھ نہیں رکھے جب تک پہاڑوں کے مانند بادل اٹھ نہ آئے۔ اور زور سے بر سے نہ لگے۔ پھر ہفتہ بھر بارش ہوتی رہی۔ اگلے جمعہ کوون و بہاتی یا کوئی اور اٹھا، اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول! ممارتیں وُھه ۔ ۔۔۔۔ ﴿ وَمَنْ مَرْ مَا مِنْ مُولِيَ رَبِيَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمِنْ اللہ کے رسول! مُمارتیں وُھه ۔۔۔۔۔۔ ﴿ وَمَنْ وَمِنْ مِنْ اِلْمُؤْمِنَ اِلْمِنْ مُولِي اِلْمُؤْمِنَ اِلْمِنْ مُولِي رَبِي۔ اللہ کے رسول! مُمارتیں وُھه ۔۔۔۔۔۔ ﴿ وَمَنْ وَمِنْ مِنْ اِلْمُؤْمِنَ اِلْمِنْ مُولِي اور اللہ اللہ اللہ کے رسول! مُمارتیں وُھه ۔۔۔۔۔۔۔ ﴿ وَمَنْ وَمِنْ مُنْ اِلْمُؤْمِنَ اِللّٰهِ اِلْمُؤْمِنَ اِلْمُؤْمِنَ وَمِنْ مُؤْمِنَ اِللّٰهِ عَلَى مُنْ اِللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى مُنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰمِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰمَ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمِ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ عَلَى اللّٰمَ عَلَى اللّٰمَ عَلَى اللّٰمُ عَلَى اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَى ال

پڑیں،اور جانور ڈوبنے لگے،آپ ہمارے لئے دعافر مائیں۔آپ نے ہاتھ اٹھائے،اور دعا کی:''الہی! ہمارےاردگر د برے،ہم پر نہ برے!'' آپ جس طرف بھی اشارہ کرتے ، بادل چھٹتے چلے جاتے ، یہاں تک کہ مدینہ ڈھال کی طرح ہوگیا،اورلوگ دھوپ میں گھرلوٹے (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۵۹۰۲)

دوسراواقعہ: حضرت جابرض اللہ عنہ پران کے والد کا بہت قرضہ تھا۔ جب تھجور کی فصل تیارہوئی ، تو انھوں نے قرض خواہوں سے کہا: یہ سب تھجوری اپنے قرضہ میں لے لو۔ انھوں نے انکار کیا۔ حضرت جابر شخد مت نبوی میں حاضرہوئے ، اورعرض کیا: آپ کو معلوم ہے ، ابا جان احد میں شہیدہو گئے ہیں ، اور قرضہ بہت چھوڑ گئے ہیں۔ میری خواہ ش ہے کہ آپ کھلیان میں تشریف لے چلیں ، تا کہ قرض خواہ آپ کے لحاظ میں کچھزمی کریں۔ آپ نے فرمایا: '' جاؤ ، سب تھجوریں ایک جگہ ڈھیر کردو' میں نے ایسا کرے آپ کو بلایا۔ قرض خواہ آپ کو دکھے ، تو جگہ ڈھیر کردو' میں نے ایسا کرے آپ کو بلایا۔ قرض خواہ آپ کو دکھے ، تو برے ڈھیر کے گرد تین چگر لگائے ، پھراس پر بیٹھ گئے ۔ اور فرمایا: '' اپ قرض خواہوں کو بلاؤ'' آپ اس ڈھیر سے ان کو برائ تاپ کردیتے رہے ، یہاں تک کہ سارا قرضہ ادا ہوگیا ، اور میں دیکھ رہا تھا: اس ڈھیر میں سے ایک تھجور بھی کم نہ ہوئی (رواہ ابنجاری ، مشکل ق حدیث ۲۰۰۹)

تیسراواقعہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ان کے سوتیلے والد ابوطلحہ رضی اللہ عنہ نے اپنی اہلیہ اسلیم سے کہا: ہیں نے دیکھا ہے کہ رسول اللہ طالع اللہ علی ہے۔ ہیں، معلوم ہوتا ہے آپ فاقہ سے ہیں۔ کیا گھر ہیں پچھ ہے؟ اسلیم نے بچوکی چندروٹیاں ٹکالیں، پھرایک اوڑھنی ٹکالی، اس میں روٹیاں لیسٹ کرمیر نیفل میں دیں۔ میں خدمت نبوی میں حاضر ہوا۔ آپ اس وقت لوگوں کے ساتھ مجد میں تشریف فر ما تھے۔ میں کھڑا ہوگیا۔ آپ نے بو چھا: ابوطلحہ نے بھجا ہے؟ میں نے کہا: ہاں۔ آپ نے دریافت کیا: پچھ کھانا لے کر آئے ہو؟ میں نے کہا: ہاں۔ آپ نے سب لوگوں سے کہا: چلو۔ پس آپ چھے، اور ہیں آگے چلا، اور ابوطلحہ کوصورت حال بتلائی۔ انھوں نے کہا: ام سلیم! رسول اللہ مِنالِقَائِیم الوگوں کے ساتھ تشریف نے کہا: اللہ اللہ مِنالِقائِیم لوگوں کے ساتھ تشریف لیے ، اور ہمارے پاس سب کو کھلانے کے لئے پچھ تہیں! ام سلیم نے کہا: اللہ اور ابوطلحہ نے بردھ کر آپ کا استقبال کیا، اور سب کو لے کر آئے۔ رسول اللہ مِنالِقائِیم لیے اس کیا ہے؟ بی نہوں کو بھرا ہوگئی کی ایک پٹی نچوڑی۔ آپ نے فر مایا: ''ام سلیم ابھر ہوگر کھایا۔ اس میں برکت کی دعافر مائی، اور انس سے فر مایا: ''ور آئی کو بلاؤ'' وہ آئے اور انھوں نے شکم سیر ہوکر کھایا۔ اس طرح دی دی دو اور وہ شکم سیر ہوکر کھایا۔ اس میں برکت کی دعافر مائی، اور انس سے موکر کھایا۔ اس میں برکت کی دعافر مائی، اور انس سے موکر کھایا۔ اس میں برکت کی دعافر مائی، اور انس سے موکر کھایا۔ اس میں برکت کی دعافر مائی، اور انس سے موکر کھایا۔ اس میں برکت کی دعافر مائی، اور انس سے موکر کھایا۔ اور اور گستر یا اس میں عضور متفق علیہ بینکو قاصد ہوں کہ مالے کو تور کہ دی دیا۔ دور کھایا۔ اس میں دی دیا دور کھایا۔ اس میں دیں دیا ہوگر کھایا۔ اس میں دی دیا در انہوں کے جاتے رہے اور وہ شکم سیر ہوکر کھا تے رہے اور اور گسکی میں دیا ہوگر کھا تے رہے اور لوگ ستر یا اس می تھے (متفق علیہ بینکو قاصد میٹ کھور کھا کے دیا کور کھا کے دیا ہوگر کھا کے دیا ہوگر کھا کور کھور کے دیا ہوگر کھا کھا کے دیا ہوگر کھا کور کھا کے دیا ہوگر کھا کھا کھا کھا کیا گھا کہ کور کھا کور کھا کھور کھا کھا کھا کھا کھا کھا کے دیا کہ کور کھا کھا کھا کھا کہ کھا کھا کھا کہ کور کھا کھا کہ کور کھا کھا کہ کور کھا کھا کے دیا کہ کور کھا کھا کھا کھا کہ کھا کھا کھا کہ کھا کے دیا کہ کور کھا کے دور کھا کور کھا کھ

[٢٧] وبينا هو يخطب يوم الجمعة، إذ قام أعرابي، فقال: يارسول الله! هلك المال، وجاع العيال، فاستسقى وما في السماء قَزَعَة، فما وضع يدَه حتى ثار السماء كأمثال الجبال، فَمُطِروا حتى خافوا الضرر، فقال: "حوالينا والاعلينا" الايشير إلى ناحية إلا انفرجت.

#### [٨٨] وتكرر ظهور البركة فيما بَرَّك عليه، كَبَيْدَرِ جابر، وأقراص أم سليم، ونحوها.

ترجمہ:(۲۷)اوردریں اثنا کہ آپ جمعہ کے دن خطبہ دے رہے تھے، اچا تک ایک دیہاتی اٹھا، پس اس نے کہا: اے
اللہ کے رسول! مال (جانور) ہلاک ہوگیا، اور بیجے فاقہ زدہ ہوگئے! پس آپ نے بارش طلب کی، درانحالیکہ آسان میں
ایک دھجی بھی نہیں تھی، پس آپ نے اپنے ہاتھ نہیں رکھے کہ پہاڑوں کے مانند بادل اٹھے، پس لوگ بارش برسائے گئے
یہاں تک کہ ان کونقصان کا اندیشہ ہوا۔ پس آپ نے فرمایا:''ہمارے اردگر دبر سے اور ہم پر نہ برسے!'' آپ کسی بھی کنارہ
کی طرف اشارہ نہیں کرتے تھے، مگر بادل کھل جاتے تھے سے (۲۸) اور بار بار برکت ظاہر ہوئی اس چیز میں جس میں آپ
نے برکت کی دعافر مائی۔ جیسے جابو کا کھلیاں اورام سلیم کی روٹیاں، اوران کے مانند۔
ہے۔

 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

## غزوهُ بنى المُصطلق اوروا قعدا فك

غزوۂ احزاب کے بعد بیغزوہ پیش آیا ہے۔ بنوالمصطلق فلبلہ خزاعہ کی ایک شاخ ہے۔ بیغزوہ : غزوہ مُرُیسیع بھی کہلا تا ہے۔ مریسیع ایک چشمہ کا نام ہے۔ بیغزوہ جنگی نقطۂ نظر سے کوئی اہم غزوہ نہیں ۔مگر اس غزوہ میں چند اہم واقعات پیش آئے ہیں :

پہلا واقعہ:اس غزوہ میں بھی ملائکہ کا نزول ہوا ہے۔فرشتے لوگوں کونظر آئے جس سے دشمن ڈرگیا۔اور خاص جنگ کے بغیر فنتج حاصل ہوگئی ( مگر سرسری تلاش میں مجھےاس کاحوالہ ہیں ملا)

دوسرا واقعہ: اس غزوہ سے واپسی پر واقعہ افک پیش آیا۔جس میں سورۃ النور کی آیات ۱۱-۲۰ نازل ہوئیں۔اور حضرت عائشہرضی اللہ عنہا کی ہے گناہی واضح کی گئی۔اور جن لوگوں نے تہمت لگائی تھی ان پر حدفذف جاری کی گئی۔
حضرت عائشہرضی اللہ عنہا کی ہے گناہی واضح کی گئی۔اور جن لوگوں نے تہمت لگائی تھی ان پر حدفذف جاری کی گئی۔
تیسراواقعہ: اس غزوہ میں پہلی مرتبہ منافقین کی بڑی تعداد نے شرکت کی ،اور طرح طرح سے شرارتیں کیس۔اس غزوہ میں رئیس المنافقین عبداللہ بن ابی نے مدینہ سے ذکیل ترین آ دمی کو نکالنے کی بات کہی تھی (سورۃ المنافقون آیت ۸)

چوتھا واقعہ: حضرت جویر بیرضی اللہ عنہا جو بنوالمصطلق کے سردار حارث بن ابی ضرار کی لڑکی تھیں، اور جنگ میں گرفتار ہوئی تھیں: حضرت ثابت بن قیس رضی اللہ عنہ کے حصہ میں آئیں۔انھوں نے حضرت ثابت رضی اللہ عنہ کے حصہ میں آئیں۔انھوں نے حضرت ثابت رضی اللہ عنہ کتابت کا معاملہ کرلیا۔اور رسول اللہ صلافی اللہ عنہ اللہ عنہ کے لئے پہنچیں۔آپ نے فرمایا: 'آگرتم چاہوتو میں بدل کتابت اداکر دوں اور تم سے نکاح کرلوں' وہ تیار ہوگئیں۔ جب اس نکاح کی خبر مسلمانوں کو ہوئی توسب نے بنوالمصطلق کے قیدی آزاد کردیئے۔لوگوں نے کہا: بیرسول اللہ صلافی آئے کے سسرالی ہوگئے! چنانچہ اس نکاح کی برکت سے ایک سو خاندان آزاد ہوئے۔پس بیزکاح ملکی (سیاسی) مصلحت سے کیا تھا۔

نوٹ: شاہ صاحب قدس سرۂ نے بیآ خری دووا قعے ذکر نہیں فرمائے۔

## سورج گهن اور سنت نبوی

• اجری میں سورج گہن ہوا۔ نبی مِیالینَیوَیَیم نے نماز کسوف پڑھائی ، اورگڑ گڑا کر دعاما نگی۔ کیونکہ سورج جیسے بڑے ستارہ کا گہنا نااللہ کی قدرت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے۔ اورایسے وقت میں اللہ کے منتخب بندوں کے دلوں پرخوف اللی مترشح ہوتا ہے۔ اور آپ مِیلائیوَیکیم نے نماز کسوف میں اپنے اور جدارِ قبلہ کے درمیان جنت وجہنم کو دیکھا۔ یہ مثالی صورتیں متھیں جو خاص جگہ میں طاہر ہوئیں۔ اصل جنت وجہنم نہیں تھیں۔

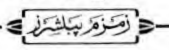
## صلح حديبيكى تقريب

غزوہ احزاب کے بعدرسول اللہ میلائی کے بیتو فرماہی دیا تھا کہ اب مکہ والے ہم پر چڑھائی نہیں کریں گے۔اور ہم ان پرچڑھ کرجائیں گے۔ پھراللہ تعالی نے آپ کوخواب دکھلایا کہ آپ صحابہ کے ساتھ مکہ مکرمہ تشریف لے گئے۔اور بے خوف وخطر مناسک ادا فرما کر احرام کھول دیا۔ کسی نے حلق کرایا کسی نے قصر بیوہ منظر دکھایا گیا تھا جو فتح مکہ کے بعد پیش آنے والا تھا۔ مگرزیارت بیت اللہ کے شوق نے بے تاب کردیا۔ حالا نکہ ابھی اس کا وقت نہیں آیا تھا۔ چنا نچہ آپ نے پیدرہ سوصحابہ کے ساتھ عمرہ کا احرام باندھ کر مکہ کمرمہ کا سفر شروع کردیا۔ اس طرح صلح حدیبی کی تقریب پیدا ہوگئی۔ شروع پیدرہ سوصحابہ کے ساتھ عمرہ کا احرام باندھ کر مکہ مکرمہ کا سفر شروع کردیا۔ اس طرح صلح حدیبی کی تقریب پیدا ہوگئی۔ شروع میں فریقین مصالحت پر تیار نہیں تھے، مگر بالآخر دس سال کے لئے ناجنگ معاہدہ ہوگیا، جو بہت ہی فتو حات کا سبب بنا۔ فتح مکہ کا سبب بھی یہی معاہدہ بنا، جیسا کہ آگے آر ہا ہے۔

اس کی نظیر: یہ واقعہ ہے کہ جب رسول اللہ میلائی کی وفات ہوئی تو پہلے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے تقریر کی کہ ابھی آپ کی وفات نہیں ہوئی۔ جب تک آپ منافقین کو کیفر کر دار تک نہیں پہنچا کیں گے وفات نہیں ہوگی۔ پھر جب حضرت الو بحر رضی اللہ عنہ تشریف لائے تو انھوں نے اس کے خلاف تقریر کی ۔ فر مایا: '' جو شخص محمد میلائی آپ کی عبادت کرتا ہے وہ جان لے کہ آپ کی وفات ہو چکی ہے۔ اور جو اللہ کی عبادت کرتا ہے: وہ حق لا یموت ہے'' حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فر ماتی ہو ۔ اور جو اللہ کی عبادت کرتا ہے: وہ حق لا یموت ہے'' حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فر ماتی ہیں: دونوں کی باتیں مفید ثابت ہو کیں ۔ حضرت ابو بکر فر ماتی ہیں: دونوں کی باتیں مفید ثابت ہو کیں ۔ حضرت عرشی مطابق کی بات سے حقیقت ِ حال واضح ہوئی ( بخاری حدیث ۱۹۹۹) اس طرح نہ کورہ خواب دکھانے کا جو منشا تھا، اس کے مطابق فی جدسفر ہوتا تو بھی بہتر تھا۔ اور زیارت ِ کعبہ کے شوق میں فورا سفر کیا گیا وہ بھی بہتر ہوا۔

### حديبيه مين الله كي رحمتين

حديبييس الله كى رحمت متعدد صورتول مين ظاهر موكى:



پہلی صورت: حدید بیمیں لوگ پیاسے ہوئے۔ کسی کے پاس پانی نہیں تھا۔ صرف چمڑے کی ایک چھاگل میں تھوڑا سا پانی تھا۔ نبی ﷺ نے اس میں اپنا ہاتھ رکھا تو آپ کی انگلیوں کے درمیان سے پانی ابلنا شروع ہوگیا۔ اور پندرہ سو آ دمیوں نے پیابھی اوروضو بھی کیا (متفق علیہ مشکلوۃ حدیث ۵۸۸۲)

دوسری صورت: حدید پیریمیں جو کنوال تھا، لوگوں نے اس کا سارا پانی تھینچے ڈالا، ایک قطرہ بھی نہ چھوڑا۔ نبی مِیالاَیْمَالِیَا ہُمَّا کَا ایک قطرہ بھی نہ چھوڑا۔ نبی مِیالاَیْمَالِیَا ہُمَا اس کی اطلاع ہوئی، آپ تشریف لائے اور کنویں کی من پرتشریف فرما ہوئے، پھر پانی کا ایک برتن منگوایا اوراس میں وضو کیا۔اور عُسالہ کنویں میں ڈالا،اور فرمایا: تھوڑی در کنویں کوچھوڑ دو۔ پھراس میں اتنا پانی ہوگیا کہ حدید ہے پورے قیام میں لوگ اس کا یانی استعال کرتے رہے (رواہ ابخاری مشکوۃ حدیث ۵۸۸۳)

تیسری صورت حدید بیمیں بیعت ِ رضوان ہوئی۔جس کا تذکرہ سورۃ الفتح آیت ۱۸ میں ہے۔اس بیعت نے مخلص مسلمانوں کے اخلاص پرمہرتصدیق ثبت کردی۔

[٢٩] ولما غزا بني المصطلق: ظهرت الملائكة متمثلةً، فخاف العدوُّ.

واتُه مت عائشةُ في تلك الغزوة، فظهرت رحمة الله بِتَبْرِئَتِها، وإقامةِ الحدِّ على من أشاع الفاحشة عليها.

[٣٠] ولما انكسفت الشمس: تضرَّع إلى الله: فإنه آية من آيات الله، يترشح عندها خوف في قلوب المُصْطَفَيْنَ؛ ورأى في ذلك الجنة والنارَ، بينه وبين جدار القبلة، وهو من ظهور حكم المثال في مكان خاص.

[٣١] وأراه الله في رؤياه: ما يقع بعدَ الفتح: من دخولهم مكةَ محلِّقين ومقصِّرين، لايخافون، فرغبوا في العمرة، ولَمَّا يأْنِ وقتُها، وكان ذلك تقريبًا من الله للصلح الذي هو سبب فتوح كثيرة، وهم لايشعرون.

ونظير ذلك: ما قالته عائشة رضى الله عنها في معارضة أبى بكر وعمر رضى الله عنهما، عند موت النبى صلى الله عليه وسلم: "إن في كل قولٍ فائدةً فردً الله المنافقين بقول عمر رضى الله عنه، وبَيَنَ الحقَّ بقول أبى بكر رضى الله عنه"

فآل الأمر إلى أن اجتمع رأى هؤلاء وهؤلاء أن يصطلحوا، وإن كرهه الفئتان.

وظهرت هنالك آيات:

[الف] عطشوا، ولم يكن عندهم ماء إلا في رَكُوَةٍ، فوضع عليه السلام يدَه فيها، فجعل الماءُ يفور من بين أصابعه. [ب] ونزحوا ماءَ الحديبية، فلم يتركوا فيها قطرة، فَبَرَّكَ عليها، فسقوا واسَتَقَوْا. [ج] ووقعت بيعةُ الرضوان: مُعَرِّفَةُ لإخلاص المَحلصين.

ترجمہ:(۲۹)اور جب آپ نے بنوالمصطلق پرفوج کشی کی تو ملائکہ ظاہر ہوئے ، درانحالیکہ وہ پیکرمحسوس اختیار کرنے والے تھے، پس دشمن ڈرگیا — اور عائشہ رضی اللہ عنہا براس غزوہ میں تہمت لگائی گئی، پس اللہ کی رحمت ظاہر ہوئی ،ان کی بے گناہی ظاہر کرنے کے ذریعہ، اوران لوگوں پر حد جاری کرنے کے ذریعہ جنھوں نے ان کے بارے میں بدکاری کی اشاعت کی تھی ۔ (۴۰)اور جب سورج گہنایا تو آپ اللہ تعالیٰ کے سامنے کڑ گڑائے بعنی نماز کسوف پڑھی۔ کیونکہ گہن لگنا الله کی (قدرت کی ) نشانیوں میں ہے ایک بڑی نشانی ہے۔خوف مترشح ہوتا ہے نشانیاں ظاہر ہونے برمنتخب بندوں کے دلوں میں۔اورآپؓ نے اس تضرع (نماز) میں جنت وجہنم کودیکھا،اپنے اور جدار قبلہ کے درمیان ۔اوروہ مثال کا حکم ظاہر ہونے سے ہے خاص مقام میں — (۳۱)اوراللہ نے آپ کوایے خواب میں وہ بات دکھلائی جو فتح مکہ کے بعد پیش آنے والی تھی یعنی صحابہ کا مکہ میں جانا، درانحالیکہ وہ سرمنڈ وانے والے ہیں،اور پنٹھے کٹوانے والے ہیں،کسی ہے نہیں ڈرتے ہیں۔ پس ان کوعمرہ کا شوق ہوا، حالانکہ ابھی اس کا وفت نہیں آیا تھا۔ اور بیہ بات ( شوق ) اللہ کی طرف ہے ایک تقریب تھی اس صلح کے لئے جو کہ وہ بہت می فتو حات کا سبب تھی ، درانحالیکہ ان کوا حساس نہیں تھا ۔۔۔۔ اوراس کی نظیر: وہ بات ہے جو عا ئشەرىنى اللەعنەنے فرمائى ہے ابوبكر وعمررىنى اللەعنىما كے معارضە (مقابلە) كے سلسلەمىں نبى مِلالْيُعَاتِيلِم كى وفات كے وقت: "بیشک ہر بات میں فائدہ ہے۔اللہ تعالی نے عمر کی بات ہے منافقین کو پھیردیا،اور ابو بکر کی بات ہے حق کو واضح كيا" — پس لوٹامعامله اس بات كى طرف كه إن كى اوراُن كى رائے متفق ہوگئى اس ير كه وہ مصالحت كريں۔اگر جه اس كو دونوں جماعتیں (مسلمان اورمشرکین) ناپیند کرتی تھیں (اس کا تعلق ماسبق سے ہے بنظیر سے نہیں) —اور وہاں نشانیاں ظاہر ہوئیں: (الف)لوگ پیاسے ہوئے ،اوران کے پاس پانی نہیں تھا، مگر چمڑے کے ایک چھوٹے سے برتن میں ، پس نبی عَلَالْتُعَالِيمُ فَاس مِين ا بِناباته ركها، بس آپ كى انگيول كدرميان سے يانى في ابلناشروع كيا — (ب)اورلوگول في حدیبیکا پانی تھینچ لیا، پس اس میں ایک قطرہ بھی نہ چھوڑا، پس اس کے لئے آپ نے برکت کی دعا کی، پس انھوں نے پیا اور یانی لیا — (ج)اور بیعت رضوان پیش آئی: درانحالیکه و مخلصین کےاخلاص کو پیجانوانے والی تھی۔

## فتح خيبر: فائد باورنشانيان

ذی قعدہ ۲ ہجری میں صلح حدیب ہوئی۔اس کے فوراً بعد محرم کے ہجری میں خیبر فتح ہوا، یہاں یہودآ بادیتھے۔اس فتح سے دوعظیم فائدے حاصل ہوئے: ایک: مال غنیمت میں جا ئدادیں بھی ہاتھ آئیں۔جن ہے مسلمانوں کے لئے آمدنی کا ذریعہ پیدا ہو گیا،اوروہ جہاد کے لئے فارغ ہو گئے۔

د وسرا: اس فنتح سے نظام خلافت کا آغاز ہوا۔ اور نبی سِلانِیمَائیکم زمین میں اللہ کے خلیفہ بن گئے۔

وضاحت:غزوۂ احزاب تک مسلمان دفاعی پوزیشن میں تھے۔اس وقت تک مسلمانوں کواپناوجود ہاقی رکھناہی مشکل ہور ہاتھا۔ سلح حدید بیدے امن واطمینان نصیب ہوا۔اس کے بعد فتح خیبراسلامی حکومت کی پہلی ہا قاعدہ مہم تھی۔جس سے نظام حکومت کی داغ بیل پڑی۔اوررسول اللہ سِلانِیْا ﷺ کی سربراہی منطقہ شہود پرجلوہ گرہوئی۔

اور جنگ خيبر كے موقعه يرجونشانيان ظاہر موئين وه درج ذيل بين:

پہلی نشانی: سلام بن مِشکم کی بیوی زینب بنت حارث نے آپ مِلاَیْفِیَا اِنْ کی دعوت کی ،اور بھنی ہوئی بکری میں زہر ملادیا۔آپ نے اس کا ایک ٹکڑا چبایا، مگر نگلانہیں،تھوک دیا،اور فرمایا: یہ گوشت مجھے بتلارہا ہے کہ اس میں زہر ملایا گیا ہے۔ پھراس عورت سے پوچھا گیا تو اس نے اقرار کیا۔اس سے پوچھا گیا کہ تونے ایسا کیوں کیا؟ اس نے کہا: میں نے سوچا اگریہ بادشاہ ہے تو ہمیں اس سے نجات مل جائے گی،اور اگر نبی ہے تو اسے خبر دیدی جائے گی (رواہ ابخاری وغیرہ،مشکوۃ عدیث ۱۹۳۵ہ ۵۹۳۵)

دوسری نشانی: جنگ خیبر میں حضرت سلمۃ بن الا کوع رضی اللّٰدعنہ کوسخت چوٹ گلی۔ آپ نے اس پر تین پھونکیں ماریں، پس اس میں بھی تکلیف محسوس نہ ہوئی (رواہ ابخاری مشکوۃ حدیث ۵۸۸۶)

تیسری نشانی: آپ مِیلائیکائیم نے قضاء حاجت کرنی چاہی۔ مگر کوئی ایسی چیز نددیکھی جس سے پردہ کریں۔ آپ نے دو درختوں کو بلایا۔ دونوں نے کئیل ڈلے ہوئے اونٹ کی طرح تا بعداری کی۔ پھر جب آپ فارغ ہو گئے تو دونوں کوان کی جگہوں کی طرف واپس کردیا (رواہ سلم ، شکلوۃ حدیث ۵۸۸۵)

چوتھی نشانی: نبی سِلائیاً اِنی تلوارا یک ورخت سے لٹکا کراس کے نیچ آرام فرمار ہے تھے۔ صحابہ دور تھے۔ اچا نک قبیلہ بن محارب کا ایک شخص آیا جس کا نام غورث بن الحارث تھا۔ اس نے تلوارا تاری ، اورسونت کر کھڑا ہوگیا۔ آپ کی آنکھا جا تک کھل گئی۔ اس نے کہا: بتا اب مجھے مجھ سے کون بچائے گا؟ آپ نے تین بار فرمایا: ''اللہ نے اس کے ہاتھ باندھ دیئے ، اوروہ تلوارنہ چلاسکا (بخاری صدیث ۱۳۲۲ بیواقعہ غزوہ خیر کا نہیں۔ دیکھیں فتح الباری ۲۵ ہاب غزوہ ذات الرقاع)

[٣٢] ثم فتح الله عليه خيبر، فأفاء منه على النبى صلى الله عليه وسلم والمسلمين ما يَتَقَوُّونَ به على الجهاد؛ وكان ابتداء انتظام الخلافة، فصار عليه السلام خليفة الله في الأرض. وظهرت آيات:

[الف] دَسُّوا السَّمَّ في طعامه صلى الله عليه وسلم، فَنَبَّأَهُ اللَّهُ به.

[ب] وأصابت سلمة بن الأكوع ضربة، فنفث فيها ثلاث نفثاتٍ، فما اشتكاها بعد.

[ج] وأراد أن يقضى حاجته، فلم يرشيئا يستتر به، فدعا شجرتين، فانقادتا كالبعير المَخْشُوْشِ، حتى إذا فرغ ردَّهما إلى موضعهما.

[د] ولما أراد المحاربيُّ أن يَسْطُو بالنبي صلى الله عليه وسلم: ألقى الله عليه الرعب، فربط يده.

لغت: خَشَّ البعيرَ : اونٹ كِ ناك ميں جِشاش ڈالنا المنجِشَان : اونٹ كى ناك ميں ڈالی جانے والی لکڑى ،جس سے رستی کو ہاندھا جاتا ہے۔ م

شاہوں کے نام والانامے

## معركه مُوتة اورشهدا كي اطلاع

رسول الله میلانیمائیلی نین بزار کا ایک کشکر مونه کی طرف روانه فر مایا۔ اور اس کا سپه سالا رحضرت زید بن حارثه رضی الله عنه کو بنایا، اور فر مایا: ''اگروه شهید ہوجا ئیں تو جعفر رضی الله عنه سپه سالا رہیں۔ اور وہ بھی شهید ہوجا ئیں تو عبد الله بن رواحہ رضی الله عنه کان سنجالیں۔ اور وہ بھی شہید ہوجا ئیں تو مسلمان مشورہ کر کے کسی کو امیر بنالیں'' خلاف تو قع اس کشکر کا مقابلہ ایک لاکھر ومیوں ہے ہوگیا۔ جب جنگ شروع ہوئی تو مدینه میں رسول الله میلائیا ہی ہی ہی وی سے اطلاع دین شروع کی فرمایا: حجف از بدنے لیا، اور وہ کئے اللہ عنہ ہوگئے۔ پھر جھنڈ اجعفر نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر جھنڈ اجعفر نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر جھنڈ اجعفر نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر جھنڈ اللہ عنہ اور آپ کی آنکھیں شہید ہوگئے۔ پھر این رواحہ نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر این رواحہ نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر این رواحہ نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر این رواحہ نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر این رواحہ نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر این رواحہ نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر این رواحہ نے لیا، اور وہ بھی شہید ہوگئے۔ پھر این رواحہ نے میانہ کی ایک کی انگویس سے پھر فر مایا: اس جھنڈ االلہ کی تلواروں میں سے ایک تلوار (خالد بن ولید رضی اللہ عنہ ) نے لیا، اور اللہ نے ان کے ہاتھ پر فتح عطافر مائی۔

## تقریب فتح مکه

جدیدبیری مصالحت میں ایک دفعہ ریتھی:''جومحمد (مَیالاَتُوَائِیمُّ) کے عہد و پیان میں داخل ہونا جائے: داخل ہو سکے گا۔اور جوقر لیش کے عہد و پیان میں داخل ہونا جاہے: داخل ہو سکے گا۔اور جوقبیلہ جس فریق میں شامل ہوگا:اس فریق کا ایک جزء سمجھا جائے گا۔اوراس قبیلہ پرزیادتی خوداس فریق پرزیادتی متصور ہوگی''

اس دفعہ کی روسے بنوٹر اعدرسول اللہ سیال بھائے گئے گئے ہدو بیان میں داخل ہوگئے،اور بنو بکر قریش کے عہدو پیان میں۔
مگر چونکہ ان دونوں قبیلوں میں دور جاہلیت سے عداوت چلی آرہی تھی اس لئے ایک وقت کے بعد بنو بکر کی نیت بگڑی۔اور
انھوں نے شعبان ۸ ہجری میں رات کی تاریکی میں بنوٹر اعد پر جملہ کر دیا۔ قریش نے اس جنگ میں ہتھیا روں سے بنو بکر کی
مدد کی ، بلکہ ان کے پچھ آدمی بھی رات کی تاریکی میں بنوٹر اعد ہوئے ،اور بنوٹر اعد کے متعدد آدمیوں کو مار
دیا۔ بنوٹر اعد نے مدینہ پڑنچ کر رسول اللہ میلائی آئے گئے گئے کو صورت حال سے آگاہ کیا،اور مدد طلب کی ۔شاہ صاحب فرماتے ہیں :
اس طرح جب رسول اللہ میلائی آئے گئے عرب قبائل کے ساتھ جہاد سے فارغ ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے فتح مکہ کی تقریب پیدا
کی۔ چنانچ آپ دس ہزار کا لشکر لے کر نہایت راز داری کے ساتھ مکہ کی طرف روانہ ہوئے ۔حضرت حاطب بن ابی بلتعہ
رضی اللہ عنہ نے جو بدری صحابی ہیں اپنے بال بچوں کی محبت میں جو مکہ میں سے: ایک خط کے ذریعہ قریش کو اطلاع دین ابی بلتعہ کے علی الزغ فتح ہوگیا۔اور اللہ تعالیٰ نے ان تک ایسے طریق سے اسلام پہنچادیا کہ ان کو وہم و مگان بھی نہیں تھا۔

### حنین میں آ ہے کی ثابت قدمی

جب جنگ حنین میں مسلمانوں اور کافروں میں مڑبھیڑ ہوئی، اور مسلمانوں میں بھگڈر مجی تورسول اللہ سِلاَئیکَائِیاُ اور آپ کے خاندان کے لوگ ثابت قدمی کے ساتھ میدان میں ڈٹے رہے۔ اور آپ نے کفار پر ایک مٹھی مٹی بھینکی۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کے اس مٹی بھینکنے میں برکت پیدا کی۔ چنانچہ کوئی کافر ایسانہ بچاجس کی دونوں آنکھوں میں وہ مٹی بھرنہ گئی ہو، پس وہ پیٹے بھیر کر بھا گے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر سکینت نازل فرمائی، پس وہ اکٹھا ہوئے، اور جم کرلڑے، یہاں تک کہ فتح ہوگئی (مشکوۃ احادیث ۵۸۸۸۔۵۸۹)

اس جنگ میں ایک خاص واقعہ یہ پیش آیا کہ ایک شخص جواسلام کا مدعی تھا ،اور میدان جنگ میں خوب جم کرلڑ اتھا: اس کے بارے میں آپ نے فرمایا کہ وہ دوز خیوں میں ہے ہے! آپ کی اس بات سے قریب تھا کہ بعض لوگ شک میں مبتلا موجا کمیں ۔گرجلد یہ بات کھلی کہ اس نے خودکشی کرلی ہے (رواہ ابنجاری مشکلوۃ حدیث ۵۸۹۲)



[٣٣] شم نفث الله في رُوعه ما انعقد في الملا الأعلى: من لعن الجبابرة، وإزالة شوكتهم، وإبطالِ رسومهم: فتقرب إلى الله بالسعى في ذلك، فكتب إلى قيصر وكسرى، وكلّ جبار عنيد، فأساء كسرى الأدب، فدعا عليه، فمزّقه الله كلّ ممزق.

[٣٤] وبعث صلى الله عليه وسلم زيدًا، وجعفرًا، وابنَ رَواحة إلى مُؤْتَةَ، فانكشف عليه حالُهم، فَنَعَاهم عليه السلام قبلَ أن يأتي الخبر.

[٣٥] ثم بعث الله تقريبًا لفتح مكة، بعد مافرغ من جهاد أحياء العرب، فنقضت قريشً عهودَها، وتَعَامَوْا، وأراد حاطب أن يخبرهم، فنبأ الله بذلك رسولَه، وفتح مكة ولوكره الكافرون، وأدخل عليهم الإسلامَ من حيث لم يحتسبوا.

[٣٦] ولما التقى المسلمون والكفاريوم حنين، وكانت لهم جولة: استقام رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وأهلُ بيته أشد استقامة، ورماهم بتراب، فبورك في رميه، فما خلق الله منهم إنسانا إلا ملاً عينيه ترابًا، فولوا مدبرين؛ ثم ألقى الله سكينته على المسلمين، فاجتمعوا واجتهدوا، حتى كان الفتح.

وقال لرجل يَدَّعِي الإسلام، وقاتل أشد القتال: " هو من أهل النار!" فكاد بعض الناس يرتاب، ثم ظهر أنه قتل نفسه.

ترجمہ: (۳۳) پھراللہ نے آپ کے دل میں وہ بات ڈالی جو ملا اعلیٰ میں طے پا چکی تھی بین سر کشوں کواللہ کی رحمت سے دور کرنا ، اوزان کے دہد بہ کوختم کرنا ، اوزان کے طور طریقوں کو ملیا میٹ کرنا ۔ پس آپ نے اللہ کی نزد کی حاصل کی اس سلسلہ میں کوشش کرنے کے ذریعہ ۔ چنانچہ آپ نے کسری وقیصراور ہرضدی ظالم کی طرف خطوط کصے ۔ پس کسری نے بادبی کی ، پس آپ نے کسری وقیصراور ہرضدی ظالم کی طرف خطوط کصے ۔ پس کسری نے بادبی کی ، پس آپ نے کسری وقیصراور ہرضدی ظالم کی طرف خطوط کصے ۔ پس کسری نے بادبی کی ، پس آپ نے زیداور جعفر اورا بین رواحہ کو موجہ کی طرف جھجا ۔ پس آپ پران کی حالت منتشف ہوئی ۔ پس آپ شاہ کی گئے ان کی شہادت کی خبر دی کا دی گئے اور اورا بین رواحہ کو موجہ کی سے جہاد سے فارغ ہونے کے بعد ، پس قریش نے اپنے عہدوں کو تو ڑدیا ۔ اوروہ اند ھے بن گئے ۔ اور حاطب نے چاہا کہ ان کوخبر کردیں ، پس ہونے کے بعد ، پس قریش نے اپنے عہدوں کو تو ڑدیا ۔ اوروہ اند ھے بن گئے ۔ اور حاطب نے چاہا کہ ان کوخبر کردیں ، پس اللہ نے اسلام کو ہو اوران پر اللہ نے اسلام کو وائل کیا جہاں سے ان کوو ہم و کمان بھی نہیں تھا ۔ (۲۲) اور جب جنگ چنین کے موقعہ پر مسلمانوں اور کا فروں میں بھگرڑ می بھوٹی ، اور مسلمانوں میں بھگرڑ می بتو رسول اللہ میں بھگرڑ می بتو رسول اللہ میں بھگرڈ کی بتو رسول اللہ میں بھگرڈ کی بتو رسول کو اللہ کیا جہاں سے ان کوو ہم و کمان بھی نہیں تھا ہو گئے اور آپ کے خاندان کے لوگ (آپ کے جفیتے ابوسفیان بن الحارث مونی ، اور مسلمانوں میں بھگرڑ می بتو رسول کو اللہ میں بھگرٹی کے خاندان کے لوگ (آپ کے جفیتے ابوسفیان بن الحارث

اورآپ کے چپاحضزت عباس) ثابت قدمی کے ساتھ ڈٹے رہے۔ اور آپ نے کفار پرمٹی بھینکی ۔ پس آپ کے مٹی بھینکے میں برکت پیدا کی گئی، پس نہیں پیدا کیا اللہ نے ان میں سے کسی انسان کو گر اللہ نے اس کی دونوں آنکھوں کو مٹی ہے بھر دیا۔ بس وہ بیٹے پھیر کر بھا گے۔ پھر اللہ تعالی نے مسلمانوں پر اپناسکون نازل فر مایا، پس وہ اکٹھا ہوئے ، اور آپ نے فر مایا ایک ایشے خص کے بارے میں جو اسلام کا دعویدار تھا۔ اور خوب جم کر الڑا تھا: ''وہ دوز خیوں کہ فتح ہوئی ۔ اور آپ نے فر مایا ایک ایشے خص کے بارے میں جو اسلام کا دعویدار تھا۔ اور خوب جم کر الڑا تھا: ''وہ دوز خیوں میں جو اسلام کا دعویدار تھا۔ اور خوب جم کر الڑا تھا: ''وہ دوز خیوں میں جا کہ ہوئی ۔ بات کہ اس نے خود کشی کرلی ہے۔ میں جا اس کے خود کشی کرلی ہے۔ میں جس سے بے!'' پس قریب تھے بعض لوگ کہ شک میں مبتلا ہو جا کمیں ، پھر ظاہر ہوئی یہ بات کہ اس نے خود کشی کرلی ہے۔

### آتهمجزات

پہلام مجزہ: نبی سِللنَّا اَلَیْ اِللَّہِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُلِمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْل

دوسرام مجزہ: نبی ﷺ اور کہنے لگا: اے اللہ کے سو کا اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کے اللہ کے اللہ کے رسول! انصاف سے کام لیں! آپ نے فرمایا: '' تیراناس ہو! اگر میں انصاف نہیں کرونگا تو کون انصاف کرے گا؟! '' پھر آپ انصاف سے کام لیں! آپ نے فرمایا: '' تیراناس ہو! اگر میں انصاف نہیں کرونگا تو کون انصاف کرے گا؟! '' پھر آپ پراس کا اور اس کی قوم کا انجام منکشف ہوا۔ فرمایا: یہ لوگوں کی بہترین جماعت سے لڑیں گے۔ ان کی نشانی ایک سیاہ فام آدی ہے، جس کے دوبازؤں میں سے ایک بازوعورت کی بہتان کی طرح ہوگا۔ یہی خوارج کا فرقہ بنا جو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خاتمہ پر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے تھم سے لاشوں کو دیکھا گیا تو ان میں ایک شخص انہی علامتوں کا یایا گیا (منفق علیہ مشکوۃ حدیث ۱۹۸۹)

تیسرام بجزہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عندا بنی والدہ کودین کی دعوت دیتے تھے، مگروہ نہیں مانتی تھیں۔ایک باراس نے نبی مِلاَنْدَائِیَا ﴿ کی شان میں نامناسب کلمات کے۔حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند دلفگار خدمت نبوی میں پہنچے، اورع ض کیا: یارسول اللہ! میری والدہ کی ہدایت کے لئے دعا فرمائے! آپ نے فرمایا: 'اے اللہ! ابو ہریرۃ کی والدہ کو ہدایت عطا فرما!''ابو ہریرۃ رضی اللہ عنہ خوشی ہے اچھلتے ہوئے گھر پہنچے، دیکھا کہ ان کی والدہ نہارہی ہے۔ کپڑے بدل کرانھوں نے کلمہ شہادت پڑھا۔ابو ہریرۃ خوشی کے آنسو بہاتے ہوئے پھر حاضر خدمت ہوئے ،اور آپ کواطلاع دی۔ آپ نے خدا کا شکرادا کیا (رواہ سلم مشکلوۃ حدیث ۵۸۹۵)

چوتھام مجزہ: ایک بارنبی طِلانیکی کیا تقریر کرنے کے لئے کھڑے ہوئے، اور فرمایا: ''اگرکوئی شخص اپنا کپڑا بجھادے، یہاں تک کہ میں اپنی بات پوری کروں، پھروہ کپڑاسمیٹ کراپنے سینے سے لگالے، تووہ میری اس گفتگو میں سے قطعاً کوئی بات نہیں بھولے گا'' حضرت ابو ہربرۃ نے فوراً اپنی چاور بجھادی، اور جب تقریر پوری ہوئی تو سمیٹ کراپنے سینہ سے لگالی۔ فرماتے ہیں کہ میں اس تقریر کا ایک حرف آج تک نہیں بھولا! (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۵۸۹۲)

پانچواں معجزہ: نبی مِٹالیٹھائیٹیٹے نے حضرت جریر بن عبداللہ بحکی کوذ والنحکصہ مند برڈھانے کے لئے بھیجنا جا ہا توانھوں نے عرض کیا: میں گھوڑے پر جم کرنہیں بیٹھ سکتا، گر پڑتا ہوں! آپ نے ان کے سینہ پرزورے ہاتھ مارا،اورفر مایا:''اےاللہ! اس کو جمادے!'' چنانچہوہ اس کے بعد بھی گھوڑے سے نہیں گرے(متفق علیہ،مشکوۃ حدیث ۵۸۹۷)

چھٹام مجزہ:ایک شخص نبی مِلاِلیْمَائِیمٌ کا کا تب تھا۔وہ اسلام سے پھر گیا،اورمشر کین سے جاملا۔آپ نے اس کے بارے میں فرمایا:''اس کوزمین قبول نہیں کرے گی!'' چنانچہ جب وہ مرا،تو اس کو بار بار دفن کیا گیا،مگرزمین نے ہر باراس کو نکال تیمیزکا (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۵۸۹۸)

ساتواں معجزہ: نبی ﷺ کھجور کے ایک ستون سے ٹیک لگا کر جمعہ کا خطبہ دیا کرتے تھے۔ جب ممبر بنایا گیا،اوراس کو مجد میں رکھا گیا،اور آپ خطبہ دینے کے لئے اس پر کھڑے ہوئے تو وہ ستون چیخ پڑا۔ آپ ممبر سے اترے اوراس کو پکڑ کرچمٹایا تب اس کوسکون ہوا (رواہ ابخاری مشکوۃ حدیث ۵۹۰۳)

آ تھواں معجز ہ: ایک رات کوئی شور سنائی دیا۔ نبی سِلانِیَا اِیکِیْ فوراً گھر سے لُکے، اور حضرت ابوطلحہ کے ایک منتھے گھوڑ ہے پر سوار ہوکر آ واز کی طرف تشریف لے گئے۔ جب لوگ نکل کراس طرف چلے تو آپ لوٹ کرآ رہے تنے فرمایا:'' مجھوانے کی کوئی بات نہیں' اور گھوڑ ہے کے بارے میں فرمایا:'' یہ گھوڑ اجس کوتم منتھا کہتے ہو، ہم نے تو اس کو سمندر پایا!'' یہ آپ کی سواری کی برکت تھی۔ چنانچہ بعد میں اس گھوڑ ہے کا مقابلہ نہیں کیا جاسکتا تھا (رواہ ابخاری مشکوۃ حدیث ۵۹۰۵)

[٣٧] وسُحر النبي صلى الله عليه وسلم، فدعا الله أن يكشف عليه جلية الحال، فجاء ه-فيما يراه - رجلان، وأخبراه عن السحر والساحر.

[٣٨] وأتاه ذو النُحويصرة، فقال: يارسول الله! اغدِلْ، فانكشف عليه مآله ومآل قومه: يقاتلون خير فرقةٍ من الناس؛ آيتُهم رجل أسود، إحدى عَضْديه مثلُ ثَدْي المرأة، فقاتلهم على رضى الله عنه، ووجد الوصف كما قال.

[٣٩] ودعا لأم أبي هريرة، فآمنت في يومها.

[٤٠] وقال عليه السلام يوما: "لن يَبْسُطَ أحدٌ منكم ثوبَه حتى أَقْضِيَ مقالتي هذه، ثم يجمعه إلى صدره، فَيَنْسني من مقالتي شيئًا أبدًا" فبسط أبو هريرة، فما نسى منها شيئا.

[٤١] وضرب عليه السلام بيده على صدر جرير، وقال: "اللهم ثَبِّته!" فما سقط عن فرسه بعد؛ وكان لايثبت على الخيل.

[٤٢] وارتد رجل عن دينه، فلم تقبله الأرض.

[٤٣] وكان عليه السلام يخطب، مستَنِدًا إلى جِذْعٍ، فلما صُنع له المنبر، واستوى عليه: صاح، حتى أخذه وضمَّه.

[٤٤] ورَكِبَ فرسًا بطيئًا، وقال: " وجدنا فرسكم هذا بحرًّا!" فكان بعد ذلك لايُجَاري.

تر جمعہ: (۴۴) اور آپ مِلائنْیَائِیَا ایک ست گھوڑے پرسوار ہوئے ، اور فر مایا:'' ہم نے تمہارے اس گھوڑے کوسمندر پایا!''پس وہ اس کے بعد مقابلہ نہیں کیا جاتا تھا۔

 $\Diamond$   $\Diamond$ 

### غزوۂ تبوک کاسبب اوراس سفر کے جیروا قعات

فتح مکہ کے ذریعہ اللہ تعالی نے اپنادین مضبوط کردیا، لوگ اللہ کے دین میں فوج درفوج داخل ہونے گے، فتو حات کا دروازہ گھل گیا، آپ نے نیائل پر عمال (زکوۃ وصول کرنے والے) بھیجے۔ تمام علاقوں میں قاضوں کا تقر رکیا، اور خلافت اسلام یہ کا ڈھانچ مکمل ہوگیا تو اللہ تعالی نے آپ کے دل میں غزوہ تبوک کا داعیہ پیدا گیا، تا کہ روم پر آپ کا دبد بہ ظاہر ہو، اور اُس علاقہ کے لوگ بھی آپ کی تابعد اری کریں سے بیغزوہ تخت گری کے زمانہ میں اور قبط سالی کے وقت میں پیش آیا تھا، اس لئے اللہ تعالی نے اس کو کسوٹی بنادیا، اور اس کے ذریعہ سے مؤمنین اور منافقین کے درمیان امتیاز قائم کردیا۔

قائدہ : غزوہ تبوک کا سلسلہ بظاہر غزوہ موقہ سے جُڑا ہوا تھا۔ غزوہ موقہ کا سبب یہ بنا تھا کہ آپ نے حضرت حارث بن فی کمیر ازدی رضی اللہ عنہ کو بقر کی کے نام ایک خط دیکر روانہ کیا تھا۔ راستہ میں رومیوں کے گورز شرحبیل بن عُمر وغسانی نے ان کو پکڑ کر سخت تکلیف دیکر قبل کردیا تھا۔ آپ نے اس کے خلاف کا روائی کے لئے تین ہزار کا اشکر حضرت زید بن حارث رضی اللہ عنہ کی سرکردگی میں روانہ فرمایا تھا۔ آپ نے اس کے خلاف کا روائی کے لئے تین ہزار کا اشکر حضرت زید بن حارث بعد اور گئی سر داروں کی شہادت کے بعد، حضرت خالدرضی اللہ عنہ اس کا تکر اوائی کے لئے تین ہزار کا اس کے دورو میوں سے دوروں سے تو کا لیا ہے۔

اس واقعہ کے بعدرومیوں نے ، جواس وقت کی واحد بردی طاقت تھی ، یہ بینہ برح ٹھائی کرنے کی زور وشور سے تاری اس واقعہ کے بعدرومیوں نے ، جواس وقت کی واحد بردی طاقت تھی ، یہ بینہ برح ٹھائی کرنے کی زور وشور سے تاری اس واقعہ کے بعدرومیوں نے ، جواس وقت کی واحد بردی طاقت تھی ، یہ برح ٹھائی کرنے کی زور وشور سے تاری اس واقعہ کے بعدرومیوں نے دوروشوں سے دوروں کی ایک اوروں کی سے دوروں کی کوروں وشور سے تاری کا دوروں کی میں میانہ برح ٹھائی کرنے کی وروروشوں سے برح ٹھائی کی دوروشوں سے تاری کوروں کی میں کی دوروشوں سے تاری کی دوروشوں سے تاری کی دوروشوں سے تاری دوروشوں سے تاری کی دوروش

اس واقعہ کے بعدرومیوں نے ، جواس وقت کی واحد بڑی طاقت تھی ، مدینہ پر چڑھائی کرنے کی زوروشور سے تیاری ۔ <u>اس واقعہ کے بعدرومیوں نے ، جواس وقت کی واحد بڑی طاقت تھی ، مدینہ پر چڑھائی کرنے کی زوروشور سے تیاری ۔</u> شروع کردی،اور چالیس ہزار کالشکر جرار سرحد پرجع کرلیا۔ جب نبی مِنالِیْقِائِیم کواس کی اطلاعات پہنچیں تو فوجی حکمت عملی کا تقاضا ہوا کہ وہ چڑھآ ئیں،اس سے پہلے ان پر وار کیا جائے۔ چنانچیآپ نے پوری تیاری کے ساتھ بیسفر کیا،مگر اللہ نے رومیوں کے دل میں خوف ڈالدیا،اور وہ منتشر ہو گئے،اور آپ مظفّر ومنصور لوٹ آئے۔

اس سفر میں چندوا قعات پیش آئے: جودرج ذیل ہیں:

پہلا واقعہ: نبی مِنالِقَهِ اُدی القری میں ایک عورت کے باغ ہے گذرے۔ آپ نے صحابہ سے فرمایا: "اسے تاڑؤ" چنانچے صحابہ نے مختلف اندازے کئے، آپ نے بھی تاڑا، اور دس وس کا اندازہ لگایا۔ اور اس کی مالکہ سے کہا کہ پیداواریا در کھنا، واپسی میں ہم دریافت کریں گے۔ واپسی میں اس نے بتایا کہ دس وس پیداوار ہوئی (متفق علیہ، مشکوۃ حدیث ۵۹۱۵)

دوسراوافعہ: جوک کی راہ میں لشکر کا گزرمقام چر (دیار شمود) ہے ہوا۔ آپ نے فرمایا: "تم یہاں کا پانی نہ پینا، اوراس سے نماز کے لئے وضونہ کرنا، اور چوآٹاتم نے اس کے پانی سے گوندھا ہے، وہ جانوروں کو کھلا دؤ " سے صحیحین میں بیار شاد مجسی مروی ہے کہ "ان ظالموں کی جائے سکونت میں داخل نہ ہونا، کہیں تم پر بھی وہ عذا ب نہ آپڑے! ہاں مگرروتے ہوئے " ( بخاری نزول النبی میلانیو کی بھی اس کا مقصد لعنت کی جگہ ہے اوگوں کو متنظر کرنا تھا۔ وہ یانی نایا کے نہیں تھا۔

تیسراواقعہ: تبوک کے راستہ میں ایک رات رسول اللہ مِلاَیْتَوَیَم نے فرمایا:'' آج رات بخت آندھی چلے گی، پس کوئی نہ اٹھے، اور جس کے پاس اونٹ ہے وہ اس کورتی ہے مضبوط باندھ دے' چنانچہ بخت آندھی چلی۔ ایک شخص کھڑا ہوگیا۔ آندھی نے اس کواڑا کر قبیلہ طی کے دو پہاڑوں کے پاس پھینک دیا (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۵۹۱۵)

چوتھا واقعہ: اس سفر میں آپ کی اونٹنی کم ہوگئی۔ لوگ اس کی تلاش میں لگ گئے۔ ایک منافق کہنے لگا: یہ نبی تہہیں آ آسان کی خبریں دیتے ہیں، اور ان کومعلوم نہیں کہان کی اونٹنی کہاں ہے؟ اللہ تعالیٰ نے آپ کومنافق کی بات کی خبر کی اور اونٹنی کی جگہ بھی بتلاتے ہیں۔ اونٹنی فلاں وادی میں ہے، اس کی مجانبا ہوں جواللہ مجھے بتلاتے ہیں۔ اونٹنی فلاں وادی میں ہے، اس کی لگام ایک درخت سے الجھ ٹی ہے!''(البدایہ والنہایہ ۹:)

یا نچواں واقعہ:اس سفر میں تین مخلص صحابہ بغیر عذر کے بیتھے رہ گئے ، بیان کی لغزش تھی۔ پھر جب ان پرزمین باوجود اپنی پہنائی کے تنگ ہوگئی تو سورۃ التو ہہ کی آیت ۱۸اانازل ہوئی ،اوراللہ نے ان سے درگذر کیا۔

چھٹاواقعہ: اس سفر میں رسول اللہ میں اللہ میں اللہ کے ۱۳۲۰ سواروں کا رسالہ دیکر حضرت خالہ کو دومۃ الجندل کے حاکم اُ کیدر کی طرف بھیجا، اور فرمایا کہتم اسے نیل گائے کا شکار کرتے ہوئے پاؤگے۔ جب ان کالشکر وہاں پہنچاتو دیکھا کہ ایک نیل گائے آئی اور قلعہ کے دروازے سے سینگ رکڑنے گئی۔ اکیدراس کے شکار کو نکلا، چاندنی رات تھی، حضرت خالداوران کے سواروں نے اس کو بکڑلیا، اور خدمت نبوی میں لے آئے۔ آپ نے اس کی جان بخشی کی، اور جزیہ پرمصالحت کرلی (البدایہ 201)

[63] ثم أحكم الله دينه، وتواردت الوفود، وتواترت الفتوح، وبَعَثَ العمَّال على القبائل، ونَصَبَ القضاة في البلاد، وتمت الخلافة، فَنُفث في رُوعه صلى الله عليه وسلم أن يخرج إلى تبوك، ليظهر شوكتُه على الروم، فينقاد له أهلُ تلك الناحية؛ وكانت تلك غزوة في وقت الحو والعسرة، فجعلها الله تمييزا بين المؤمنين حقًا والمنافقين.

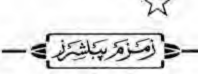
[الف] ومَرَّ عليه السلام على حديقة لامرأة في وادي القرى، فخرصها، وخرصها الصحابة رضى الله عنهم، فكان كما قال عليه السلام.

[ب] ولما وصل إلى ديار حِجُر، نهاهم عن مياهه: تنفيرًا عن محل اللعن.

[ج] ونهاهم ليلةً أن يخرج أحدُّ، فخرج رجل، فألقته الريح بجبلَيْ طَيْئٍ.

[د] وضل له صلى الله عليه وسلم بعير، فقال بعض المنافقين: لو كان نبيا لعلم أين بعيره؟ فنبأه الله بقول المنافق، وبمكان البعير.

[ه] وتخلّف ناس من المخلصين زلَّةً منهم، ثم ضاقت عليهم الأرض بما رحبت، فعفا الله عنهم. [و] وأُلقى ملِكُ أيلةَ في أَسْرِ خالد، من حيث لم يحتسب.



# آخری چھ باتیں

پہلی بات — عہدو پیان ختم — جب اسلام قوی ہوا،اورلوگ جوق درجوق اللہ کے دین میں داخل ہونے لگے،تو اللہ تعالیٰ نے سورہ تو بہ نازل فرمائی۔اورمشر کین کے ساتھ جوعہدو پیان تھے وہ سب ختم کردیئے گئے۔اور ۹ ہجری میں ج کے موقعہ پران کا اعلانِ عام کردیا گیا۔

دوسری بات — مبللہ کی تیاری، پھر جزیہ پرمصالحت — نجران کے نصاری کا ایک وفد خدمت نبوی میں حاضر ہوا۔
اوراس نے آپ سے مذہبی معاملات میں گفتگو کی۔اس سلسلہ میں سورہ آل عمران کا ابتدائی حصہ نازل ہوا،اوراس کی آیت ۱۱
میں مبللہ کا تھم دیا۔ آپ میٹلائیڈیڈیٹم مبللہ کرنے کیلئے تیار ہوگئے، مگران لوگوں نے ہتھیارڈ الدیئے،اور جزیہ پرمصالحت کرلی۔
تیسری بات — مناسک جج کی تعلیم — ۱۰ ہجری میں آپ میٹلائیڈیٹٹر نے جج فرمایا۔ آپ کے ساتھ تقریباً ایک لاکھ چوہیں
ہزار صحابہ تھے،آپ نے سب کومناسک جج کی تعلیم دی۔اور مشرکیوں نے جج میں جوتح یفات کردی تھیں ان کا قلع قمع کردیا۔

چوتھی بات — دین کاخلاصہ کیا — جب دین راہنمائی کامعاملہ پایئے کھیل کو پہنچا، اور آپ سِلاَتُوَائِم کی وفات کا وقت قریب آیا۔ تو اللہ تعالیٰ نے حضرت جرئیل علیہ السلام کو آدمی کی صورت میں بھیجا، جن کوسب صحابہ دیکھ رہے تھے۔ انھوں نے ایمان، اسلام، احسان اور قیامت کے بارے میں سوالات کئے، اور آپ نے جوابات دیئے۔ جن کی جبرئیل علیہ السلام نے تصدیق کی۔ اس کامقصد میں تھا کہ امت کے سامنے دین کا خلاصہ اور لب لباب آجائے۔

یا نجویں بات — ملاً اعلی سے ملنے کا اشتیاق — جب آپ مِیلائیکیکی پیار ہوئے ، تو برابر رفیق اعلی کو یا دکرتے رہے ، اور ان سے ملنے کا اشتیاق ظاہر کرتے رہے ، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو وفات دی۔

بچھٹی بات — اللہ تعالیٰ ملت کے ذمہ دار — پھراللہ تعالیٰ آپ مِیّالیْفَائِیْم کی ملت کے دمہ دار بن گئے۔اورایے لوگوں کو دین کے کام کے لئے کھڑا کر دیا جو ملامت گرکی ملامت کی پچھ پرواہ نہیں کرتے تھے۔انھوں نے جھوٹے مدعیانِ نبوت سے اور روم وفارس سے لوہالیا، یہاں تک کہ اللہ کا معاملہ تام ہوا۔اور نبی مِیّالیْفِیَائِیم نے جو وعدے کئے تھے وہ پورے ہوئے۔اللہ کی بے ایال رحمتیں برسیں آپ پر،آپ کے خاندان پر،آپ کے اصحاب پر،اورسلام ہو!

[٤٧] فلما قوى الإسلام، و دخل الناس في دين الله أفواجًا: أو حي الله إلى نبيه أن يُنبِذَ عهدَ كلِّ معاهد من المشركين، ونزلت سورة براء ة.

[٤٨] وأراد المباهلة من نصاري نجران، فعجزوا، واختاروا الجزية.

[19] ثم خرج إلى الحج، وحضر معه نحو من مائة ألف وأربعة وعشرين ألفًا، فأراهم مناسكَ الحج، وردَّ تحريفاتِ الشرك.

[٠٥] ولما تم أمر الإرشاد، واقترب أجله: بعث الله جبريل في صورة رجل، يراه الناس، فسأل النبيَّ صلى الله عليه وسلم عن الإيمان، والإسلام، والإحسان، والساعة، فبين النبي صلى الله عليه وسلم، وصدَّقه جبريل، ليكون ذلك كالفَذْلكة لدينه.

[١٥] ولما مَرِضَ: لم يزل يذكر الرفيقَ الأعلى، ويَحِنُّ إليهم، حتى توفاه الله.

[٢٥] ثم تكفَّلَ أمرَ ملتِه، فنصب قومًا لايخافون لومة لائم، فقاتلوا المتنبئين، والروم، والعجم، حتى تم أمر الله، ووقع وعده صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم.

#### باب \_\_\_\_

# فِتن (آزمائشیں اور ہنگاہے)

فتنہ: کامادہ فَتُن ہے۔ اس کے لغوی معنی ہیں: سونے کوآگ میں تپاکر کھر اکھوٹا معلوم کرنا: اُصلُ السفَتُس: إذ حسالُ اللہ هب السارَ، لِتَظْهَرَ جَو دتُه من رَداء تِه (راغب) پھرفتنہ کے معنی آ زمائش کے ہوگئے۔ اور آ زمائش میں چونکہ تکلیف دی جاتی ہے، اس لئے ایذارسانی، اوراس کی مختلف شکلوں، اور آ زمائش میں جو کھوٹا ثابت ہو، اس کے ساتھ جومعاملہ کیا جائے: ان سب کے لئے قرآن وحدیث میں لفظ فتنہ اور اس کے مشتقات استعال کئے گئے ہیں۔ پس فتنہ کے معنی ہیں: جائے: ان سب کے لئے قرآن وحدیث میں لفظ فتنہ اور اس کے مشتقات استعال کئے گئے ہیں۔ پس فتنہ کے معنی ہیں: آ زمائش، آ فت، دنگا فساد، ہنگامہ، دکھورینا اور تختہ مشق بنانا وغیرہ۔

اس کے بعد جاننا چاہئے کہ بید دنیا امتحان گاہ ہے۔ یہاں انسان ہر گھڑی میدانِ امتحان میں ہے۔ ایمان و گفرتو بڑے امتحان ہیں۔ گرموَمن کا بھی مختلف شکلوں میں امتحان ہوتا ہے۔ حدیث میں ہے:" اللہ تعالی ہرامت کی آزمائش کرتے ہیں، اور میری امت کی آزمائش مال سے کریں گے' (مشکوۃ حدیث ۱۹۸۵) پس اگرموَمن اس آزمائش میں کا میاب ہوجائے زے نصیب! ورنداس کا خمیازہ بھگتنا پڑے گا۔

احادیث میں بہت ہے فتنوں اور ہنگا ہوں کی پیشگی اطلاعات دی گئی ہیں، یفتن کی روایات کہلاتی ہیں۔شاہ صاحب قدس سرۂ اس باب میں پہلے فتنوں کی صورتیں بیان کریں گے، پھراحادیث ِفتن کی شرح کریں گے۔

# فتنول كي چھتميں

فتنے چوشم کے ہیں: پہلی قشم — آ دمی کےاندر کا فتنہ — اوروہ بیہ ہے کہ آ دمی کےاحوال بگڑ جائیں،اس کادل سخت ہوجائے،اوراس کو پہلی قشم — آ دمی کےاندر کا فتنہ — اوروہ بیہ ہے کہ آ دمی کےاحوال بگڑ جائیں،اس کادل سخت ہوجائے،اوراس کو

عبادت میں حلاوت اور مناجات میں لذت محسوس نہ ہو۔

اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ انسان کے جسم میں فہم کے اعتبار سے تین باریک (خفی) چیزیں ہیں: قلب قبل اوٹیس ( فطرت وطبیعت) دل: سے غصبہ بہادری، حیا، محبت، خوف، انقباض وانبساط جیسے احوال کا تعلق ہے۔ اور عقل: کا دائر ہُ کاروہاں سے شروع ہوتا ہے، جہاں پہنچ کرحواس خمسہ ظاہرہ کا کام ختم ہوجا تا ہے عقل: بدیمی اور نظری دونوں قتم کےعلوم کا ادراک کرتی ہے۔ جیسے تجربہ اور حدس وغیرہ کے ذریعہ جو بدیمی باتیں جانی جاتی ہیں وقال کا کام ہے۔ اسی طرح برہان وخطابیات وغیرہ کے ذریعہ جونظری علوم حاصل کئے جاتے ہیں: وہ بھی عقل کافعل ہے۔اورنفس: خواہش کرتا ہے یعنی انسان کی بقاء کے لئے جو چیزیں ضروری ہیں، جیسے کھانا، پینا،سونااور صحبت کرنا:ان کی نفس خواہش کرتا ہے۔

قلب کے برے احوال:

ا۔ جب قلب پر بہیمی خصلتیں قبضہ جمالیتی ہیں،اوراس کی دلچیپیاں جانوروں جیسی ہوجاتی ہیں تو وہ قلبِ بہیمی کہلاتا ہے(بداد فی درجہہے)

٣ - اور جب خواب یابیداری میں قلب شیطان کے وسوسے قبول کرتا ہے، تووہ قلب: قلبِ شیطانی ہوجا تاہے۔قرآن (سورة الانعام آیت۱۱۲) میں ایسے لوگول کوشیاطین الانس (انسان نماشیطان) کہا گیاہے (بیفسادقلب کااعلی درجہہے) قلب کے اچھے احوال:

ا — جب قلب پرمکئی خصلتیں قبضہ جمایتی ہیں ،تو وہ قلب: قلبِ انسانی کہلا تا ہے۔اوراس وقت خوف اور محبت وغیرہ جذبات اُن برحق اعتقادات کی طرف مائل ہوجاتے ہیں جن کوآ دمی نے محنت سے حاصل کیا ہے (بیصلاح کا اونی درجہ ہے)

۲ — اور جب دل کی صفائی اور نور قوی ہوجا تا ہے، تو صوفیا کی اصطلاح میں اس کوروح کہتے ہیں۔اب اس دل میں انبساط ہی انبساط ہوتا ہے۔انقتباض کا نام ونشان نہیں ہوتا۔اورالفت ومحبت ہی ہوتی ہے قلق و بے چینی کا نام ونشان مٹ جا تاہے۔اس دل کے احوال کوصوفیاا نفاس کہتے ہیں۔ جب قلب اس حال میں پہنچ جا تا ہےتو ملکی خصوصیات عادت ِ ثانیہ بن جاتی ہیں،اب وہ اکتسانی نہیں رہتیں (پیصلاح کا اعلی درجہہے)

عقل کے برے احوال:

ا — جب عقل پر جہیمی خصاتیں غالب آ جاتی ہیں توعقل مکار ہوجاتی ہے۔اور آ دمی کوایسے خیالات آنے لگتے ہیں جو فطری تقاضوں کی طرف مائل ہوتے ہیں۔جیسے جماع کے خیالات آتے ہیں،اگرشہوت کی فراوانی ہوتی ہے،اور کھانوں کے خیالات آتے ہیں، اگروہ بھوکا ہوتا ہے(پیفسا عقل کا ادنی درجہ ہے)

۲ – اورا گر عقل پر شیطان کی وحی قبضہ جمالیتی ہے تو آ دمی کو بہترین نظام کی شکست وریخت کے خیالات آتے ہیں۔

معتقدات بطقہ میں شکوک وشبہات پیدا ہوتے ہیں۔اورالی مکروہ ومنکر ہیٹوں کی طرف اس کا میلان ہوجا تا ہے جن سے نفوس سلیمہ نفرت کرتے ہیں (بیفسادعقل کااعلی درجہ ہے )

عقل كالجھاحوال:

ا۔ جب عقل پرکسی درجہ میں ملکی خصلتیں قبضہ جمالیتی ہیں تو وہ بدیہی یا نظری ارتفاقی اوراحسانی علوم کی تصدیق کرنے لگتی ہے، جن کی تصدیق ضروری ہے(بیادنی درجہہے)

۲ — اور جب عقل کی صفائی اور نور توی ہوجاتا ہے تواس کو صوفیا کی اصطلاح میں '' مر'' کہتے ہیں۔ جس کا کام ایسے علوم کو قبول کرنا ہوتا ہے جن کا خواب میں یا ذہانت ، کشف اور غیبی آ واز وغیرہ کے ذریعہ عالم غیب سے فیضان کیا جاتا ہے (بیدر میانی درجہ ہے )

۳ — اور جب عقل ایسی مجرد ذات کی طرف مائل ہوتی ہے، جوز مان ومکان کی قید ہے آزاد ہے، تو صوفیا کی اصطلاح میں اس کو عقل خفی کہتے ہیں (اور بیعقل کی ترقی کا اعلی درجہ ہے، اس سے اوپر کوئی درجہ ہیں) نفس کے تین احوال:

ا۔ جبنفس بہیمی خصلتوں کی طرف اتر تاہے تو وہ نفس امّارہ کہلا تاہے (بیر برانفس ہے)

۲ — اور جب نفس: ملکیت و بهیمیت کے درمیان متر دد ہوتا ہے۔ بھی ملکیت کی طرف جھکتا ہے تو بھی بہیمیت کی طرف،
 تو وہ نفس لؤ امہ کہلا تا ہے (بیئین بئین حالت ہے، اورغنیمت ہے)

سے اور جب نفس: شریعت کے احکام کا پابند ہوجا تائے، اور بھی اس کے خلاف اقد ام بیں کرتا ہمیشہ اس کے موافق ہی عمل کرتا ہے، تو وہ نفس مطمئنہ کہلاتا ہے (بیعمد ہفس ہے)

غرض: قلب، عقل اورنفس کے خارجی اثرات کی وجہ سے جو برے احوال ہیں، وہ آدمی کے اندرونی فتنے ہیں، جن سے اپنی حفاظت ضروری ہے۔ اور قرآن وحدیث میں عام طور پرائی فتنہ کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ سورۃ الانبیاء آیت ۳۵ میں ہے: ﴿وَنَهٰ لُو مُحُمٰ بِالشَّرِّ وَالْعَنْ وَالْعَنْ وَالْعَنْ عَلَى مَام طور پرائی فتنہ کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ سورۃ الانبیاء آیت ۳۵ میں ہے: ﴿وَنَهٰ لُو مُعَنِ وَالْعَنْ وَالْعَالَ اللّهِ مِوجاً ہے، اور علائی طاہر تندرتی بیاری بیکی فراخی میش مصیبت وغیرہ احوال بھیج کرتم کو جانچا جاتا ہے، تاکہ کھر اکھوٹا الگ ہوجائے ، اور علائی ظاہر موجائے کہ گندن کون ہے اور خزف کون؟!

درمیان جدائی کرادی! شیطان اس کوقریب کرتا ہے،اور کہتا ہے: پیٹھے! تونے بڑاا چھا کام کیا! (مسلم شریف ۱۹۵۱-۱۵۵۱ مصری) تیسری فتیم — وہ فتنہ جوسمندر کی طرح موجیس مارتا ہے — اوروہ نظام مملکت کابگاڑ ہے،اورلوگوں کا ناحق حکومت کی آز کرنا ہے۔حدیث میں ہے:'' شیطان اس سے تو مایوس ہوگیا ہے کہ جزیرۃ العرب میں نمازی بندے اس کی پرستش کریں۔البتہ وہ ان کوآپس میں لڑانے میں لگا ہواہے'' (مسلم ۱۵۲۱)

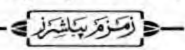
چوھی قسم — ملی فتنہ — اور وہ یہ ہے کہ خصوص صحابہ وفات پاجا ئیں ،اوردین کا معاملہ نااہلوں کے ہاتھ میں چلا جائے۔ پس اولیاءاور علماء دین میں فلوکریں ،اور بادشاہ اور عوام دین میں سستی برتیں ۔ نہ اچھے کا مول کا حکم دیں ، نہ بر نے کا مول سے روکیں ۔ پس زمانہ: زمانہ جاہلیت ہوکر رہ جائے۔ حدیث میں ہے: '' اللہ تعالی نے مجھ سے پہلے کی بھی امت میں جو بھی نی مبعوث کیا ہے ،اس کے لئے اس کی امت میں سے مخصوص حضرات اور ساتھی ہوتے تھے، جواس کی سنت پڑمل پیرا ہوتے تھے، اور اس کے دین کی پیروکی کرتے تھے۔ پھر ان کے جانشین ایسے ناخلف ہوگئے جو وہ باتیں سنت پڑمل پیرا ہوتے تھے، اور اس کے دین کی پیروکی کرتے تھے۔ پھر ان کے جانشین ایسے ناخلف ہوگئے جو وہ باتھ سے کہتے تھے جو کرتے نہیں تھے۔ اور وہ کام کرتے تھے جن کا وہ حکم نہیں دئے گئے تھے۔ پس جو محض ان سے اپنہاتھ سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے بھاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے جہاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے بھاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے بھاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے بھاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے بھاد کرے وہ بھی مؤمن ہے ،اور جودل سے بھی کہ کہ بھی ہے کہ کہ بھی ہے کہ کی بھی ہوں کی کے بھی ہے کہ بھی ہوں کی کے بھی ہوں کی بھی ہوں کی کی بھی ہوں کی بھی ہوں کی بھی ہوں کی کی بھی ہوں کی کے بھی ہوں کی بھی ہوں کی کی بھی ہوں کی بھی ہوں کی بھی ہوں کی کے بھی ہوں کی بھی ہوں کی کی بھی ہوں کی بھی ہوں کی بھی ہوں کی کی بھی ہوں کی کی بھی ہوں کی بھی ہوں کی بھی ہوں کی ہوں کی بھی ہوں کی ہوں کی ہوں کی بھی ہوں کی ہوں کی ہوں کی بھی ہوں کی ہوں ک

پانچویٹ سے عالم گیرفتنہ — بیدر نی کا فتنہ ہے، جب بیفتندرونما ہوتا ہے تو لوگ انسانیت اوراس کے نقاضوں سے نکل جاتے ہیں۔اورلوگ تین طرح کے ہوجاتے ہیں :

ایک: جوسب سے زیادہ ستھرے اور سب سے زیادہ دنیا سے بے رغبت ہوتے ہیں: وہ دو کام کرتے ہیں: ایک: طبیعت کے تقاضوں سے بالکلیہ برطرف ہوجاتے ہیں، ان کی اصلاح نہیں کرتے یعنی تارک الدنیا ہوجاتے ہیں، اور بیوی بچوں سے بے تعلق ہوکرسنیا ہی بن جاتے ہیں۔ حالانکہ شریعت کی تعلیم نہیں۔ شریعت نے طبیعت کی اصلاح کا حکم دیا ہے، اور اس کی صور تیں تجویز کی ہیں۔ دوم: مجردات یعنی ملائکہ کی مشابہت اور ان کا اشتیاق پیدا کرتے ہیں، اور اس کی وہ کوئی نہ کوئی صورت اختیار کرتے ہیں۔ مثلاً شب بیداری کرنایا کشرت سے روزے رکھنا۔ وغیرہ۔

دوسرے: عام لوگ ہوتے ہیں جو مہیمیت ِ خالصہ کی طرف مائل ہوجاتے ہیں۔اور حیوانیت کوشر مادینے والے کا م کرنے لگتے ہیں۔

تیسرے: نیچ کے لوگ ہوتے ہیں، جونہ پوری طرح اِن کی طرف مائل ہوتے ہیں، نہ اُن کی طرف۔ چھٹی قتم — فضائی حادثات کا فتنہ — بڑے بڑے طوفان اٹھتے ہیں، وہائیں پھیلتی ہیں، زمین دھنتی ہے، اور بڑے علاقہ میں آگ گیتی ہے اور عام تباہی مجتی ہے، اللہ تعالی ان حادثات کے ذریعہ مخلوق کو ڈراتے ہیں، تا کہ وہ اپنی بدا عمالیوں سے بازآئیں۔



### ﴿ الفِتَن ﴾

اعلم: أن الفِتَنَ على أقسام:

[١] فتنة الرجل في نفسه: بأن يَقُسُو قلبُه، فلا يجد حلاوة الطاعة، والالذة المناجاة. وإنما الإنسانُ ثلاثُ شُعَب:

[الف] قلب: هومبدأ الأحوال، كالغضب، والجرأة، والحياء، والمحبة، والخوف، والقبض، والبسط، ونحوها.

[ب] وعقلٌ: هو مبدأ العلوم اللتي ينتهي إليها الحواسُ، كالأحكام البديهية: من التجربة، والحدس، ونحوهما؛ والنظرية من البرهان، والخطابة، ونحوهما.

[ج] وطبع: هومبدأ اقتضاءِ النفسِ مالابد منه، أو لابد من جنسه في بقاء البِنيَة، كالداعية المنبجسة في شهوة الطعام، والشراب، والنوم، والجماع، ونحوها.

فالقلب: مهما غلب عليه خصال البهيمية، فكان قبضُه وبسطُه نحو قبض البهائم وبسطها الحاصلين من طبيعة ووهم: كان قلبا بهيميا — ومهما قبل من الشياطين وسوستَهم في النوم أو اليقظة: يسمى الإنسانُ شيطانَ الإنس.

ومهما غلب عليه خصالُ الملكية: يسمى قلبًا إنسانيا، فيكون خوفُه ومحبتُه وما يشبههما مائلةً إلى اعتقادات حقَّةٍ حَصَّلها \_\_ ومهما قَوِىَ صفاؤُه، وعظُم نورُه: كان روحا، فيكون بسطا بلا قبض، وألفة بلاقلق، وكانت أحوالُه أنفاسًا، وكانت الخواصُ الملكية كالديدَن له، دون الأمور المكتسبةِ بسعى.

ومهما غلب خصال البهيمية على العقل: صار جُرْبُزَةَ، وأحاديثَ نفس تميل إلى بعض الدواعى الطبيعية، فيحدِّث نفسَه بالجماع، إن كان فيه شبق، وبأنواع الطعام، إن كان فيه جوع، ونحوُ ذلك — أو وحى الشيطان: فتكون أحاديث النفس تميل إلى فك النظامات الفاضلة، وشكِّ في المعتقدات الحقَّة، وإلى هيئاتٍ منكرةٍ، تعافها النفوس السليمة.

ومهما غلبت عليه خصالُ الملكية في الجملة: كان عقلاً: من فعله التصديق بما يجب تصديقُه من العلوم الارتفاقية أو الإحسانية: بديهة أو نظرًا — ومهما قَوِىَ نورُه وصفاوُه: كان سِرًّا: من فعله قبولُ علومٍ فائضةٍ من الغيب: رؤيا، وفراسة، وكشفا، وهتفا، ونحو ذلك — ومهما مال إلى المجردات البريَّة من الزمان والمكان: كان خفيًّا.

ومهما انحدر الطبعُ إلى الخصال البهيمية: كان نفساً أمَّارةً بالسوء — ومهما كان مترددًا بين البهيمية والملكية، وكان الأمر سِجَالاً ونُوَبًا: كان نفسًا لوَّامة — ومهما تقيدت بالشرع، ولم تَنْبَجِسُ إلا فيما يوافقه: كان نفسًا مطمئنة — هذا ما عندى من معرفة لطائف الإنسان، والله أعلم.

 جن كونفوس سليمه نا يستدكرت بين (الجور بُوز وهوكه بازجع جَوابوَة)

اور جعقل پرکسی درجہ میں ملکی خصلتیں غالب آتی ہیں تو وہ ایسی عقل بن جاتی ہے، جس کے کام ہے اُن بدیمی یا نظری علوم ارتفاقیہ یا احسانیہ کی تصدیق کرنا ہوتا ہے جن کاغیب سے فیضان ہوتا ہے، خواب کی صورت میں ، اور فراست ، کشف اور غیبی آ واز کے طور پر ، اور ان کے مانند طریقوں سے سے اور جب عقل ایسے مجردات کی طرف مائل ہوتی ہے جوزمان ومکان سے یاک ہیں تو وہ عقل خفی ہے۔

اور جب فطرت انرتی ہے بہی خصلتوں کی طرف تو وہ برائیوں کا بہت زیادہ تھم کرنے والانفس ہوتی ہے ۔۔ اور جب فطرت: بہیمیت وملکیت کے درمیان متر دد ہوتی ہے، اور معاملہ کنویں کے ڈول اور باریوں کا ہوتا ہے تو فطرت: برائیوں پر بہت زیادہ ملامت کرنے والانفس ہوتی ہے۔ اور جب فطرت: شریعت کی پابند ہوجاتی ہے، اور اس سے بغاوت نہیں کرتی ، اور اس سے وہی چیز پھوٹی ہے جوشریعت کے موافق ہوتی ہے، تو وہ فطرت: پرسکون نفس ہوتی ہے ۔۔ یہ وہ بات ہے جومیرے پاس ہے انسان کے لطائف کے ملم سے، باقی اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔

[7] وفتنة الرجل في أهله: وهي فساد تدبير المنزل، وإليها الإشارة في قوله صلى الله عليه وسلم: "إن إبليس يضع عرشه \_\_ إلى أن قال \_\_ ثم يجيئ أحدهم، فيقول: ما تركتُه حتى فرَّقتُ بينه وبين امرأته، فيُذنيه منه، ويقول: نِعْمَ أنت!"

[٣] وفتنة تموج كموج البحر: وهي فساد تدبير المدينة، وطمع الناس في الخلافة من غير حق، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم"

[3] وفتنة مِلِّية: وهي أن يموت الحواريون من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، ويُستند الأمرُ إلى غير أهله، فيتعمق رهبانهم وأحبارهم، ويتهاون ملوكهم وجهالهم، ولا يأمرون بمعروف، ولا ينهون عن منكر، فيصير الزمانُ زمانَ الجاهلية، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "مامن نبي إلا كان له حواريون" الحديث.

[٥] وفتنة مستطيرة: وهي تغير الناس من الإنسانية ومقتضاها:

[الف] فأزكاهم وأزهدهم: إلى الانسلاخ من مقتضيات الطبع رأسًا، دون إصلاحها، والتشبه بالمجردات والتحنُّن إليهم بوجه من الوجوه، ونحو ذلك.

[ب] وعامتهم: إلى البهيمية الخالصة.

[ج] ويكون ناس بين الفريقين: لا إلى هؤلاء، ولا إلى هؤلاء.

[٦] وفتنة الوقائع الجوية المنذِرة بالإهلاك العام: كالطوفانات العظيمة: من الوباء،
 والخسف، والنار المنتشرة في الأقطار، ونحو ذلك.

ترجمہ:(۱)اورآ دی کا فتنداس کی ہوی میں: اوروہ نظام خانداری کا باگاڑ ہے ۔ (۲)اوروہ فتنہ ہو سندری طرح سوجیں مارتا ہے: اوروہ نظام مملکت کا بگاڑ ہے، اورلوگوں کا ناحق حکومت کی حرص کرنا ہے ۔ (۴)اور لی ( نہبی ) فتنہ: اوروہ بیہ کہ خصوص صحابہ وفات پاجا ئیں ( بیصفت کا شفہ ہے، تمام ہی صحابہ خصوص حضرات تھے ) اور ( دبنی ) معاملہ نا اہلوں کے سرد کر دیا جائے ، پس الن کے بزرگ اور علما تعمق ہے کام لیس ، اور ان کے بادشاہ اور عوام ستی برتیں ، وہ نہ کی معروف کا حکم دیں ، اور نہ کی منظر سے روکیں ، پس زمانہ: زمانہ جا ہمیت ہو کر رہ جائے ۔ (۵) اور چاردا نگ عالم بھیلنے والا فتنہ: اور وہ وہ لوگوں کا انسانیت اور اس کے تقاضوں سے بدل جانا ہے: ۔ (الف) پس ان کا سب سے زیادہ پاکھنے والا فتنہ: اور برائل ہونے والا ہوتا ہے ) طبیعت کے تقاضوں سے بالکلیہ نگل جانے کی طرف ، نہ کہ ان کی اصلاح کی طرف ، اور برجر دات سے مشابہت پیدا کرنے کی طرف ، اور صورتوں میں سے کسی صورت کے ذریعہ بجر دات کے اشتیاق کی طرف ، اور اس کے مانند کی طرف ، ( بر) اور ان کے عوام بہیت خوالصہ کی طرف مائل ہوتے ہیں ۔ ( بر) اور ان کی طرف ، فریقوں کے درمیان درمیان ہوتے ہیں ، نہ ان کی طرف ہوتے ہیں ، نہ ان کی طرف ۔ ( ۲) اور فضائی واقعات کا فتنہ و ڈرانے والا ہوتا ہے عام تباہی کے ذریعہ جیسے بڑے طوفان یعنی وہا ئیں ، زمین کا دھنسنا، اور علاقوں میں بھیلنے والی جوڈرانے والا ہوتا ہے عام تباہی کے ذریعہ جیسے بڑے طوفان یعنی وہا ئیں ، زمین کا دھنسنا، اور علاقوں میں بھیلنے والی آتشز دگی ، اور ان کے مانند۔

نوٹ: لطائف انسانی کی زیادہ وضاحت اس کئے ہیں کی کہان کی کافی تفصیل رحمۃ اللہ(۱۲:۴ م-۱۵) میں آپھی ہے۔

# روايات فنتن

## ا – قساوت قلبی

تعالی ان لوگوں کی پچھ پرواہ نہیں کریں گے یعنی وہ لوگ کسی شار قطار میں نہیں ہو نگے (مشکوۃ حدیث ۵۳۹۲)

تشریح: سورۃ الحدید آیت ۱۲ میں ہے: '' کیا ایمان لانے والوں کے لئے وقت نہیں آیا کہ ان کے دل اللہ کی نصیحت اور اس دین تن کے سامنے جھک جا ئیں جو نازل ہوا ہے، اور وہ ان لوگوں کی طرح نہ ہوجا ئیں، جن کوان سے پہلے کتاب دی گئی، پھر ان پرزمانۂ دراز بیت گیا، پس ان کے دل شخت ہو گئے، اور ان میں سے بہت سے اطاعت سے نکلنے والے ہیں'' اس آیت سے نبی میں لین گئے اور آپ کے مخصوص اس آیت سے نبی شان گئے اور آپ کے مخصوص اس آیت سے نبی میں گئے ہوجا ئیں گے، اور معاملہ نا اہلوں کے ہاتھ میں چلا جائے گاتو لوگ ضرور نفسانی اور شیطانی تقاضوں کے پیچھے چل اصحاب ختم ہوجا ئیں گے، اور معاملہ نا اہلوں کے ہاتھ میں چلا جائے گاتو لوگ ضرور نفسانی اور شیطانی تقاضوں کے پیچھے چل اسحاب ختم ہوجا ئیں گے۔ اور وہ نقاضوں کے پیچھے چل

#### ۲-حکومت کابگاڑ

حدیث — رسول الله سِلَانِیَایِیَلِیْ نے فرمایا: 'اس دین کا آغاز نبوت ورحمت ہے ہوا ہے، پھر خلافت ورحمت ہوگ، پھر گزندہ حکومت آئے گی۔ پھر جربظم اور فساد فی الارض ہوگا۔ لوگ ریشم، شرمگاہ اور شراب کو حلال کرلیں گے، اور وہ ای حالت میں روزی دیئے جائیں گے اور مدد کئے جائیں گے، یہاں تک کہ وہ اللہ نے ملیں گے' (مفکلو ق حدیث ۵۳۷۵) تشریح عبد نبوت آنخضرت مِلافِقائِیا کی وفات پر ختم ہوگیا۔ اور اس خلافت کا زمانہ جس میں تلوار نیام ہے نہیں نگلی: حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت پر اور حضر جے ن رضی اللہ عنہ کی شہادت پر اور حضر جے ن رضی اللہ عنہ کی شہادت پر اور حضر جے ن رضی اللہ عنہ کی عبدے سے بلنے پر ختم ہوا۔ پھر گزندہ حکومت آئی۔ اور وہ بنوامیہ کے جھگڑے اور مظالم ہیں۔ یہاں تک کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی حکومت کی قبیا وہ اور جبر وسرکشی کا دور عباسیوں کی حکومت ہے۔ انھوں نے حکومت کی بنیا و قیصر و کسری کے طریقوں پر قائم کی۔

فائدہ: دوباتیں جانی جاہئیں: ایک: ضروری نہیں کہ ابتک روایات فِتن میں بیان کی ہوئی ساری باتیں پائی جا چکی ہوں ممکن ہے کچھ باتیں آگے پائی جائیں۔ دوم: ایک خبر کا مصداق متعدد واقعات ہو سکتے ہیں۔مثلاً جبروظلم ،عناد وسرکشی اور فساد فی الارض مشتمل متعدد حکومتیں ہوسکتی ہیں۔

#### ٣- فاسدخيالات

حدیث — رسول الله مِللَّهُ وَفَر مایا '' فتنے دلوں پر پیش کئے جاتے ہیں: چٹائی کی طرح تنکا تنکا کر کے یعنی فتنے رفتہ رفتہ اثر انداز ہوتے ہیں، پس جودل فتنے پلایا گیا ہے یعنی فتنوں سے اسے دلچیں ہے، اس میں ایک سیاہ دھبہ لگایا جاتا ہے۔ اور جودل فتنوں کو جندی ہے۔ اس میں ایک سفید نقط لگایا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ دل دوطرح کے ہوجاتے ہیں: ایک ہے۔ اور جودل فتنوں کو اجبی مجھتا ہے، اس میں ایک سفید نقط لگایا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ دل دوطرح کے ہوجاتے ہیں: ایک کے دول دوطرح کے ہوجاتے ہیں: ایک کے دل دوطرح کے ہوجاتے ہیں: ایک کے دول دول دول کے دول دول کی کے دل دول دول کے دول دول دول کے دول دول کے دول دول کو دول کے دول کے دول کے دول کے دول دول کے دول دول کے دول کے دول کے دول کے دول کے دول دول کے د

سنگ مرمری طرح سفید۔ اس کوکوئی فتنه ضرنہیں پہنچا تا، جب تک آسان وزمین برقرار ہیں۔ دوسرا: سیاہ مٹیالا، اوندھی صراحی کی طرح، جونہ سی نیکی کو پہچا نتا ہے، نہ کسی برائی کو، مگراس خواہش کو جواس میں پیوست ہوچکی ہے' (مشکوۃ حدیث ۵۳۸)

تشریح: نفسانی اور شیطانی خیالات دل میں پیدا ہوتے ہیں، پھرا تمالِ فاسدہ ان کو اپنے پہلو میں لے لیتے ہیں۔
پس جس کے دل میں فتنوں کے برخلاف ہیئت ہوتی ہے، اس کو برے خیالات نہیں آتے، اور نہ وہ برائیوں میں مبتلا ہوتا
ہے۔ اور بصورت دیگر آدمی وساوس میں مبتلا ہوتا ہے۔ اس وقت اس میں دین پڑمل کرنے کا مضبوط داعیہ باقی نہیں رہتا۔
فاسد خیالات اس کا گریبان پکڑے رہتے ہیں، اور اس کو دین پرگامزن نہیں ہونے دیتے۔

#### ۴-امانت داری کا فقدان

حدیث — رسول الله میلانی آنید نیز مایا: ''امانت لوگوں کے دلوں کی تھاہ میں اتری، پھرلوگوں نے قرآن سیکھا،
پھرانھوں نے سنت کیھی' اس کے بعد آپ نے یہ بات بیان فرمائی کہ امانت کس طرح اٹھائی جائے گی، فرمایا: ''آدمی
ایک نیندسوتا ہے بعنی ذراغافل ہوتا ہے کہ امانت اس کے دل سے زکال لی جاتی ہے۔ اس کا اثر ایک نشان کی طرح رہ
جاتا ہے۔ پھروہ ایک نیندسوتا ہے کہ باقی ماندہ امانت بھی زکال لی جاتی ہے، بس چھالے کے نشان کی طرح باقی رہ جاتی ہے۔ جسے چنگاری پیر پرلڑھکائی جائے ، اور آبلہ پڑجائے ، تووہ پھولا ہوانظر آئے گا، مگر اس میں کوئی (کارآمہ) چیز نہیں
ہوگی' (مشکوۃ حدیث ۱۳۸۱)

تشری اس حدیث میں امت کا حال بیان کیا گیا ہے۔ جب اللہ تعالیٰ نے اسلام کے ظہور کا ارادہ فر مایا تو صحابہ کی جماعت کو منتخب فر مایا۔ ان کے دلوں کو انقیاد وا ذعان کا ، اور اللہ کے احکام کی موافقت پر پوری توجہ منعطف کرنے کا خوگر بنایا، اور ان کو خیرامت بنا کر کھڑا کیا۔ پھراپی شریعت نازل فر مائی ، اور قر آن وحدیث میں مفصل احکام بیان کئے ، جن پر ان حضرات نے مضبوطی سے ممل کیا۔ پھرز مانہ آگے بڑھا تو وہ احکام سینوں سے نکلنے لگے۔ لوگوں نے احکام کی طرف سے فلات برتی ، وہ دین کو بتدری فراموش کرتے گئے۔ اور لوگوں کا بی حال ہوگیا کہ آدمی بڑا وا نافر زانہ نظر آتا ہے ، مگر دل میں ذرہ بھرامات نہیں ہوتی ، نہ دین کے تعلق سے ، نہ معاملات کے تعلق سے۔

#### ۵-انقلابِ زمانه

حدیث د منزت مذیفه رضی الله عند نے عرض کیا: یارسول الله! ہم پہلے برے حال میں تھے، پھر الله تعالی نے ہمیں خیرے ہمیں خیر کے بعد بھی شرہوگی؟ آپ نے فرمایا:" ہاں!" انھوں نے دریافت کیا: اس سے بچنے کی کیا صورت ہوگی؟ آپ نے دریافت کیا: کیا جنگ کے بعد بھی شرکا کچھ حصیہ باتی رہے گا؟ آپ نے صورت ہوگی؟ آپ نے مسابق رہے گا؟ آپ نے

فرمایا: ''ہاں! چَپڑی آنکھ والی حکومت، اور کدورت کے ساتھ کیا'' حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ نے پوچھا: پھر کیا ہوگا؟ آپ نے فرمایا: '' گمراہی کے داعی آٹھیں گے! پس اگر زمین میں کوئی اللہ کا خلیفہ ہو، جو تیری پشت پر کوڑے مارے، اور تیرے مال کولیلے تو بھی اس کی اطاعت کر، ورنہ کی درخت کے تنے کو مضبوط پکڑے ہوئے مرجا (مشکلوۃ حدیث ۵۳۹۱) تشریح: وہ فتنہ جس سے بچاؤ تکوار ہوگی وہ دور صدیقی میں عرب کا ارتداد ہے۔ اور چَپڑی آنکھ والی حکومت: وہ جھگڑے ہیں جو حضرت عثمان اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کے زمانہ میں پیش آئے۔ اور کدورت کے ساتھ صلح: وہ سلے ہے جو معاویہ اور حسن بن علی رضی اللہ عنہما کے درمیان ہوئی۔ اور گمراہی کے داعی شام میں پزید، عراق میں مختار تعفی ، اور ان جیسے لوگ ہیں، یہاں تک کہ لوگ عبدالملک کی حکومت پر متفق ہوگئے۔

### جاربڑے فتنے

صدیث — رسول الله میلانیکی یا نفته الاحلاس (ٹاٹ کے فتنے) کا تذکرہ فرمایا۔ پوچھا گیا: ٹاٹ کا فتنہ کیا ہے؟
فرمایا: ''وہ بھا گنا اور لڑنا ہے!'' پھراس کے بعد فتنة السرَّ اء (خوش حالی کا فتنہ) ہوگا۔ اور اس کا غبار میرے خاندان کے
ایک شخص کے پیروں تلے سے المحصے گا، اس کا گمان ہوگا کہ وہ میرا ہے، حالانکہ وہ میرانہیں ، میرے دوست تو پر ہیزگار
ہیں۔ پھرلوگ ایک شخص پر جو پہلی پر سرین کی طرح ہوگا اتفاق کرلیں گے یعنی اس کا انتظام بہت ہی خراب ہوگا، پھرفتنہ
تارہوگا، جو امت کے کسی آ دمی کونہیں چھوڑے گا۔ ہرایک کو طمانچہ مارے گا۔ جب کہا جائے گا کہ فتنہ فر وہوا تو وہ دراز
ہوگا (معکل قاحدیث ۵۴۰۳)

تشری احلاس کا فتنہ: شامیوں کی عبداللہ بن الزبیر سے جنگ ہے، جبکہ وہ مدینہ سے بھاگ کر مکہ چلے گئے۔ اور خوش حالی کا فتنہ: یا تو مختار تقفی کا تغلب اور اس کا قتل ولوٹ میں حدسے بڑھ جانا ہے، جواہل بیت کے خون کے بدلے کا دعویہ ارہوگا، اور بیار شاو کہ: ''اس کا کمان ہوگا کہ وہ میرا ہے' اس کا مطلب بیہ ہے کہ اہل بیت کی پارٹی کا اور ان کا مددگار ہوگا، نسبی رشتہ مراز نہیں۔ پھر لوگ مروان پر متفق ہوگئے، جس کی حکومت پہلی پر سرین کی طرح تھی۔ یا فتنہ السراء سے ابو مسلم خراسانی کا خروج مراد ہے، جو بنوعباس کی جمایت میں اٹھا۔ اس کا بھی دعوی تھا کہ وہ اہل بیت کی خلافت کے لئے کوشاں ہے۔ پھر سفاح کی حکومت پر لوگ متفق ہوگئے، جس کی امارت پہلی پر سرین کی طرح تھی۔ اور فتنہ تار: تا تاری چنگیز خانیوں کا مسلم انوں پر تغلب ، اور ان کا بلاد اسلام کولوٹنا ہے ( ان فتنوں کی تفصیل آگے آر ہی ہے )

## قيامت كى نشانيان: فتني الله

حديث - رسول الله مَالِنْ عَلَيْنَا يَكِمْ نِ فرمايا: "بيشك قيامت كى نشانيال به بين علم الهالياجائے گا، جہالت پھيل جائے

گی، زنا کی کثرت ہوگی۔شراب عام ہوجائے گی،مرد کم ہوجائیں گے اورعورتوں کی کثرت ہوگی، یہاں تک کہ پچاس عورتوں کے لئے ایک مردذ مہدار ہوگا''(مشکوۃ حدیثے ۵۴۳۷)

تشریج: قیامت کی اِن نشانیوں کا تعلق فتنوں کی مذکورہ بالا انواع، ان کے شیوع اور ان کی کثرت ہے ہے۔ پس جو فتنوں سے قریب ہوگا وہ ہلاک ہوگا۔ اور اگر ہلاک نہیں ہوگا تو ہلاکت کے کنار سے بہنچ جائے گا۔ اور اس کی تفصیل کمبی ہے۔ فائدہ: حشر کالفظ شریعت کی اصطلاح میں دومعنی میں استعال کیا جاتا ہے: ایک: لوگوں کو ملک شام میں جمع کرنا۔ ایسا قیامت سے پہلے ہونے والا ہے۔ جب لوگ روئے زمین پر کم ہوجا نمیں گے تو سب کوشام میں جمع کیا جائے گا۔ پھولوگ مختلف تقریبات سے مثلاً تجارت ، نوکری وغیرہ کے لئے وہاں پہنچیں گے، اور پچھلوگوں کو آگ ہا تک کرلے جائے گی۔ ووم: مرنے کے بعد زندہ ہونے کو بھی حشر کہا جاتا ہے۔ جس کی تفصیل رحمۃ اللہ (۳۱۳–۳۹۳) میں گذر چکی ہے۔ دوم: مرنے کے بعد زندہ ہونے کو بھی حشر کہا جاتا ہے۔ جس کی تفصیل رحمۃ اللہ (۳۱۳–۳۹۳) میں گذر چکی ہے۔

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أكثر الفتن:

[١] قال: "لتتبعن سُنن من قبلكم، شبرًا بشبر، وذراعًا بذراع، حتى لو دخلوا جُحر ضَبً تبعتُ موهم، "وقال عليه السلام: "يذهب الصالحون: الأول فالأول، وتبقى حُفَالَةٌ كحفالة الشعير، لايباليهم الله بالةً"

أقول: علم النبى صلى الله عليه وسلم أنه إذا بَعُدَ العهدُ من النبى، وانقرض الحواريون من أصحابه، ووسلم النبي غير أهله: لابد أن تجرِى الرسمُ حسب الدواعى النفسانية والشيطانية، وتَعُمُّهم جميعا إلا من شاء الله منهم.

[۲] وقال صلى الله عليه وسلم: "إن هذا الأمر بدأ نبوة ورحمة، ثم يكون خلافة ورحمة، ثم مُلْكاً عَضُوْضًا، ثم كائنٌ جبريةً وعتوًّا وفسادًا في الأرض، يستحلُّون الحرير، والفروج، والخمور، يرزقون على ذلك، وينصرون، حتى يلقوا الله"

أقول: فالنبوة انقضت بوفاة النبى صلى الله عليه وسلم؛ والخلافة التى لاسيف فيها بمقتل عشمان؛ والخلافة التى لاسيف فيها بمقتل عشمان؛ والخلافسة بسهادة على كرَّم الله وجهه، وخلع الحسن رضى الله عنه؛ والملك العضوض مشاجرات بنى أمية، ومظالمهم، إلى أن استقر أمر معاوية، والجبرية والعتو خلافة بنى العباس، فإنهم مَهدوها على رسوم كسرى وقيصر.

[٣] وقال صلى الله عليه وسلم: " تُعْرَضُ الفتن على القلوب كالحصير عودًا عودًا، فأى قلب أُشْرِبَهَا نُكتت فيه نكتة بيضاء، حتى تصير على أُشْرِبَهَا نُكتت فيه نكتة بيضاء، حتى تصير على قلبين: أبيضُ مثلُ الصفا، فلا تضره فتنة مادامت السماوات والأرض، والآخَرُ أسودُ مُرْبَادًا،

كالكوز مُجَخَّيًا، لا يعرف معروفا، ولا ينكر منكرًا، إلا ما أُشرب من هواه"

أقول: الهواجس النفسانية والشيطانية تنبعث في القلوب، والأعمالُ الفاسدة تكتنفها، والا تكون حينئذ دعوة حثيثة إلى الحق، فلاينكرها إلا من جبل في قلبه هيئة مضادَّة للفتن، وتَعُمُّ من سوى ذلك، وتأخذ بتلابيبه.

[٤] وقال صلى الله عليه وسلم: "إن الأمانة نزلت في جذر قلوب الناس، ثم عَلِمُوا من القرآن، ثم عَلِمُوا من السنة "وحدَّث عليه السلام عن رفعها، فقال: "ينام الرجلُ النومة، فَتُقبض الأمانة من قلبه، فَيَظَلُّ أثرها مثلَ أثر الوَكْتِ، ثم ينام النومة، فَتُقبض الأمانة، فيبقى أثرها مثلَ أثر العَنْ أثر العَنْ أثر العَنْ أثر المَخْل، كجمر دحرجته على رجلك، فَنَفِطَ، فتراه مُنْتَبِرًا"

أقول: لما أراد الله ظهور ملة الإسلام: اختار قومًا، ومَرَّنَهم للانقياد والإذعان، وجمع الهمة على موافقة حكم الله، ثم كانت الأحكام المفصلة في الكتاب والسنة تفصيلا لذلك الإذعان الإجسالي؛ ثم إنها تخرج من صدورهم على غفلة منها وذهول، شيئا فشيئا، فَيُرَى الإنسانُ أطرفَ مايكون وأعقله، وليس في قلبه مقدار شيئ من الأمانة، لابالنسبة إلى دين الله، ولا بالنسبة إلى دين الله، ولا بالنسبة إلى معاملات الناس.

[٥] وقال حذيفة رضى الله عنه: قلت: يارسول الله! أيكون بعد هذا الخير شر، كما كان قبله شر؟ قال: "نعم" قلت: فما العصمة؟ قال: "السيف" قلت: وهل بعد السيف بقية؟ قال: "نعم، يكون إمارة على أَقُذَاء، وهُدُنَة على دَخَنِ" قلت: ثم ماذا؟ قال: "يَنْشَأُ دعاةُ الضلال، فإن كان الله في الأرض خليفة، جَلَدَ ظهرك، وأخَذَ مالك، فَأَطِعْهُ، وإلا فَمُتُ وأنت عاضٌ على جَذْل شجرة"

أقول: الفتنة التي تكون العصمة فيها السيف: ارتداد العرب في أيام أبي بكر رضى الله عنه؛ وأما إمارة على أقذاء، فالمشاجرات التي وقعت في أيام عثمان وعلى رضى الله عنهما؛ وهدنة على دَخن: الصلح الذي وقع بين معاوية والحسن بن على رضى الله عنه؛ ودعاة الضلال: يزيد بالشام، ومختار بالعراق، ونحو ذلك، حتى استقر الأمر على عبد الملك.

[٦] وذكر صلى الله عليه وسلم فتنة الأحلاس، قيل: وما فتنة الأحلاس؟ قال: "هى هرب وحرب" قال: "ثم فتنة السرَّاء: دَخَنُهَا من تحت قدمَىٰ رجلٍ من أهل بيتى، يزعم أنه منى، وليس منى، إنما أوليائى المتقون، ثم يصطلح الناس على رجل كوركٍ على ضِلْع، ثم فتنة

الدُّهَيْمَاء، لا تدع أحدًا من هذه الأمة إلا لَطَمَتْه لطمة، فإذا قيل: انْقَضَتْ، تَمَادَتْ"

أقول: يُشبه — والله أعلم — أن تكون فتنة الأحلاس: قتال أهل الشام عبد الله بن الزبير بعد هربه من المدينة؛ وفتنة السرَّاء: إما تغلُّب المختار، وإفراطُه في القتل والنهب، يَدَّعى تَأْرَ أهل البيت؛ فقوله عليه السلام: "يزعم أنه منى" معناه: من حزب أهل البيت، وناصريهم؛ ثم اصطلحوا على مروان وأو لاده؛ أو خروج أبي مسلم الخُراساني لبني العباس، يزعم أنه يسعى في خلافة أهل البيت؛ ثم اصطلحوا على السفاح؛ والفتنة الدهيماء: تغلُّب الجنكيزية على المسلمين، ونهبهم بلاد الإسلام.

[٧] وبين النبى صلى الله عليه وسلم أشراطَ الساعة، وهى ترجع إلى أنواع الفتنِ التى مرذكرها، وشيوعِهَا وكثرتِها، فإن التَّلَفَ من الْقَرَفِ، وإنما يجيئ النقصان من حيث يجيئ الهلاك، وشرح هذا يطول.

قال صلى الله عليه وسلم: "إن من أشراط الساعة: أن يُرْفَعَ العلم، ويكثر الجهل، ويكثر الزنا، ويكثر شرب الخمر، ويقل الرجال، وتكثر النساء، حتى يكون لخمسين امرأةً القيمُ الواحد"

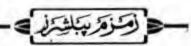
والحشر: في لسان الشريعة مقول على معنيين:

[١] حشرُ الناس إلى الشام: وهو واقعةٌ قبل القيامة، حين يَقِلُ الناسُ على وجه الأرض: يُحشر بعضُهم بتقريبات، وبعضُهم بنار تسوقهم.

[٢] وحشرٌ هو البعث بعد الموت: وقد ذكرنا من قبل أسرار المعاد، والله أعلم.

ترجمہ: بی طالغیائی نے بیشتر فتنے واضح کردیئے ہیں: (۱) نبی طالغیائی نے یہ بات جانی کہ جب زمانہ بی سے دور ہوگا، اور اس کے ساتھیوں میں سے مخصوص اصحاب گذرجا ئیں گے، اور دین کا معاملہ نا اہلوں کے سپر دکر دیا جائے گا تو ضروری ہے کہ طریقہ چل پڑے نفسانی اور شیطانی تقاضوں کے مطابق، اور عام ہوجا ئیں وہ تقاضے سب کو، مگران میں سے جن کواللہ تعالی جا ہیں (حُفَاللہ اور حُثاللہ ہم وزن اور ہم معنی ہیں: یعنی بھوی)

(۲) پس نبوت گذرگی نبی مِیالیَّیَاکِیَم کی وفات سے۔اوروہ خلافت جس میں تلوار نہیں شہادت عثمان ہے،اور (مطلق) خلافت علی کرم اللہ وجہد کی شہادت اور حسن رضی اللہ عند کے عہدہ چھوڑنے سے،اور کٹ کھنی حکومت بنی امید کے جھگڑئے اور ان کے مظالم ہیں، یہاں تک کہ معاویہ رضی اللہ عند کا معاملہ تھہر گیا۔اور زبردی اور سرکشی بنوالعباس کی حکومت ہے۔ کیونکہ وہ حکومت کو قابو میں لائے ہیں کسری اور قیصر کے طریقوں پر۔



(۳) نفسانی اور شیطانی خیالات دلول میں انھرتے ہیں۔اوراعمالِ فاسدہ ان کو پہلو میں لئے رہتے ہیں۔اور نہیں ہوتی اس وقت دین حق کی طرف برا میختة کرنے والی وعوت، پس نہیں اجنبی سمجھتاان خیالات کو مگر وہ مخض جس کے دل میں فتنوں کے برخلاف حالت پیدا کی گئی ہے۔اور عام ہوجاتے ہیں وہ خیالات ان لوگوں کو جوان کے سواہیں۔اور پکڑ لیستے ہیں وہ خیالات ان لوگوں کو جوان کے سواہیں۔اور پکڑ لیستے ہیں وہ خیالات ان کے گریبانوں کو۔

(۳) جب الله تعالیٰ نے ملت اسلامیہ کاظہور چاہایعنی جب آخری پیغیبر کا زمانہ آیا تو الله تعالیٰ نے ایک قوم (صحابہ)

کو منتخب کیا ، اوران کوخوگر بنایا اذعان و انقیاد کا ، اورالله کے تعلم کی موافقت پر کامل توجہ کوا کشا کرنے کا۔ پھر وہ احکام جن کی

قرآن وسنت میں تفصیل کی گئی ہے اس اجمالی اذعان کی تفصیل ہے۔ یعنی وہ احکام بعد میں نازل ہوئے ، اور صحابہ نے

ان پردل وجان ہے مل شروع کیا۔ پھر وہ احکام مسلمانوں کے سینوں سے نکل جاتے ہیں ان کی ذرائی خفلت اور ذہول

کی وجہ سے۔ تدریجی طور پر یعنی زمانہ گذر نے کے ساتھ سستی پیدا ہوتی گئی ، اور دن بددن امت احکام شرعیہ بھولتی گئی۔

پی انسان دیکھا جاتا ہے زیادہ سے زیادہ ہوشیار اور زیادہ سے زیادہ عقلمند ، اور نہیں ہوتی اس کے دل میں امانت کی

ذرائی مقدار بھی ، نہ اللہ کے دین کے تعلق سے ، اور نہ لوگوں کے ساتھ معاملات کے تعلق سے ۔ امانت کی تفسیر کے لئے

دیکھیں رحمۃ اللہ (۲۳۶ میں)

لغات:الوَسُت:جسم کاکوئی بھی نشان .....المَجُل: گٹھا۔وہ نشان جوکام کرنے سے ہاتھ وغیرہ میں پڑجا تا ہے۔
(۵) وہ فتنہ جس میں بچاؤ تلوار ہوگی: وہ حضرت ابو بکڑ کے زمانہ میں عربوں کا مرتد ہونا ہے۔اور رہی آ نکھ کی چُپڑ کے ساتھ حکومت: تو وہ وہ جھکڑے ہیں جو حضرت عثمان اور حضرت علی رضی اللّه عنہما کے زمانہ میں پیش آئے۔اور کدورت کے ساتھ مصالحت: وہ صلح ہے جو حضرت معاویہ اور حضرت حسن رضی اللّه عنہما کے درمیان ہوئی۔اور گراہی کے داعی: شام میں پزید،اورعراق میں مختار،اوران کے مانند ہیں، یہاں تک کہ معاملہ عبدالملک پرکھہر گیا۔

(۱) صحت سے قریب — اوراللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں — یہ بات ہے کہ فتنۃ الاحلاس: اہل شام کی عبداللہ بن الزبیر سے جنگ ہے، ان کے مدینہ سے بھاگنے کے بعد، اور فتنۃ السر اء: یا تو مختار تعفیٰ کا تغلب ہے، اوراس کا قبل اور لوث میں حدسے بڑھ جانا ہے۔ جواہل بیت کے خون کے بدلے کا دعویدار تھا۔ پس آپ کا ارشاد: ''وہ مگان کرے گا کہ وہ مجھ میں حدسے بڑھ جانا ہے۔ جواہل بیت کے گروہ سے ہوگا، اوران کے مددگاروں میں سے ہوگا۔ پھرلوگ متفق ہو گئے مروان اوراس کی اولاد پر (یہ تیسرا فتنہ ہے) یا ابو مسلم خراسانی کا خروج (بعاوت) ہے، بن عباس کے لئے، وہ مگان کرے گا کہ وہ کوشش کر رہا ہے اہل بیت کی خلافت کے لئے، پھرلوگ متفق ہوگئے سفاح (کی ناقص حکومت) پر۔ اور تاریک فقتہ: چنگیزیوں کا مسلمانوں پر تغلب، اوران کا بلاداسلام کولوٹنا ہے۔

فائدہ: پہلی پرسرین: بیمحاورہ ہے۔اس کے معنی ہیں: ناقص ، ناتمام ۔ کیونکہ سرین تو پہلی کا بوجھ اٹھا عتی ہے، گرپہلی

سرین کا بوجھ ہیں اٹھاسکتی۔

(فائدہ)اورحشرشریعت کی زبان میں دومعنی پر بولا جاتا ہے: (۱) لوگوں کوشام کی طرف جمع کرنا،اوراییا قیامت سے پہلے ہونے والا ہے، جب لوگ زمین پر کم ہوجا ئیں گے، کچھ مختلف مناسبتوں سے جمع کئے جائیں گے،اور کچھ لوگ ایسی آگ کے ذریعہ جمع کئے جائیں گے جوان کو ہا تک کرلے جائے گی —— (۲) اوروہ حشر جو کہ وہ مرنے کے بعد زندہ ہونا ہے،اور ہم نے قبل ازیں معاد کے اسرار بیان کردیئے ہیں۔ باقی اللہ تعالی بہتر جانے ہیں۔ ۔

# حاربر بے فتنوں کی تعیین

گذشته حدیث میں جن حاربر نے فتنوں کا تذکرہ آیا ہے: وہ درج ذیل ہیں:

پہلافتنہ — آنکھ کی چُپڑ کے ساتھ حکومت کا فتنہ — اس کا مصداق وہ اختلافات ہیں جوحضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعدرونما ہوئے۔ یہاں تک کہ معاویہ رضی اللہ عنہ پراتفاق ہوگیا۔ اس اتفاق کو'' کدورت کے ساتھ مصالحت'' کہا گیا ہے۔ اور معاویہ کے سب کام شریعت کے موافق نہیں تھے، ان کے بعض کام اوپرے تھے، کیونکہ ان کا طریقہ بادشا ہوں کا طریقہ تھا۔ وہ ان سے پہلے والے خلفاء کی سیرت پڑہیں تھے۔

دوسرا فتنہ — احلاس کا فتنہ اور جہنم کی طرف داعیوں کا فتنہ — اس کامصداق وہ اختلا فات اور بغاوتیں ہیں جو معاویت کی بعدلوگوں میں حکومت کی آزمیں پیدا ہوئیں۔ یہاں تک کے معاملہ عبدالملک بن مروان پر تھہر گیا۔
تیسرا فتنہ — خوش حالی ، زبردستی اور سرکشی کا فتنہ — اس کامصداق امویوں کے خلاف عباسیوں کی بغاوت ہے۔ یہاں تک کہ خلافت عباسیہ قائم ہوگئی۔ دولت عباسیہ کی بناشا ہانِ فارس کے طریقوں پڑھی ، اور انھوں نے زبردتی اور سرکشی سے حکومت حاصل کی تھی۔

چوتھا فتنہ — اندھا فتنہ — جس نے تمام لوگوں کو چیت رسید کیا۔ جب بھی اس کے بارے میں خیال کیا جاتا کہ نمٹ گیا تو وہ پیر پھیلا تا تھا۔ یہاں تک کہ لوگ دوخیموں میں تقسیم ہوگئے۔ بیتا تاریوں کا فتنہ ہے۔انھوں نے دولت عباسیہ پریلغار کی ،اوران کی حکومت کو بج و بئن سے اکھاڑ دیا۔

- ﴿ اَوْ اَوْرَ وَهِ الْفِيرَافِ }

## فتنول کی دواوررواییتیں

# ا-سترسال تک اسلام کی چکی چلتی رہے گی

حدیث — رسول الله مِیالیَیایَیایِیمی نے فرمایا: 'اسلام کی چکی ۳۵سال، یا ۳۷سال، یا ۳۷سال تک چلتی رہے گ۔
پس اگر مسلمان ہلاک ہوگئے تو وہ ان لوگوں کی راہ ہے جو پہلے ہلاک ہوئے یعنی پہلے بھی ایسا ہوتارہا ہے۔اوراگران کے
لئے ان کا دین قائم رہا، تو وہ ستر سال تک قائم رہے گا'' پوچھا گیا: کیاان سے جو باقی رہے یاان سے جو گذر گئے؟ یعنی یہ
ستر سال شروع سے شار کئے جائیں یا ۳۵ سال کے بعد ہے؟ آپ نے فرمایا: 'ان سے جو گذر گئے'' یعنی شروع اسلام
سے شار کئے جائیں (رواہ ابوداؤد، مشکلوۃ حدیث ۲۰۰۵)

تشریحات:(۱)''اسلام کی چگی چلتی رہے گی'' کا مطلب بیہ ہے کہ اسلام کا معاملہ منتقیم رہے گا، حدود نافذ ہوتی رہیں گی،اور جہاد جاری رہے گا۔ چنانچہ آغاز ہجرت اور ابتدائے جہاد سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت تک اسی طرح معاملہ چلتار ہا( آیٹے کی شہادت ذی الحجہ ۳۵ ہجری میں ہوئی ہے )

(۲)اور۳۹،۳۵اور۳۷ میں شک کی وجہ بیہ ہے کہ اجمالی وتی آئی تھی ، پوری طرح تعیین نہیں کی گئی تھی۔ (۳)''اگر مسلمان ہلاک ہو گئے تو وہ ان لوگوں کی راہ ہے جو پہلے ہلاک ہوئے'':اس ارشاد میں معاملہ کی شکینی کا بیان ہے بعنی امت ایسے پرآشوب دور سے گزرے گی کہ لوگوں کواس کی ہلاکت کا اور اس کے معاملات کے درہم برہم ہوجانے کا اندیشہ لاحق ہوگا۔

(۴)''ستر سال'' کی ابتدا بعثت نبوی ہے ہے، جو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات پر پورے ہوجاتے ہیں ( آپٹا کی وفات رجب ۲۰ ہجری میں ہوئی ہے )اوراس کے بعد گمراہی کے داعیوں کا فتنہ اٹھے گا۔ ( ۵)''ستر سال'' میں تین ہاتوں کا بیان ہے: ایک: معاملہ کی ہولنا کی۔ دوم: اس طرف اشارہ ہے کہ اس مدت میں بھی

(۵)''سترسال''میں تین باتوں کا بیان ہے: ایک: معاملہ کی ہولنا کی۔دوم: اس طرف اشارہ ہے کہ اس مدت میں بھی امت کا معاملہ مشیت ایز دی کے تحت رہے گا۔ سوم: اس مدت کے بعد امت کا معاملہ مشقیم نہیں رہے گا۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں۔

# ۲- ترکول کے ساتھ تین معرکے

بھا گیں گے نئج جائیں گے۔اور دوسرے تعاقب میں :بعض نئج جائیں گے،بعض ہلاک ہوں گے،اور تیسرے تعاقب میں ان کاصفایا ہوجائے گا'' (رواہ ابوداؤد ،مشکوۃ حدیث ۵۴۳۱)

تشری : حدیث کا مطلب یہ ہے کہ عربوں کی ترکوں سے جنگ ہوگی ، اور عرب غلبہ پائیں گے۔ گراس سے ترکوں کے دلوں میں کینہ اور شمنی پیدا ہوگی ، اور معاملہ یہاں تک پہنچ گا کہ وہ عربوں کوا پنے علاقوں سے نکال دیں گے۔ پھراس پر بس نہیں کریں گے ، بلکہ وہ عرب علاقے میں گھس جائیں گے۔ ان کو جزیرۃ العرب سے ملانے کا بہی مطلب ہے۔ پہلے تعاقب میں وہ عرب نجات پائیں گے جوان کے سامنے سے بھاگیں گے۔ چنانچہ جب چنگیزیوں نے حملہ کیا تو وہ عباسی ہلاک ہوئے جو بغداد میں تھے، اور وہ عباسی نج گئے جوم مرکی طرف بھاگ گئے۔ اور دوسرے تعاقب میں بعض نجات پائیں گے۔ بعض ہلاک ہوں گے۔ چنانچہ تیمور لنگ نے دیار شام کوروندا، اور عباسیوں کی حکومت کو درہم برہم کر دیا۔ اور تیس ہے، بعض ہلاک ہوں گے۔ چنانچہ تیمور لنگ نے دیار شام کوروندا، اور عباسیوں کی حکومت کو درہم برہم کر دیا۔ اور تیس ہے ، بعض ہلاک کر دیں گے ، چنانچہ عثانیوں نے غلبہ پالیا، اور ساری اسلامی مملکت پر قبضہ کرلیا۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانچے ہیں۔

نوٹ: شاہ صاحب رحمہ اللہ نے حدیث کی جوشرح کی ہے، اس میں غور کیا جائے۔ حدیث میں تیسرے تعاقب میں ترکوں کا صفایا ہوجانے کا ذکر ہے۔

الفتن العظيمة: التي أخبر بها النبي صلى الله عليه وسلم أربع:

الأولى: فتنة إمارة على أقذاء: وذلك صادق بمشاجرات الصحابة بعد مقتل عثمان رضى الله عنمه إلى أن استقرت خلافة معاوية؛ وهي التي أشير إليها بقوله: "هدنة على دخن" وهو الذي يُعرف أمره ويُنكر، لأنه كان على سيرة الملوك، لا على سيرة الخلفاء قبله.

الثانية : فتنة الأحلاس، وفتنة المدعاة إلى أبواب جهنم: وذلك صادق باختلاف الناس وخروجهم طالبين الخلافة بعد موت معاوية، إلى أن استقرت خلافة عبد الملك.

الثالثة: فتنة السرَّاء، والجبرية، والعتو: وذلك صادق بخروج بنى العباس على بنى أمية، إلى أن استقرت خلافة العباسية، ومهدوها على رسوم الأكاسرة، وأخذوا بجبرية وعتو.

الرابعة: فتنة تلطم جميع الناس، إذا قيل: انقضت تمادت حتى رجع الناس إلى فسطاطين: وذلك صادق بخرج الأتراك الجنكيزية، وإبطالهم خلافةً بنى العباس، ومزقِهم على وجهها الفتن. والأحاديث الواردة في الفتن: أكثرها مرت من قبل:

[١] وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "تدور رحى الإسلام لخمس وثلاثين، أوست وثلاثين، أو سبع وثلاثين؛ فإن يَهْلكوا فسبيلُ من هلك، وإن يَقُمْ لهم دينُهم: يقم لهم سبعين عامًا" قلت: أمما بقي، أوممامضي؟ قال: "مما مضي"

ف معنى قوله: "تدور رحى الإسلام" أى يقوم أمر الإسلام بإقامة الحدود والجهادفي هذه الأمة: وذلك صادق من ابتداء وقت الجهاد وأوائل الهجرة إلى مقتل سيدنا عثمان رضى الله عنه. والشك في خمسة وثلاثين وأخواتها: لأن الله تعالى أوحى إليه مجملًا.

وقوله: " فإن يهلكوا" بيان لصعوبة الأمر، وأن الأمر يصير إلى حالة : لو نـظر فيها الناظر يشك في هلاك الأمة، وبطلان أمورهم.

قوله: " سبعين عامًا" ابتداؤهامن البعثة، وتمامها موتُ معاوية رضى الله عنه، وبعده قامت فتنة دعاة الضلال.

وقوله:" سبعين عامًا"معناه: تهويل الأمر، وأنه يكون تحت بطن الباطن فيه، وأنه لايكون بعد هذه استقامة الأمر، والله أعلم.

 [7] وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يقاتلكم قوم صغار الأعين - يعنى الترك - تسوقهم ثلاث مرات" الحديث.

معناه: أن العرب يجاهدونهم، ويغلبونهم، فيصير ذلك سببا لأحقاد وضغائن، حتى يؤول الأمر إلى أن يَـذُبُوا العرب من بلادهم، ثم لايقتصرون على ذلك، بل يدخلون بلاد العرب، وهذاهو المراد من قوله: "حتى تلحقوهم بجزيرة العرب".

أمافى السياقة الأولى فينجو من العرب من هرب من قتالهم: بأن يفر من بين أيديهم؛ وذلك صادق بقتال الجنكيزية، فهلك العباسية الذين كانوا ببغداد، ونجا العباسية الذين فروا إلى مصر . وأما في السياقة الثانية: فينجو بعض، ويهلك بعض: وذلك صادق بوطء تيمور ديار الشام، وإهلاك أمر العباسية .

وأما في الثالثة فَيُضْطَلَمُونَ: وذلك صادق بغلبة العثمانية على جميع العمل، والله أعلم.

تر جمہ: وہ بڑے فتنے جن کی نبی ﷺ نے خبر دی ہے: چار ہیں: پہلا: آنکھ کی چڑے ساتھ حکومت کا فتنہ ہے۔اور یہ بات صادق ہے صحابہ کے اختلاف پرعثان کی شہادت کے بعد، یہاں تک کہ معاویة کی خلافت کوقر ارآ گیا۔اور یہی (استقر ار خلافت معاویه) وہ ہے جس کی طرف' کدروت کے ساتھ مصالحت' میں اشارہ کیا گیا ہے۔اور معاویة وہ ہیں جن کا معاملہ پہنچانا بھی جاتا ہے اور انکار بھی کیا جاتا ہے۔اس لئے کہ وہ بادشا ہوں کی سیرت پر تھے،ان سے پہلے کے خلفاء کی سیرت پر ہوئے داعیوں کا فتنہ ہے۔اور میہ بات صادق آتی ہے نہیں تھے ۔۔ور سراا حلاس کا فتنہ،اور جہنم کے درواز وں پر کھڑے ہوئے داعیوں کا فتنہ ہے۔اور میہ بات صادق آتی ہے ۔۔ور سے انسان کا فتنہ،اور جہنم کے درواز وں پر کھڑے ہوئے داعیوں کا فتنہ ہے۔اور میہ بات صادق آتی ہے۔۔

لوگوں کے اختلاف کرنے پراوران کے نگلنے پر درانحالیکہ وہ طلب کرنے والے تھے حکومت کومعاویہ گی موت کے بعد، یہاں تک کہ عبدالملک کی حکومت کھم گئی ۔ تیسرا اس اء جریت اور سرشی کا فتنہ ہے۔ اور بیصادق ہے بی عباس کے خروج پر بن امیہ کے خلاف، یہاں تک کہ عباسیوں کی حکومت قائم ہوگئی ، اورانھوں نے حکومت کی بنیاد شاہان فارس کے طریقوں پر کھی تھی ، اورانھوں نے خلاف، یہاں تک کہ عومت حاصل کی تھی ۔ چوتھا: وہ فتنہ ہے جوتمام لوگوں کو چپت رسید کرے گا۔ جب کہا جائے گا کہ نمٹ گیا: بیر پھیلائے گا، یہاں تک کہ لوگ دو خیموں (عرب و تجم) کی طرف لوٹیں گے۔ اور یہ بات جب کہا جائے گا کہ نمٹ گیا: بیر پھیلائے گا، یہاں تک کہ لوگ دو خیموں (عرب و تجم) کی طرف لوٹیں گے۔ اور یہ بات صادق ہے چنگیزی ترکوں کے خروج پر ، اوران کے فتنوں کی بیٹ کرنے پر خلافت کے چہرے پر (مَوْقَ الطائو مَوْفَّ ایریندہ کا بیٹ کرنا)

اوروہ حدیثیں جوفتنوں کےسلسلہ میں واردہوئی ہیں:ان میں ہے بیشتر قبل ازیں گزرچکی ہیں:(۱) آپ کےارشاد:''اسلام کی چکی چلتی رہے گی' کے معنی میہ ہیں کہاسلام کا معاملہ متنقیم رہے گا،حدود قائم کرنے اور جہاد کرنے کے ذریعہ۔اور یہ بات صادق ہے جہاد کے وقت کی ابتدااوراوائل ہجرت ہے سیدناعثمان کی شہادت تک سے اور ۱۳۵ وراس کی بہنوں میں شک بایں وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی طرف مجمل وحی فر مائی تھی ۔۔ اورآپ کا ارشاد: ''لیس اگروہ ہلاک ہوئے''معاملہ کی شکینی کا بیان ہے،اور بیہ بات بیان کی ہے کہ معاملہ ایسی حالت کی طرف لوٹے گا کہ اگرغور کرنے والا اس میں غور کرے تو وہ شک کرے گا امت کی ہلا کت میں اوران کے معاملات کے درہم برہم ہونے میں — اورآ پے کاارشاد:''سترسال' اس کی ابتدابعثت ہے ہے،اوراس کی انتہامعاویہ کی موت پرہے،اوراس کے بعد گمراہی کے داعیوں کا فتنا تھے گا۔ اورآ یے کے ارشاد: قستر سال' کا مطلب بیہ ہے کہ(۱)معاملہ بڑا ہولناک ہوگا(۲)اور بیر کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مشیت کے تحت ہوگا (الباطن: اللہ تعالیٰ کی صفت ہے۔اوربطن سے مراد تحقی معاملہ ہے)(٣)اور بیک اس کے بعد معاملہ تنقیم نہیں ہوگا۔ باقی اللہ تعالیٰ بہتر جانتے ہیں \_\_\_ (١) حدیث کا مطلب میہ کے عرب: ترکول کے ساتھ جہاد کریں گے،اوران پرغلبہ یا نیں گے۔پس میہ بات کیناور دعمنی کا سبب ہوگی، یہاں تک کہ معاملہ لوٹے گااس طرف کہ وہ عربوں کوایے شہروں ہے دفع کریں گے۔ پھروہ اس پراکتفانہیں کریں گے، بلکہ وہ عربوں کےعلاقہ میں داخل ہوجا کیں گے۔اوریہی بات مراد ہے آپ کےارشاد:'' یہاں تک کہ وہ ان کو جزیرۃ العرب ے ملادیں گے' سے ۔ رہا پہلی مرتبہ کے تعاقب میں: اپس وہ عرب نجات یا نیں گے جوان کی جنگ ہے بھا گیس گے، بایں طور کہ وہ ان کے سامنے سے بھا گ کھڑا ہو۔ اور یہ بات صادق ہے چنگیزیوں کی جنگ پر، پس وہ عباسی ہلاک ہوئے جو بغداد میں تھے،اوروہ عباسی نے گئے جومصری طرف بھاگ گئے ۔ اور رہادوسری مرتبہ کے تعاقب میں: پس نجات یا کیں گے بعض، اور ہلاک ہونگے بعض۔اور بیہ بات صادق ہے تیمور کے دیارشام کوروندنے پر،اورعباسیوں کےمعاملہ کو تباہ کرنے پر ۔ اور رہا تیسری مرتبہ کے تعاقب میں: پس وہ ہلاک کردیں گے (شاہ صاحب نے فعل معروف لیاہے) اور بیہ بات صادق ہے عثانیوں كے غلبہ پانے سے سارے كام پر۔ باقى الله تعالى بہتر جانتے ہيں۔

نوٹ:الفتن العظیمہ سے ہاب کے آخر تک عبارت مخطوطہ کراچی میں نہیں ہے۔اورمطبوعہ کے خشی نے لکھا ہے کہ صرف ایک مخطوطہ میں بیعبارت بھی ،جس کی بناپراس کوشامل کتاب کیا گیا ہے۔

باب\_\_\_\_

مناقب

فضأئل صحابه كي بنيادين

احادیث میں صحابہ کرام رضی اللّعنهم کے فضائل وار دہوئے ہیں ،ان کی چند بنیادیں ہیں: پہلی بنیاد: نبی صِلاللَّهُ اِیکِ الله کی الیلی کیفیت برطلع ہوں جو دخولِ جنت کا باعث ہو، جیسے آپ نے حضرت ابوبکررضی اللہ عنہ کے بارے میں فرمایا:'' آپ ان لوگوں میں سے نہیں ، جو تکبر کی بناپرایسا کرتے ہیں' ( رواہ ابخاری مشکوۃ حدیث ۲۹۳۹۹) یعنی تہبند کھیٹتے ہیں۔اورآپ نے بیہ بات بھی جانی کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ نے ان کمالات اور خصال حمیدہ کی يحميل كرلى ہے جن كى وجہ سے ان كے لئے جنت كے جى باب وَ اہوجائيں گے چنانچه آ ب نے فرامایا'' میں امیدگر تا ہوں کہ آپ انہی لوگوں میں سے ہیں' (مشکوۃ حدیث ۱۸۹۰) یعنی آپ ان لوگوں میں سے ہیں جن کو جنت کے تمام دروازوں سے یکارا جائے گا (رحمۃ اللہ ١٣٦٢) اورآ ہے نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بارے میں فرمایا:'' شیطان تنہیں جس راستہ پر چلتا ہوا دیکھتاہے، وہتمہارا راستہ چھوڑ کر دوسری راہ اختیار کرتاہے' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۰۱۷) اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بارے میں پیجی فرمایا کہ''اگرمیری امت میں کوئی محدَّ ث(ملہم) ہے تو وہ عمر ہیں'' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۰۲۹) ووسری بنیاد: خواب میں نبی شِلائندَ کَیْکُ ویکھیں، یا آ ہے کے دل میں بیہ بات ڈالی جائے کہ فلاں شخص دین میں رائخ القدم ہے۔جیسے آپ نے خواب میں دیکھا کہ حضرت بلال رضی اللہ عنہ جنت میں آپ سے آگے چل رہے ہیں (رحمة الله ٣٢١:٣) يا آت نے جنت ميں حضرت عمر رضى الله عنه كامحل ديكھا (مشكوة حديث ٢٠٢٨) اور خواب ميں آپ سِلانيَا اللهِ عَلَيْ كَع سامنےلوگ پیش کئے گئے، جنھوں نے کرتے پہن رکھے تھے۔کسی کا کرتا چھاتی تک تھا،کسی کاس سے نیچے،اورحضرت عمر رضى الله عنه پیش کئے گئے ،انھوں نے اتنالمبا کرتا یہن رکھا تھا جوز مین پر گھشتا تھا۔لوگوں نے یو چھا:اس کی تعبیر کیا ہے؟ آپ نے فرمایا:'' دین'' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۰۲۹) یعنیٰ دین میں آپ راسنے القدم ہیں۔اورخواب میں آپ سِلانیمائیکم كے سامنے دود هكا پيال پيش كيا گيا۔ آپ نے خوب چھك كرپيا، اور بچا ہوا حضرت عمر رضى الله عنه كوديا۔ لوگول نے يو چھا: اس کی تعبیر کیا ہے؟ آ ہے نے فرمایا:''علم'' (متفق علیہ مشکوۃ حدیث ۲۰۳۰) یعنی علم دین میں آ ہے گا مقام بہت بلند ہے۔ تیسری بنیاد: نبی ﷺ کی سے محبت کریں، یااس کی تعظیم وتکریم کریں، یااس کے ساتھ ہدردی کریں، یااس نے ﴿ الْوَسُوْرَ لِيَالْمِينَ لِهِ ﴾ -

اسلام کی طرف سبقت کی ہو، تو بیسب با تیں اس بات کی علامت ہیں کہ اس کا دل ایمان سے لبریز ہے۔ جیسے ایک مرتبہ آپ طالغتی آپ لیٹے ہوئے تھے، پنڈلیاں کھلی تھیں، ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہا کیے بعد دیگرے آپ آپ نے اس حال میں ان کو اجازت دیں کے مرتب کردیئے، پھران کو اجازت دی (رواہ سلم، اجازت دیدی۔ پھر جب عثمان رضی اللہ عنہ آپ تو آپ بیٹھ گئے، کپڑے درست کردیئے، پھران کو اجازت دی (رواہ سلم، مشکلوۃ حدیث ۲۰۱۱) یہ تکریم کی مثال ہے۔ اور جیسے حضرت سعد بن معاذ رضی اللہ عنہ غزوہ خندق میں زخمی ہوئے، تو آپ نے ان کی خبر گیری کے لئے ان کا خیمہ مجد نبوی کے پاس لگوایا۔ یہ بمدردی کی مثال ہے۔

# قرونِ ثلاثه كى فضيلت جزئى فضيلت ہے

متفق عليدروايت ميں ہے: حيىر أمتى قىرئى، ثـم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم : ميرى بهترين امت ميرا قرن ہے، پھروہ لوگ ہیں جوان سے ملے ہوئے ہیں، پھروہ لوگ ہیں جوان سے ملے ہوئے ہیں (مشکوۃ عدیث ۲۰۰۱) اس حدیث میں اسلام کی شروع کی تین صدیوں کی جوفضیات بیان کی گئی ہے، وہ جزئی فضیات ہے، کئی (ہراعتبار ہے) نہیں ہے۔ کیونکہ حدیث میں ہے کہ میری امت کا حال بارش جیسا ہے،معلوم نہیں شروع کی بارش بہتر ہے یا آخر کی؟ (رواہ التر مذی مشکوۃ حدیث ۱۲۷۷) اور حدیث میں ہے کہ آئے قبرستان تشریف لے گئے، اور مُر دول کوسلام کیا، پھر فرمایا: ''میری خواہش تھی کہ میں اپنے بھائیوں کو دیکھتا'' صحابہ نے عرض کیا: کیا ہم آپ کے بھائی نہیں؟ آپ نے فرمایا:'' تم میرے صحابہ (ساتھی) ہو،اورمیرے بھائی وہ ہیں جومیرے بعد آئیں گئے' (مسلم شریف ۱۳۸:۳) اوراس کی وجہ: بیہ ہے کہ اعتبارات متعارض اور فضیلت کی وجوہ مختلف ہیں۔مثلاً ایمان کے ساتھ آپ مِثالَتْهُ اِیمان کے ساتھ آپ مِثَالْتُهُ اِیمان کے ساتھ آپ مِثَالِتُهُ اِیمان کے ساتھ آپ مِثَالِی مُنْالِقِی اِیمان کے ساتھ آپ مِثَالِی اِیمان کے ساتھ آپ مِثَالِیْمان کے ساتھ آپ مِثَالِیْمان کے ساتھ آپ مِثَالِی اِیمان کے ساتھ آپ مِثَالِی کے ساتھ آپ مِثَالِی اِیمان کے ساتھ آپ مِن اِیمان کے ساتھ آپ مِثَالِی اِیمان کے ساتھ آپ مِن اِیمان کے ساتھ آپ میں ایمان کے ساتھ آپ کے ساتھ آپ میں اور فیصل کے ساتھ آپ کے ساتھ کے ساتھ آپ کے ساتھ کے ساتھ آپ کے ساتھ ک زیارت باعث فضیلت ہے،تو آپ کے دیدار کے بغیرایمان لا نابھی فضیلت کی بات ہے۔حدیث میں ہے:"ان لوگوں کے لئے خوشی کا موقع ہے جنھوں نے مجھے دیکھا ہے۔اوران لوگوں کیلئے سات مرتبہ خوشی کا موقع ہے جنھوں نے مجھے نہیں دیکھا،اوروہ مجھ پرایمان لائے ہیں' (رواہ احمر،مشکوۃ حدیث ۶۲۸) پس بیہ بات ممکن نہیں کے قرن فاضل: قرن مفضول ہے ہر اعتبار ہے افضل ہو۔ یہ بات کیسے ہوسکتی ہے؟ قرون ثلاثہ میں بالاتفاق منافق اور فاسق بھی تھے۔اوران میں حجاج بن یوسف، بزید بن معاوید، مختار تقفی اور قریش کے وہ لونڈ ہے بھی تھے جن کے ہاتھ سے امت بتاہ ہونے والی تھی ( بخاری حدیث ٣٧٠٥)اوران كےعلاوہ بھى ايسےلوگ تھے جن كى تباہ حالى نبى مِئلاللَهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّه اول کے جمہور: قرنِ ثانی کے جمہور سے افضل ہیں۔اس طرح قرنِ ثانی کے جمہور: قرنِ ثالث کے جمہور سے افضل ہیں۔ فائدہ: قرونِ ثلاثة عرض (زمانہ کی چوڑائی) میں ایک ساتھ چلتے ہیں۔ جب آپ حیات تھے،اس وقت جے بحالتِ ایمان آپ کی زیارت نصیب ہوئی وہ صحابی ہے۔ مگر اس زمانہ میں بھی سب مسلمانوں نے آپ کی زیارت نہیں کی تھی۔ بہت سے مدینہ نے باہر رہتے تھے۔اوران کوخدمت نبوی میں حاضری کا موقعہ نبیں ملاتھا۔وہ صحابی نہیں تھے۔البتۃ اگر

انھوں نے کسی صحابی کی زیارت کی ہے تو وہ تابعی ہیں،اورجس نے تابعی کودیکھا ہے وہ تبع تابعی ہے۔اورجس کو بیسعادت بھی حاصل نہیں ہوئی وہ کچھ بھی نہیں۔ پس زمانۂ صحابہ میں جو برے لوگ تھے وہ ایمان میں مخلص نہیں تھے، جیسے رئیس المنافقین عبداللہ بن الی لعنہ اللہ! یاوہ مابعد کے طبقات کے لوگ ہیں جن کا دوسرا درجہ ہے، وہ اول درجہ کے لوگ نہیں ہیں۔

## صحابہ پراعتاد کیوں ضروری ہے؟

ملت اسلامیہ: زمانہ کے طول وعرض میں نقل وتوارث کے ذریعہ ثابت کی جاتی ہے یعنی جہاں آسندہ نسل کو دین صحابہ نے پہنچایا ہے، وہیں جزیرۃ العرب سے باہر پوری دنیا میں بھی دین صحابہ نے پہنچایا ہے (تفصیل کے لئے دیکھیں رحمۃ اللہ ۱۱،۲۵) پس اگر صحابہ کی تو قیر تعظیم نہیں کی جائے گی اوران لوگوں کو قابل اعتاد قر ارنہیں دیا جائے گا جنھوں نے مواقع وحی کو دیکھا ہے، وحی کا مطلب سمجھا ہے، سیرت طیبہ کا مشاہدہ کیا ہے، اور ملت کی ہر طرح سے حفاظت کی ہے۔ نداس میں غلو کیا ہے، نہ کل میں سستی برتی ہے، نہ اس کو دوسری ملت کے ساتھ خلط ملط کیا ہے: تو نقل و تو ارث سے اعتاد اٹھ جائے گا اور دین کا استناد ختم ہو جائے گا۔

# ابوبكروعمررضي الله عنهماافضل امت كيول بين؟

امت کے وہ لوگ جو قابل اعتبار ہیں: اس پر متفق ہیں کہ افضلِ امت حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ہیں، پھر حضرت عمر
فاروق رضی اللہ عنہ اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ کار نبوت کے دوباز وہیں: ایک: اللہ تعالیٰ ہے دین حاصل کرنا۔ دوسرا: لوگوں میں اس کو
پھیلانا۔ ظاہر ہے کہ اللہ ہے دین حاصل کرنے میں نبی صِلالفَتِهِ اللهِ کے ساتھ کوئی شریک نہیں۔ البت دین کی اشاعت کے لئے تدبیر
وتالیف ضروری ہے۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ حضرات شیخین رضی اللہ عنہ ما آپ صِلالفَتِهِ اللہ کے زمانہ میں بھی اور آپ کے بعد بھی
اس معاملہ میں پیش پیش رہے ہیں۔ فہز اھما اللہ عن أمة محمد صلی اللہ علیہ و سلم أحسنَ المجزاء (آمین)

#### ﴿ المناقب

الأصل في مناقب الصحابة رضي الله عنهم أمور:

منها: أن يطّلع النبيُّ صلى الله عليه وسلم على هيئة نفسانية، تُعِدُّ الإنسانَ لدخول الجنان، كما اطّلع على أبى بكر رضى الله عنه: أنه ليس فيه خُيلاء، وأنه ممن أكملَ الخصالَ اللتى تكون أبوابُ الجنة تمثالاً لها، فقال: "أرجو أن تكون منهم" يعنى الذين يُدْعَوْن من الأبواب جميعًا؛ وقال صلى الله عليه وسلم لعمر رضى الله عنه: "ما لَقِيَكَ الشيطانُ سالكًا فَجًّا قطُّ، إلا سلك فجًا غير فجك" وقال صلى الله عليه وسلم: "إن يَكُ من أمتى أحد من المحدَّثين، فإنه عمر" ومنها: أن يرى في المنام، أو يُنفث في رُوعه مايدل على رسوخ قدمه في الدين، كما رأى

بــلالاً رضــى الله عنــه يتقدُّمه في الجنة؛ ورأى قصرًا لعمر رضى الله عنه في الجنة؛ ورآه قُمَّصَ بقميص سابغ؛ وأنه عليه السلام أعطاه سؤرَه من اللبن، فَعَبَّرَ بالدين والعِلم.

ومنها: حبُّ النبى صلى الله عليه وسلم إياهم، وتوقيرهم، ومواساته معهم، وسوابقهم في الإسلام، فذلك كله: ظاهره: أنه لم يكن إلا لا متلاء القلب من الإيمان.

واعلم: أن فضل بعض القرون على بعض: لا يمكن أن يكون من جهة كل فضيلة، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: " مثلُ أمتى مثلُ المطر: لا يُدرى أوله خير أم آخره" وقوله صلى الله عليه وسلم: " أنتم أصحابي، وإخواني الذين يأتون بعد"

وذلك: أن الاعتباراتِ متعارضة، والوجوة متجاذبة، ولايمكن أن يكون تفضيلُ كل أحد من القرن الفاضل على كل أحد من القرن المفضول، كيف؟ ومن القرون الفاضلة اتفاقا من هو منافق، أو فاسق، ومنها الحجاج، ويزيد بن معاوية، ومختار، وغِلْمة من قريش، الذين يُهلكون الناسَ، وغيرُهم ممن بين النبي صلى الله عليه وسلم سوء حالهم؛ ولكن الحقَّ أن جمهور القرن الأول أفضل من جمهور القرن الثاني، ونحو ذلك.

والملة: إنما تُثبت بالنقل والتوارث، والاتوارث إلا بأن يُعَظَّمَ الذين شاهدوا مواقِعَ الوحى، وعرفوا تأويله، وشاهدوا سيرة النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يُخَلِّطُوا معها تعمقا، والا تهاونا، والا ملة أخرى.

وقد أجمع من يُعْتَدُّ به من الأمة: على أن أفضل الأمة أبوبكر الصديق، ثم عمر رضى الله عنهما: وذلك: لأن أمر النبوة له جناحان: تلقى العلم عن الله تعالى؛ وبَثُه في الناس؛ أما التلقى من الله: فلا يَشُرَكُ النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك أحد؛ وأما بثه: فإنما تحقَّق بسياسة وتاليف، ونحو ذلك؛ ولاشك أن الشيخين رضى الله عنهما أكثرُ الأمة في هذه الأمور، في زمان النبي صلى الله عليه وسلم وبعدَه، والله أعلم.

وليكنْ هـذا آخِرَ مـا أردنا إيرادَه في كتاب حجة الله البالغة، والحمدلله تعالى أولاً و آخرًا، وظاهرًا وباطنًا، وصلى الله على خير خلقه محمد، و آلِه وأصحابِه أجمعين.

ترجمہ: مناقب کا بیان: صحابہ رضی اللہ عنہم کے مناقب کی بنیاد چندامور ہیں: ازانجملہ ؛ یہ ہے کہ نبی سِلانیائیا مطلع ہوں کسی الیی نفسانی ہیئت پر جوانسان کو دخولِ جنت کے لئے تیار کرتی ہے، جیسے آپ ابو بکڑ کے بارے میں مطلع ہوئے کہ ان میں غرور نہیں ہے۔اوراس پر مطلع ہوئے کہ وہ ان اوگوں میں سے ہیں جنہوں نے ان باتوں کو کمل کرلیا ہے، جن کے حدید میں سے ہیں جنہوں نے ان باتوں کو کمل کرلیا ہے، جن کے حدید میں سے میں جنہوں ہے۔ لئے جنت کے درواز سے پیکر محسوں ( منتظر ) ہوتے ہیں — اوراز انجملہ : یہ ہے کہ آپ خواب میں دیکھیں یا آپ گے دل میں وہ بات ڈالی جائے جو کسی کے دین میں رائخ القدم ہونے پر دلالت کرتی ہو، جیسا کہ آپ نے بلال گود یکھا کہ وہ جنت میں آپ ہے تے ان کود یکھا کہ وہ ایک لمبا کرتا جنت میں آپ ہے تے ان کود یکھا کہ وہ ایک لمبا کرتا پہنائے گئے ہیں، اور آپ نے ان کواپنا بچاہوا وودھ عطافر مایا، پس آپ نے اس کی تعبیر دین اور علم ہے بیان کی — اور از مجملہ نہیں تاب کی ان ہے محبت کرنا، اور ان کی اور قیر قطافر مکرنا، ایک ساتھ ہمر دردی کرنا ہے۔ اور ان کا اسلام قبول کرنے میں سبقت کرنا ہے۔ پس بیساری با تیں: اس کا ظاہر یہ ہے کہ وہ برتاؤ نہیں تھا، گرائیان سے دل بھر جانے کی وجہ سے۔ میں سبقت کرنا ہے۔ پس بیساری با تیں: اس کا ظاہر یہ ہمکن نہیں کہ ہو ہر فضیلت کی جہت ہے۔ اور اور وہ بات مختلف ہیں، اور وہ بات مختلف ہیں، اور قرن فاضل کے ہرا یک کی تفضیل ممکن نہیں قرن مفضول کے ہرا یک کے تفضیل ممکن نہیں تھی۔ اور ان میں تجان فرمائی ہے۔ کہ وہ کہ تو جہ ہو اور ان کے علاوہ وہ اوگ تھے جو منافق یافات تھے۔ اور ان کے علاوہ وہ اوگ تھے جو میں ناز تول کو تباہ کریں گے۔ اور ان کے علاوہ وہ اوگ تھے جن کی بدحالی نبی شائندیونی آئندہ ووقر نوں میں بلا تھاتی دور تو ان فاتی کے جمہور سے افضل ہیں، اور اس کے مانندیونی آئندہ ووقر نوں میں بلا ہو ہے۔

اور ملت: بقل و توارث ہی سے ثابت کی جاتی ہے، اور توارث ( قابل اعتاد ) نہیں، گر بایں طور کہ ان لوگوں کی تو قیر و تعظیم کی جائے جھوں نے مواقع و تی کو دیکھا ہے، اور انھوں نے وی کا مطلب سمجھا ہے، اور انھوں نے نبی سے القائق کیا گیا مطلب سمجھا ہے، اور انھوں نے نبی سے القائق کیا گیا مطلب سمجھا ہے، اور انھوں نے نبی سے اور انھوں نے بنی جواوگ قابل لحاظ ہیں وہ اس بات پر متفق ہیں کہ افضل امت ابو بکر صدیق ہیں، پھر عمر ہیں، اللہ دونوں اور امت میں جولوگ قابل لحاظ ہیں وہ اس بات پر متفق ہیں کہ افضل امت ابو بکر صدیق ہیں، پھر عمر ہیں، اللہ دونوں سے راضی ہوں۔ اور بیہ بات اس لئے ہے کہ کار نبوت کے دوباز وہیں: اللہ تعالیٰ سے علم حاصل کرنا، اور اس کولوگوں میں بھیلا نا۔ رہا اللہ سے لیمنا: تو اس میں نبی سے القائل کے اس کا بھیلا نا: تو وہ پایا جاتا ہے سے است ( تدبیروان نظام ) اور تالیف ( لوگوں کو دین سے جوڑ نے ) کے ذریعہ اور ان کے مانند سے۔ اور اس بات میں کوئی شرکے نبیس کہ امت میں اور آپ کے بعد۔ باتی اللہ تعالیٰ بہتر جانے ہیں۔ اور چا ہے کہ دیآ خر ہواس کا جس کولا نے کا ہم نے ارادہ کہا ہے جمتے اللہ البالغ میں ۔ اور میا ہو کہ بین آغاز میں اور انتہا میں، ظاہر میں اور باطن میں۔ اور اللہ تعالیٰ بے جمتے اللہ البالغ میں اور انتہا میں، ظاہر میں اور باطن میں۔ اور اللہ تعالیٰ بے بیاں رحمتیں نازل تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں: آغاز میں اور انتہا میں، ظاہر میں اور باطن میں۔ اور اللہ تعالیٰ بے بیاں رحمتیں نازل قرما کمیں بہتر بین ظلائق حضرت مجمد یہ اور ان کے قائم صحابہ یں۔



# تقريب إختتام

اسی کے فضل سے آغاز کا انجام ہوتا ہے ﷺ اس کی مہر بانی سے جہاں کا کام ہوتا ہے ذی قعدہ واللہ ہجری میں اس شرح کا آغاز ہوا۔ اور آج وار ذی الحجہ ۱۳۲۳ ہجری مطابق فروری سے نیز عیسوی بروز بدھ بیشر تھیل پذیر ہوئی۔ اس موقعہ پردل بارگاہ بے نیاز میں سجدہ ریز ہے کہ اس نے اس نا تواں بند ہے سے بیکام لے لیا۔ جو کچھ ہوا، ہوا کرم سے تیرے ﷺ جو کچھ ہوگا، تیرے کرم سے ہوگا فالحمد الله اللہ علی النبی العربی فالحمد الله اللہ علی النبی العربی الله اللہ علی النبی العربی الله اللہ علی النبی العربی وعلی آله و صحبه أجمعین.