

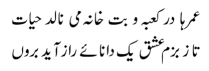
## ملنے کے پتے:

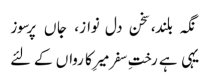
. . ( ....

جامعة عربيامداد بير مرادآباديو پي
 مكتبه فدائ ملت مفتى لوله مرادآباد
 مكتبه فدائ ملت مفتى لوله مرادآباد
 كتب خانه نعييه ديو بند
 مكتبه الفرقان لكھنؤ
 مركز دعوت دارشاددار العلوم الاسلامي يہتى يو پي
 مولا ناعبد السلام خان قائى 179 كتاب ماركيٹ، دزير بلڈنگ، تھنڈى بازار ممبئ

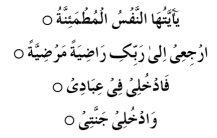
# ضرورى وضاحت

ایک مسلمان جان بوجھ کر قرآن مجید، احادیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور دینی ودیگر علمی کتابوں میں غلطی کرنے کا تصور بھی نہیں کر سکتا، بھول کر ہونے والی غلطیوں کی تصحیح واصلاح کے لئے بھی ہمارے ادارہ میں مستقل شعبہ قائم ہے، اور طباعت سے قبل کوشش کی جاتی ہے کہ نشان دہی کی جانے والی جملہ غلطیوں کی بروفت تصحیح کر دی جائے، اس کے باوجود غلطیوں کا امکان باقی رہتا ہے۔ لہذا قارئین کرام سے مؤد بانہ گز ارش ہے کہ علمی غلطیوں کی نشان دہی کریں؛ تاکہ آئندہ ایڈیشن میں اصلاح ہو سکے، نیکی کے اس کام میں تعاون کرنا صدقہ جار ہیہ کے مترادف ہے۔





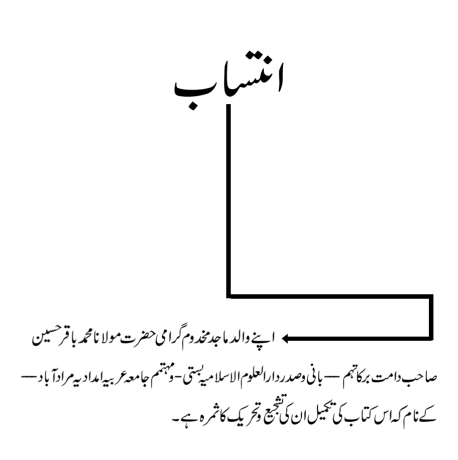
 $\bigcirc \diamond \bigcirc$ 



(الفجر)

ترجمه:

اےاطمینان والی روح! تواپنے پروردگار( کے جوارِرحمت) کی طرف چل اس طرح سے کہ تو اُس سے خوش اوروہ بتھ سے خوش پھر(ادھر چل کر) تو میرے( خاص) بندوں میں شامل ہوجا اور میری جنت میں داخل ہوجا۔



يبش لفظ

**از**: حضرت مولا ناسع پر الرحمن صاحب اعظمی زید مجد ہم

مدير البعث الاسلامي ومهتم دارالعلوم ندوة العلما وكهنؤ

الحمد للله و کفی وسلام علی عبادہ الذین اصطفی، أما بعد : پیش نظر کتاب، مفکر اسلام حضرت مولا نا سید ابوالحسن علی ندوئی کی با کمال شخصیت کے چند پہلوؤں پر مشتمل ہے، اس کتاب کو بڑی خوبی کے ساتھ عزیز گرامی مولا نا محمد اسجد بستو ی ندوی استاذ دار العلوم الاسلامی بستی نے مرتب کیا ہے اور حضرت مولاناً کی پہلودار اور جامع کمالات زندگی کے نمایاں اوصاف کوا چھانداز میں پیش کیا ہے۔

اس زمانے میں جب کہ ہمار نو جوانوں میں اپنی شخصیت بنانے اور مستقبل کی تعمیر کے سلسلہ میں کوئی حوصلہ افزا پیش رفت نہیں ہور ہی ہے، حضرت مولاناً کی زندگی کو ایک بہترین نمونے کی حیثیت سے پیش کرنا اوران عوامل ومحرکات کو مہمیز دینا جو حضرت کی شخصیت کی تعمیر میں بنیادی حیثیت رکھتے ہیں اور تاریخ میں ان کا ایک خاص مقام ہوتا ہے، ایک اہم ترین ذ مہداری ہے۔

حضرت مولاناً کی تربیت وتوجہ سے بےشارنو جوانوں کو صحیح سمت ملی اوران کو با مقصد زندگی گذارنے کافن معلوم ہوا، اور نہ جانے کتنی زندگیوں میں انقلاب آیا اور انہوں نے صراطِ متقیم کو پہچانا، حضرت مولاناً نے تعلیم وتربیت اور دعوت وفکراسلامی کے میدان میں ایسی نمایاں اور عظیم الشان خد مات انجام دی ہیں جو نہ صرف ہندوستان؛ بلکہ ساری دنیا کے لئے مشعل راہ ہیں،ان کی تصنیفات،ان کی حکمت ودعوت،ان کی فکرا وران کے سوچنے کا طریقہ، ان کا نداز کلام اوران کا طرز بیان ایک عظیم داعی مفکر اور عالم وادیب کے شایان شان ہے۔ حضرت مولا ناکی یہی وہ امتیازی خصوصیات ہیں،جن میں ان کی مقبولیت کا راز یوشید ہ ہے،اوراس پرمستزاداخلاص وورع اور تقویٰ ویقین،اللہ تعالیٰ سےانتہائی گہراربط وتعلق،عقید کا توحيد پراستقامت،رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم کی ذات ِ بابر کات سے گھر کی عقیدت اور محبت وتعلق، شریعت اسلامی کا دل وجان سے احتر ام اور تمسک با لکتاب والسنة کا شدت سے التزام اوراسلامی زندگی کا زندہ نمونہ، بیدہ نمایاں اوصاف ہیں جو آپ کی عظمت کی دلیل ہے۔ اس کے ساتھ حضرت مولاناً کی وسعت معلومات، ان کا وسیع تر مطالعہ، عربی زبان وادب بریکمل عبور کے ساتھ ارد وفارسی اور انگریزی زبان وادب سے بھریور واقفیت ، سارے عالم میں جاری رہنے والی سیاسی ، اجتماعی ،علمی اور تدنی سرگرمیوں پر گہری نظراور تاریخ سے پوری طرح آگاہی،اورادیان وملل کا تقابلی مطالعہ،اوران سے صحیح نتائج کا اشتباط، یہ وہ اوصاف ہیں جن میں حضرت مولا ناًمنفر دیتھےاور ہم کوان کا کوئی ثانی نہیں نظر آتا۔ مقام مسرت ہے کہ ہمارے عزیز مولانا محد اسجد ندوی سلمہ اللہ تعالیٰ نے اس کتاب میں حضرت مرحوم کی شخصیت کا ایک مرقع پیش کردیا ہے،اور وہ اس کے لئے لائق صد مبارک باد ہیں، اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اس کتاب کو قبول عام اور مؤلف کو جزائے خیر عطا فرمائیں،آمین۔

راقم الحروف (حضرت مولانا) سعیدالرحمٰن الاعظمی (صاحب مدخلیہ) مدیرِ ' البعث الاسلامی' ' ندوۃ العلمیا پکھنوٗ س/ جمادی الاولیٰ ۱۹۴۱ ھ اس/ اگست ۲۰۰۰ء

فتررافزائي

حضرت مولانا انظريثها وصاحب مسعودى كشميرى رحمهاللد يشخ الحديث وصدرالمدرسين دارالعلوم وقف ديوبند

س قدر دفخر سے سینہ معمور ہوگا اس خوش نصیب باپ کا،جس کی اولا داس کی زندگی میں اس کی باقیات صالحات کی اپنے دین ودانش، اپنی رزانت وفطانت اپنے علم وآ گہی سے سنجالنے، تھامنے کی صلاحیت تام پیدا کر چکی، اس معلم کی پیروزہ بختی کا کون اندازہ کرسکتا ہے جس کے قطاراندر قطار شاگردوں میں کوئی جو ہر قابل استاذ کے فیضانِ علم کوتموج پذیر بنانے کی قابلیت سے سرشار ہے، کس قدرار جمند ہے وہ مرشد جس کے مستر شدین کی صفوں میں ایس شخصیت منظرعام پرآگئی، جواپنے باصفا شیخ کے رشد وہدایت کے آثار کو جاوید بنانے کی مستعدی سے دولت بداماں ہے۔ سنا ہے حضرت علامہ کشمیری رحمۃ اللّہ علیہ کے والد معظم ومؤ قرمولا نامعظم شاہ صاحب اپنے نامور بیٹے کے نامی گرامی شاگردوں سے خلوتوں میں ان ے جلیل استاذ کے دفورعلم کی داستا نیں کرید کرید کر دریا فت فرماتے اور سب کچھ بن سنا کر نش<sup>و</sup> فخر ومسرت میں جھوم جموم کر کہتے: ''اس باپ کی خوشی کا کیا عالم ہوگا جس کا بیٹاانور شاہ جیسا ہے''۔ پھر کیا قیل وقال کی گنجائش ہے ،محتر م وکرم مولا نا با قرحسین صاحب القاسمی البستو ی المؤسس دارالعلوم الاسلام یہتی کے بارے میں جن کی صالح ذریت میں چھوٹے میاں (اشارہ خاکسارمؤلف کی جانب ہے)ٹھیک اس کے مصداق ہیں، بڑے میاں بڑے میاں (مراد برادر عزیز مولانا محمد اسعد قاسمی استاذ حدیث دارالعلوم الاسلامید بستی بیں) چھوٹے میاں سبحان اللہ! فرزندا کبر نے باپ کی سعادتوں میں اضافہ کیا، تو دوسر لے لخت جگر باپ کی عبادتوں کی روثن علامت ، کہنے دیسجئے کہ مولانا باقر صاحب کی شبہائے درازا گرسجد ہائے شکر سے لبریز ہوں اوردن کے ہنگا ہے رب منعم وذ والجلال والاکرام کی ایک ایک نعمت پرادائیگی شکر کی تو فیق سے معمور، تو بھی واقعی شکر کا حق ادانہ ہوگا۔

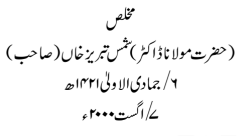
ابھی کچھ دنوں پہلے کی بات ہے، حضرت مولا ناعلی میاں الندوی المرحوم کی تابندہ ویاائندہ حیات کے ولولے تاریخ کی امانت، ان کی نگارش، ملی کارنا موں کا شان دار مرقع، ان کی تصنیف دل ود ماغ کے لئے پیغام،ان کی تقریر قافلوں کے لئے صدائے رحیل،اب بیہ سمندر ہمیشہ کے لئے آغوش ساحل میں محوخواب، اب قلم کی جولانیاں امانت قرطاس، آندھی رک چکی ،علم وفن کی صرصر بظاہر ہمیشہ کے لئے خاموش ؛لیکن کہاں؟ ابھی رکئے اور تھہر پئے ! سنئے اور محفوظ رکھئے! دنیا کروٹیں لے گی، گرد وپیش بدلے گا پطن گیتی سے نئی زمین اور نیا آ سان رونما ہوگا،مگر ہمہ گیرالٹ پھیر کے باوجودعلی میاںؓ زندہ رہیں گے،جیتی جاگتی دنیاانہیں بھلانہ سکے گی، سانچۂ وفات پرایک سال بھی نہیں گز را کہ ان پر بہت لکھا جا چکا، مگرابھی بہت ے رخ نقاب کشائی کے منتظر، عزیز محتر م مولا نا محد اسجد القاسمی الندوی نے بھی ایک بھر پور مقالہ میں مرحوم کی تاب داروآ ب دارزندگی کے بیشتر ابواب روثن اورمنور کئے،عزیز مؤلف كاعلم علوم قاسميه كاامين ان كاقلم ندوة العلماء ك امتياز كا حامل، تحرير شَكْفته، نكَّارش سليس، جو خامیاں تھیں انہیں جلیل اسایڈ ہ نے دور کیا، جو باقی رہ گئیں انہیں عمر کی پختگی ہمیشہ کے لئے ختم کردےگی،انشاءاللہ تعالی۔

(حضرت مولانا) نظرشاه کشمیری(صاحبؓ) ۱۹۲۱/۵/۱۱



اس طرح کی اچھی ،تحریری وعلمی کوششوں میں عزیز گرامی مولا نا محمد اسجد قاسمی ندوی سلمہ اللہ کا بیسلسلہ مضامین بھی ہے، جوانہوں نے حضرت مولاناً کی یاد میں اوران سے محبت وعقیدت میں ڈوب کرلکھا ہے، مگرخوش واطمینان کی بات بیہ ہے کہ عقیدت ومحبت کے جذبات کے ساتھ اس میں ان کا تحقیقی مطالعہ ومشاہدہ، حقیقت پسندی اور واقعیت دوستی بھی کا رفر ما ہے، اورانہوں نے حضرت مولاناً کے افکار وخیالات اور شخصیت وکردار کے اہم پہلوؤں اور ہنیا دی عنا صرکوملمی وتحقیقی انداز میں اجا گر کرنے کی قابل قد رکوشش کی ہے۔

ان مضامین میں '' حضرت مولانا کی ادبی خدمات، دعوتِ اسلامی کے میدان میں حضرت مولانا کی سرگرمیاں، مسلمانان ہند کے مسائل اور حضرت مولاناً کی سرگرمیاں، حضرت مولانا کی نظر میں عالم عربی کے مسائل، مغربی تہذیب کے سلسلہ میں حضرت مولانا کا معتدل موقف، اسلامی بیداری میں حضرت مولانا کی خدمات وخیالات' بہت اہمیت کے حامل ہیں، اور بہت بصیرت افزا ہیں۔ مجھے امید ہے کہ فاضل مصنف کے اس مجموعہ مضامین سے حضرت مولاناً کی جامع اور مفصل سوانح حیات کی تیاری میں بہت مدد ملے گی اور خودان سے حضرت مولاناً کی جامع اور مفصل سوانح حیات کی تیاری میں بہت مدد ملے گی اور خودان ہو خورت مولاناً کی جامع شخصیت کے بنیادی ور مرکز می عناصر نمایاں ہوجا کیں گے۔ ہر طرح لائق حسین اور قابل مبارک باد ہیں، اللہ تعالیٰ انہیں خدمت دین وعلم کی تو فیق مزید ہو



به کتاب

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين،

وعلى الله وصحبه اجمعين، وبعد! زیز نظر کتاب استاذ مخدوم مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابوالحن علی ندوکی کی عظمت کے چند گوشوں کو اجا گر کرنے کے مقصد سے ترتیب دی گئی ہے، اس حقیقت کے اظہار میں کوئی تر ددنہیں کہ مولانا کی شخصیت اپنی جا معیت وہمہ جہتی کے لحاظ سے بیسویں صدی کی متاز ترین شخصیت ہے، میں نے اس گلستان فضل وکمال کے کچھ بچلو چننے کی کوشش کی ہے، متاز ترین شخصیت ہے، میں نے اس گلستان فضل وکمال کے کچھ بچلو چننے کی کوشش کی ہے، جس کی دل آ ویز خوشبوؤں سے ہندوستان ہی نہیں ؛ بلکہ عالم اسلام بھی مہکتار ہا ہے۔ جس کی دل آ ویز خوشبوؤں سے ہندوستان ہی نہیں ؛ بلکہ عالم اسلام بھی مہکتار ہا ہے۔ محمد اسعد قاسمی کی زیر ادارت دار العلوم الاسلام یہ ستی سے شائع ہوتا ہے ) کے ' مفکر اسلام نہر' کے لئے ایک مضمون ' حضرت مولانا علی میاں اور دار العلوم دیو بند' کے عنوان سے مرتب کیا تھا، میر یعض عزیز رفقاء خصوصاً مولانا نا عبد الجلیل صاحب قاسی ندوی ( نا ظر مکت ہ

دارالعلوم الاسلامیبتی) نے تحریک کی کہ مولانا کی شخصیت کے بعض اہم گوشوں پر کام کر کے اسے ایک مستقل کتاب کی شکل دے دی جائے تو زیادہ اچھا ہوگا۔

میرے دل نے بیتجو پز منظور کی، چناں چہ ۲۷ جولائی ۲۰۰۰ء سے بیکا مشروع ہوا،اور آج ۲۲۲ جولائی ۲۰۰۰ء کوتقریباً تین ہفتوں کی شب وروز کی محنت کے بعد میں اس کی تسوید وتبیض سے فارغ ہور ہا ہوں، کتاب بڑ مختصر وقت میں مرتب کی گئی ہے، جس میں غلطیوں کا صد ورمتوقع ہوتا ہے، قارئین سے گذارش ہے کہ اگر غلطیاں محسوس کریں تو ان کی طرف اس ناچیز کو توجہ دلائیں ۔

اس کتاب کی بخمیل میں مجھےاپنے والد ماجد حضرت مولا نامحمہ باقرحسین صاحب زید

مجدہم بانی مہتم دارالعلوم الاسلامیہ سی کی تبخیع سے بڑا حوصلہ اور ولولہ ملا۔ میری سعادت ہے کہ اس کتاب کی تضحیح واصلاح کے سلسلہ میں جھے محتر می جناب مولانا ڈاکٹر شمس تبریز خان صاحب مدخللہ ریڈر شعبۂ عربی لکھنؤ یو نیور سٹی کا بے پایاں تعاون حاصل رہا ہے، میں ان حضرات کا تہہ دل سے شکر گذار ہوں، ان حضرات کے علاوہ میں برادرم مولانا محد سالم صاحب قاسمی استاذ دارالعلوم الاسلامیہ سیتی نیز عزیز م محد احمد قاسمی سلمہ

کتاب کے سلسلہ میں ایک عرض سیجھی ہے کہ اس میں سوائح نگاری مقصود نہیں ہے؛ بلکہ صاحب سوائح کے تذکرہ کو ان کی حیات وسیرت وکر دار کے بعض تاباں اور جاوداں پہلوؤں کی عکامی اور تصویریشی تک محد ودر کھا گیا ہے، جو ان کے رتبہ بلندا ور مقام عظیم کو اُجا کر کرتے ہیں، اور جن سے اہل ایمان بھی استفادہ کرکے جوش وجذ بہ اور احقاق حق وابطال باطل نیز ملک وملت کی اصلاح کے ذوق وشوق سے بہرہ یاب ہو سکتے ہیں۔ دوسری عرض سیہ ہے کہ عربی عبارتوں کے ترجے عموماً خاکسار مصنف کے قلم سے ہیں، اور جو ترجے دوسروں سے اخذ کر دہ ہیں، ان کا حوالہ دے دیا گیا ہے۔ میں نے حسب مقد دور بیر عایت رکھی ہے کہ سارے اہم پہلواس کتاب میں آجا کہیں، ویسے بھی حضرت مولا نا کے سلسلہ میں کوئی حرف آخر کہنے کا دعویٰ کیا بھی نہیں جا سکتا۔

> شوق گر زندهٔ جاوید نباشد عجب است که حدیثِ تو دریں یک دوگفس نتواں گفت

محمد اسجد قاسمی ندوی دارالعلوم الاسلامی پستی ۲۶ رجولائی ۲۰۰۰ء

اب جن کے دیکھنے کو آئکھیں ترستیاں ہیں

حضرت مولا ناعلی میاں رحمہ اللّٰہ نے بیسویں صدی کے آغاز میں ۱۹۱۳ء ۲ رمحرم الحرام ۳۳۳۳ء میں تکیہ کلاں رائے بریلی کے ایک علمی واصیل خاندان میں آئکھیں کھولیں، مولانا کے والد ماجد حضرت مولا ناحکیم سید عبدالحیٰ سابق ناظم ندوۃ العلماء ہندوستان کے چوٹی کےاصحابِ فضل وکمال اور علماءعظام میں سے تھے،ان کی تصانیف میں''نزہۃ الخواطر'' (الاعلام بمن في تاريخ الهند من الاعلام' آٹھ جلدوں ميں بڑا فتيتى موسوعہ ہے، ديگر تصانيف مين 'الثقافة الاسلامية في الهند' گل رعنا، بإدِايام، تهذيب الاخلاق وغيره معروف بين، ان كا انتقال فروری ۱۹۲۳ء میں ہوا،مولا ناعلی میاںؓ اپنے بھائی بہنوں میں سب سے چھوٹے تھے۔ مولا ناعلی میاںؓ کے برا درمحتر م جناب ڈ اکٹر سید عبد العلی صاحب سابق ناظم ندوۃ العلماء، دیوبند وندوہ کے فیض یافتہ پھرانگریزی وعصری تعلیم میں ماہراور کامیاب ڈاکٹر اور نہایت بزرگ دباصلاحیت بتھ،انہوں نے دیوبند میں حضرت شخ الہنڈاور وعلامہ شمیر کی سے استفادہ کیا تھا،مولا ناعلی میالؓ کی تربیت انہوں نے ہی کی ہے،مشائخ عصر سے تعلق، دعوتی سر گرمیوں اورا دبی اشتغال میں مولا نانے انہیں کی ہدایات برعمل کیا،انگریزی وعربی میں اُن ے باضابطہاستفادہ کیا، اپنی کتاب''حیاتِعبدالحیٰ'' میں اپنے والد ماجد کے تفصیلی تذکرہ کے بعد مولانا نے ایک باب ڈاکٹر صاحب کے تذکرہ کا بھی رکھا ہے، ڈاکٹر صاحب کا مئی ۱۹۶۱ء <mark>میں</mark> انتقال ہوا۔

مولانا کی والدہ سیدہ خیر النساءصاحبہ نہایت صالح اور مشفق خاتون تھیں، قدرت کی طرف سے انہیں اعلیٰ شعری ذوق ملاتھا، تخلص ''بہتر'' تھا، ان کی کتابیں'' ذا کقۂ' اور''حسن معاشرت''بہت معروف ہیں،مولانا کی تربیت میں ان کا بڑاا ہم رول رول رہا ہے،مولانا کی

نمازوں کی پابندی، تلاوتِ قرآن کے شغف، دینی علوم سے تعلق خاطراورانگریزی میں حد سے زیادہ انہاک سے بچاؤ، تواضع وحکم، کبرونخوت سے اجتناب اور دوسروں کی تذلیل وایذاء ے بعد میں ان ہی کی تربیت کا اثر کا رفر مار ہاہے، والدہ کا انتقال اگست ۱۹۶۸ء میں ہوا۔ مولانا کی دو ہمشیرہ تھیں، ایک سیدہ امت العزیز صلحبہ ( والدہ مولا نامحمد ثانی حسنی ومولا ناسید محدرالع حسنی ند دی دمولا ناداضح رشیدند دی) دوسري سيده امت اللتسنيم مصنفه. '' بهار \_ حضور، فصص الانبياء، زادِسفْ'، تقيين، ان کاانتقال جنوری۲ ۷۷۱ء میں ہوا۔ مولانا کی شادی ۱۹۳۴ء میں ان کی ماموں زاد بہن سیدہ طیب النساء سے ہوئی ،کوئی صلبی اولا دنہیں ہوئی، ان کا انتقال دسمبر ۱۹۸۹ء میں ہوا،مولانا کے بڑے بھانج مولا نا محمد ثانی حسنی کاانتقال فروری ۱۹۸۲ء میں ہوا۔ اس سے قبل مولانا کے برادر زادۂ عزیز مولانا محمد کخسنی کا انتقال جون 9 ے 19ء میں ہو چکا تھا۔ مولانا کاپوراخاندان علم وضل، درع دتقوی اورز ہدواستغناء کے لحاظ سے متاز ہے۔

مولا ناعلی میاں کے اساتذہ وتلامدہ

حضرت مولا ناسید ابوالحسن علی ندوی رحمة اللہ علیہ نے جوعلوم حاصل فرمائے وہ ماہر فن کامل اسا تذ ہ کرام سے حاصل فرمائے، یہی وجہ ہے کہ مولا نا یکتائے روزگار ثابت ہوئے، اخلاص واختصاص دونوں اوصاف ان کی شخصیت میں یکجا جمع ہو گئے تھے، اور انہیں دونوں اوصاف کوعام کرنے اور پھیلانے اور اختیار کرنے کی دعوت مولا نانے تازندگی دی۔ واقعہ یہ ہے کہ یہی دواوصاف جنہیں کیف علم اور سوز عشق سے بھی تعبیر کیا جاسکتا ہے، انسان کو کامل بنانے کے لئے کافی ہیں، خدائے ذوالجلال نے یہ دونوں جو ہر مولا نا کو عطا فر ما کر ان کی شخصیت کوجا معیت، کمال اور دل آ ویز دی عطافر ما دی تھی۔

مولانا نے عربی کی اصل تعلیم مولاناخلیل عرب سے حاصل کی ہے،ان کی شخصیت کی تعمیر میں عرب صاحب کا بہت دخل ہے،عرب صاحب کی خصوصیات اوران سے استفادہ کی تفصیلات آگے کے ابواب میں آئیں گی۔

اپنے ایک قریبی رشتہ دار مولا نا عزیز الرحمٰن حسنی سے ابتدائی کتابیں نحومیر ، میزان ومنشعب ، صرف میر اور پنج تنج وغیرہ پڑھیں ، اپنے عم محتر م سید محمد اسماعیل صاحب (جوا پیچھ فارس دال تھے ) سے فارسی کی کتابیں خصوصاً شنخ سعدی کی بوستاں پڑھی ، ابتداء میں مولوی محمود علی لکھنوی سے ابتدائی کتابیں (جن میں مولا نا کے والد ماجد کی تعلیم الاسلام اور نو رالایمان بھی تھیں ) پڑھیں اور خوش خطی سیھی ، حساب اور اردو وغیرہ کی مشق ماسٹر محمد زماں خاں صاحب سے کی ، اپنے برادر بزرگ ڈاکٹر سید عبد العلی صاحب سے انگریز کی وعر بی میں کافی استفادہ کیا، انگریز کی تعلیم مولا نا نے جناب خلیل الدین ہنسوی ، اپنے ماموں جناب سید احد سعید صاحب، ندوۃ العلماء کے انگریزی استاذ ماسٹر محد سمیع صدیقی (ایم اے ایل ٹی) جناب محمہ فاروقی صاحب استاذ شعبۂ فاری لکھنؤ یو نیور ٹی وغیرہ سے حاصل کی، اور بڑی مہارت پیدا کی۔علامہ سید سلیمان ندوی سے بھی مولانا نے ندوہ میں تد ریس کے دوران فلسفۂ قدیم ہے متعلق کوئی کتاب پڑھی،اور یونانی فلسفہ سے واقف ہوئے،علامہ تقی الدین ہلالی مراکشی سے بھی مولا نانے بہت استفادہ دورانِ تد ریس کیا، دیوانِ نابغہ پڑھا اوراد ب عربی کی تد رایس کے زریں اصول اخذ کئے،خواجہ عبدالحیٰ فاروقی (جومشہورمفسر مولا ناعبیداللہ سندھیؓ کے شاگر درشید اور مولا نا احمد علی لا ہور کؓ کے بعد مولا نا سندھی کے علمی جانشین تھے ) ے مولانا نے ۱۹۲۷ء میں قرآنِ مجید کے اخیر یارے کی کچھ سورتیں پڑھیں،خواجہ صاحب مولانا کے برادر بزرگ ڈاکٹر سید عبدالعلی صاحبؓ کے دیو بند میں ہم سبق وہم مذاق رہ چکے تھے،خواجہ صاحب ہی سے مولانا نے شیخ النفسیر مولانا احمد علی لا ہورکؓ کا نام پہلی بار سنا تھا، مولانا کے اساتذہ میں مولانا عبدالحلیم صدیقی کا نام بھی آتا ہے، جن سے مولانا نے دیوان سقط الزید پڑھا۔ دارالعلوم دیوبند میں مولانا نے حضرت مد ٹی سے حدیث، حضرت پشخ الادب مولانا اعزازعلیؓ سے فقہ اور جناب قاری اصغرعلی صاحب مرحوم سے تجوید کا درس لیا، جس کی تفصیل آ گے آئے گی۔

اینے بھو پھا مولانا سید محمد طلحہ حسنی سے بھی مولانا نے بہت استفادہ کیا، مولانا کی صرف ونحو کی عملی صلاحیتیں زیادہ تر انہیں کی رہین منت ہیں، مولانا نے ان سے ادب وزبان کی کتابیں بھی پڑھیں، اور انہیں کی تربیت سے سیبو یہ کی'' الکتاب' زخشر کی کی'' کم فصل'' ابن حاجب کی'' شافیہ' اور اس کی شرح رضی اور سیوطی کی'' المز اہر' کا مطالعہ بھی کیا، حضرت مولانا نے ان کے بارے میں ککھا ہے: مبالانہیں کہ میرے نہن کی تربیت وتشکیل اور میرے ذوق و معلومات میں جس کوایک مفردلفظ

· ' ثقافت'' سے تعبیر کیا جاسکتا ہے، ان کا بہت بڑا حصہ ہے، ان کا ایک بڑا تعلیمی فیض پی تھا کہ اپنی تحریر کوبار بارشک و نقید کی نگاہ سے دیکھنے، عربی الفاظظ وصلات کے صحیح استعال کا اطمینان کرنے اور دمعاجم ( کتب لغت ) کی طرف بار بار مراجعت کرنے کی عادت پڑ گئی، عربی کے ایک مضمون نگار کی حیثیت سے جس کی تحریروں کے اصل مخاطب اہل عرب تھے، مجھےان کے تشکک اوراحتیاط سے بڑا فائدہ پہنچا،ان کی مجلسوں میں سلف کی عظمت، متفذ مین کے مراتب ے داقفیت اورائمہ اہل سنت ومحدثین کی محبت دعقیدت ضرور پیدا ہوجاتی تھی ،اس بارے میں ذاتی طور پر مجھ یران کا بڑااحسان ہے کہ انہوں نے صحابہ دسلف کی عظمت اور ائمہ محد ثین اور سنت کے علم برداروں کی محبت وعقیدت ایسی دل میں جا گزیں کردی کہ کسی دور میں بھی کوئی مطالعه وتحقيق اوركو كي صحبت اس پراثر انداز نهيس بهوئى ، \_ ( پرانے چراغ ۲۳۷ - ۲۴۷ - ۲۴۸ مخصر ) حضرت مولا نانے ان کے ساتھ متعد داسفار کئے، لا ہور میں توان کا قیام ہی تھا، وہاں کی مشہور شخصیات ( مثلاً شیخ النفسیر مولا نا احماعلی لا ہور کٹ اور علامہ اقبالؓ وغیرہ ) سے مولا ناک ملاقات انہیں کے توسط سے ہوئی، مولانا اپنی تصنیفات ان کو بیچتے، تو وہ ان کا مطالعہ کر کے اینے تأ ثرات روانہ کرتے ،جس میں بعض اصلا حات بھی ہوتیں،''نز ہۃ الخواطر'' کا آٹھواں حصہ مولانا کے تکملہ کے ساتھ منظر عام پر آیا، تو انہوں نے اس کا مطالعہ کرنے کے بعدا پنے کتوب میں اعتراف فرمایا کہ کتاب کی پیمیل کرنے والا اپنی پیوند کاری میں بڑی حد تک کامیاب ہوا ہے، انہوں نے بار ہامولانا کومبارک باددی اور کہا: '' تم نے عربی زبان اور دین علوم ہی کومضبوطی سے پکڑااور یک در گیرمحکم گیر برعمل کیا''۔مولا نا کاان سے تعلق بڑاقد یم تھا جوان کی وفات ستمبر • ۷۷اء تک باقی رہا۔ندوۃ العلماء میں طالب علمی کے دوران مولا نانے وہاں کے پیٹخ الحدیث مولانا حیدر حسن خال ٹوئلی ہے بھی استفادہ کیا، ان سے مولانا کا ربط ۱۹۲۹ء میں شروع ہوا، جب مولا نانے ندوۃ العلماء میں بإضابطہ داخلہ لیا اور صحیح بخاری ومسلم وابوداؤد وتر مذی حرفاً حرفاً ان سے پڑھی، اس کے ساتھ ہی بیضاوی اور منطق کے اسباق بھی پڑھے،ایک عرصہ تک مولا نااپنے اس محبوب استاذ کے ساتھ ان کے کمرہ میں مقیم رہے اور بہت قریب سے انہیں دیکھا اور استفادہ کیا۔ مولانا حیر رحسن خاں صاحب کی حنفی عالم ضح، امام ابو حنیفہ ہے ان کی محبت وعشق وعقیدت اور مذہب حنفی سے عقیدہ کے درجہ تک پہنچی ہوئی تھی ، امام صاحب کا تذکرہ کرتے ہوئے بسا اوقات ان پر رفت طاری ہوجاتی تھی ؛ لیکن اس کے ساتھ ہی وہ شدت سے حدیث کی ضرورت اور جحیت کے نہ صرف قائل ؛ بلکہ داعی اور ا تباع سنت پر عامل تھے، وہ مذہب حنفی کو اقرب الی الحدیث سمجھتے اور ثابت کرتے تھے، بیان کا اعتد ال تھا، جو مولا ناعلی میاں میں شدت سے منتقل ہوا، چناں چہ مولا نا کی حنفی ہونے کے ساتھ ہمیشہ وسیع الذہن رہے ، لیکن بید و سعت عمل بالحدیث کی ان شکلوں تک بھی نہیں پہنچ سکی جو آج مے مدعیان عمل بالحدیث

ندوۃ العلماء، ی میں مولا نانے مشہور فقیہ مولا ناشبلی جیراج پوری سے بھی فقہ میں پچھ استفادہ کیا، شخ النفسیر مولا نااحمہ علی لا ہور گؓ سے مولا نانے بہت زیادہ استفادہ کیا ہے۔مولا نا نے خودتح ریفر مایا ہے:

<sup>د</sup>'اگر مولانا احموعلی صاحب سے ملاقات نہ ہوتی ، تو میری زندگی اچھی بابری بہر حال موجود زندگی سے بہت مختلف ہوجاتی ، اور شاید اس میں ادب و تاریخ اور تصنیف و تالیف کے سواکوئی ذوق اور رجحان نہ پایا جاتا ، خدا شناس اور خدا رسی ، راہ یا بی اور راست روی تو بڑی چزیں ہیں ، مولانا کی صحبت میں کم سے کم خدا طبلی کا ذوق ، خدا کے نام کی حلاوت اور مردانِ خدا کی محبت ، اپنی کی اور اصلاح و تحمیل کی ضرورت کا احساس پیدا ہوا''۔ (پرانے چراخ ار سانہ) مولانا احمد علی لا ہوری مولانا عبید اللہ سند طبی کے مایہ ناز شاگرد اور ان کے طرز تعلیم ومسلک تفسیر کے حامل و جانشین شے ، حضرت مولا ناعلی میاں کی شیخ لا ہور کی سے پہلی ملاقات مکی وعنایت کا معاملہ فر مایا۔ دوسر ے سال • ۱۹۳۱ء میں حضرت مولانا نے لا ہور کی تی ہو کی شاقت وعنایت کا معاملہ فر مایا۔ دوسر ے سال • ۱۹۳۱ء میں حضرت مولانا نے لا ہور کی شرو کا الا ہور کی تعام کی محکم کے ماہت وعنایت کا معاملہ فر مایا۔ دوسر ے سال • ۱۹۳۱ء میں حضرت مولانا نے لا ہور جا کر مولانا لا ہور کی تے ہو کی شی خال ہور کی ہوں کے حکم کی حصل سے مستقل وقت لیا جو انہوں نے از راہ شفقت عنایت فر مایا اور سورۃ البقرہ کا شروع کا حصلہ پڑھایا۔ ۱۹۳۱ء کے سفر میں مولانا شیخ کے ''ججۃ اللہ البالغہ' کے درس میں شریک ہوئے اور خوب استفادہ کیا،اس دوران مولانا کے دل میں شیخ لاہوری سے اصلاح وتر ہیت کے مستقل تعلق کا جذبه پيدا ہوا، درخواست پيش کي تو فرمايا که مير بي خ ومرشد حضرت خليفه غلام محمد صاحب حيات ہیں، میں ان کوخط کھتا ہوں، آب دین پور جائیں اوران سے بیعت ہوجائیں۔(پرانے چراغ ۱۳۷۱) مولا ناتشریف لے گئے، بیعت ہوئے اور بہت گہرااثر لے کروایس ہوئے ،۱۹۳۴ء میں مولانانے شیخ لا ہور گ کے مدرسہ قاسم العلوم میں با قاعدہ داخل ہوکر تفسیر قرآ نِ کریم کا پورا کورس مکمل کیا، رات دن محنت کی اور امتحان میں سب سے فاکق رہے۔ پینچ لا ہور کی کے درس میں عقیدہ تو حید کی وضاحت، اہل اللہ کے مؤثر ودلآ ویز واقعات اور جذبہ جہاد مرکز ی مضامین ہوتے تھے،مولا ناان سے بےحدمستفید ومتأ ثر ہوئے ؛البتہ جوطرز شیخ لا ہوری کا تھا مولانا کواس سے زیادہ مناسبت نہتھی، اس لئے مولانا نے بعد میں اپنے دروس قرآن کے سلسلہ میں اس طرز کی پیروی تونہیں کی ؛ کیکن اس کے بہت سے فوائد مولا نا کوتا آخر محسوں ہوتے رہے، شیخ لا ہورکیؓ سے مولانا کا تعلق بڑھتا گیا، مولانا باربار لا ہور جا کر ان سے ملاقات واستفاده کرتے رہے، خود مولانا لاہور کی کہ شفقت ومحبت میں اضافہ ہوتا گیا، خلافت بھی عطافر مائی، اپنے ایک مکتوب میں ۱۹۴۸ء میں تحریر فرمایا: '' چوں کہ آپ میرے ہیں، اس لئے اللہ تعالٰی کا جوفضل بھی آپ پر ہو، وہ میرے لئے باعث صد فخر ہے، مجھے جس طرح مولوی حبیب اللَّد سلمہ ( فرزندا کبر شِخ لا ہورکؓ ) ک ترقی سے فرحت ہوںکتی ہے، اسی طرح بلکہ واقعہ ہیہ ہے کہ بعض وجوہ کی بنا پراس سے زیادہ خوش اور سرور آپ کے درجات کی ترقی سے ہوتا ہے' ۔ (پانے چراغ ۱۷۱۷) ۱۹۵۲ء کے ایک دوسر ے مکتوب میں تحریر فرمایا کہ: '' آپ کی ہرکامیایی سے جتنا دل میں سروراور فرحت حاصل ہوتی ہے، غالبًا دنیا میں کوئی اور نہیں، جسےاس درجہ کی راحت حاصل ہو، میرا دل آپ کی ترقی دارین کے لئے بارگاہِ الہی میں مجتمع ہے''۔(پرانے چراغ ار ۱۷۱)

علامہ سیدسلیمان ندوئ سے بھی مولانا نے استفادہ کیا ہے، سیدصاحب سے مولانا کے خاندان کا تعلق وربط بہت قدیم ہے، وہ مولا ناکے والد ماجد کے شاگر داور مولا ناکے برا در بزرگ کے دوست تھے، سیدصاحب سے مولانانے ندوہ میں دورانِ تد ریس کافی استفادہ کیا تها؛لیکن ان کی خصوصی توجه اور شفقت مولا نا پراس وقت ظاہر ہوئی جب مولا نانے سیرت ِسید احمد شہیڈ کا کا مکمل کیا۔ ۱۹۳۸ء کے آغاز میں سیدصاحب کے سامنے بیہ کتاب پیش کی اور مقدمہ لکھنے کی درخواست کی ، سیدصاحب نے بے حدمؤ ثر مقدمہ ککھا، بیہ مقدمہ ان کی قیمتی تحریروں میں نمایاں مقام رکھتا ہے، جس میں د ماغ کے ساتھ دل اورعلم وز ورانشاء کے ساتھ عشق ووجدان بھی شامل ہے۔مقدمہ کے آخر میں لکھتے ہیں: ''مصنف نے بیرکتاب بڑی دقت ہےکھی ہےاورمسلمانوں کے ہاتھوں میں رشد وہدایت اورعزم وہمت کا ایک صحیفہ دے دیاہے، کیا عجب ہے کہ مسلمان اس تاریخی موقعہ پر اس کتاب سے اصلاح وہمت کا فائدہ اٹھا کیں اور اپنے ماضی کے آئینہ میں اپنے مستقبل کی شكل وصورت ديكھين' ۔ (سيرت سيدا تمد شهيدار ٢٢، طبع ہفتم) اینے ایک مکتوب میں سیدصاحب نے اس کتاب پر داددی اور کھھا: ·· کتاب ملی، جابجاسے پڑھی، بعض حصے تو بہت مؤثر ہیں، جن کو پڑ ھرکر آنکھیں پر آب ہوگئیں، آپ کاانداز بیاں اورانشاء بھی دل پذیر ہے، اللّٰد کرے حسن رقم اورزیادہ''۔ (یرانے چراغ ار ۲۷) اس کے بعد کرنال وپانی پت کے ایک سفر میں سید صاحب نے اپنی معیت کے لئے مولانا کاانتخاب کیا، دورانِ سفربھی مولانانے کافی استفادہ کیا، ۱۹۳۵ء میں سیدصاحب سخت بیار ہوئے،علالت سےافاقہ کے بعدلکھنؤ تشریف لائے،تو ندوۃ العلماء میں ایک استقبالیہ جلسہ منعقد ہوا، اس میں مولانا نے ایک سیاس نامہ ندوہ کے اساتذہ کی طرف سے پیش کیا، جس میں سید صاحب کی تمام اہم تصانیف کے نام کلیج واشارہ کے پیرایہ میں آ گئے تھے، پیر سیاس نامہ توجہ سے سنا گیا، سید صاحب کو حضرت تھا نوٹ کی وفات کے بعد رئیس التبلیغ مولا نا محمدالیاس کا ندهلویؓ سے گہراتعلق ہو گیا تھا، اسی لئے جب مولا نا کی کتاب''مولا ناالیاس اور ان کی دینی دعوت' مرتب ہوئی ، تو سیدصا حب نے بطور مقدمہ ایک عالمانہ صفمون تحریر فرمایا ، جس کے ہرلفظ سے عقیدت وتأ ثر کا احساس ہوتا ہے۔سیدصاحب ندوۃ العلماء کے معتمد تعلیم یتھے،اور وہ ندوۃ العلماءکوقلب دردمند، ذہن ارجمنداورزبان ہوشمند نینوں کا معیاری نمونه اورمجموعه بناناحاج بتع تتصى ندوة العلماء ميں ديني فضاعام كرنے ميں سيدصاحب كا بہت بڑا حصہ ہے۔ ۱۹۴۴ء میں سید صاحب بھویال منتقل ہوئے ؛لیکن بدستور ندوۃ العلماء کے معتمد تعلیم باقی رہے،البتہانہوں نے بیڈسوں کیا کہ بھویال میں رہ کر وہ ندوہ کی تعلیمی نگرانی يورى طرح نہيں كرسكيں گے، تو مولا نا كے نام ايك مكتوب ميں تحرير فرمايا كە: ''ندوہ کے متعلق میرے جذبات وہی ہیں جوآپ کے ہیں، میری تو ہمیشہ سے یہی رائ ہے کہ اب آپ اس بارگراں کو اپنے سر اٹھالیں -جوان ہوتم لب بام آچکا آفتاب ا پنا- میں بہر حال آپ کی مدد کروں گا''۔ (پانے چراغ ۲۳ - ۲۹ مخفر) پھر ۱۹۴۹ء میں سید صاحب ہے خود تجویز رکھی کہ مولا نا کو نائب معتمد بنایا جائے جو منظور ہوئی ،مولا نانے سیدصاحب کی رہنمائی میں کا م شروع کیااور سیدصاحب کا اعتماد ہمیشہ باقی رہا، ۱۹۴۹ء میں ہی سیدصاحب کی رہنمائی میں کام شروع کیا اور سیدصاحب کا اعتماد ہمیشہ باقی رہا،۱۹۴۹ء میں ہی سیدصا حب حج کے لئے تشریف لے گئے،حجاز میں جماعت تبلیغ نے سید صاحب کے قیام سے فائدہ اٹھایا، اس سے قبل ے ۱۹۴۷ء میں مولانا نے تبلیغی خدمات حجاز میں بڑے مؤثر انداز میں انجام دی تھیں، سیدصاحب نے اس کے اثر ات محسوس کئے اور وايسى يرايخ ايك مكتوب ميں لكھا: '' بے شک جو چیز آپ کے لئے آ ثارِ سعادت میں سے ہے وہ سے کہ جمد اللہ تعالی دوسال گذرنے کے بعد آپ کے نام اور کام کو میں نے زندہ پایا؛ بلکہ آپ کی نسبت

سے مجھے ہزرگی ملتی رہی''۔(پانے چراغ ۲۸-۲۹ مختصراً)

سیرصاحب نے بار ہا مولانا کے بارے میں اس طرح کے بلندالفاظ فرمائے۔ مولانا سیر صاحب کی جامعیت، علوم ومضامین کے تنوع اور طبیعت کی شرافت ومروت جیسے نمایاں اوصاف سے بے حد متأ ثر تھے، اور انہیں کانقش خود مولانا کے یہاں بھی خوب خوب ملتا ہے، ایک استاذ وشاگرد کے باہمی ارتباط وتعلق کی اس سے بڑھ کر اور کوئس مثال ہو سکتی ہے؟ بیان جید الاستعداد، فاضل، تقویٰ شعار اور بلند پا بیا ساتذ ہ کر ام کا ذکر تھا جن کے سامنے مولانا نے زانو نے تلمذتہہ کیا ہے اور علم وفن کے لالہ وگل چنے ہیں۔

## تلامذه

تعلم وتربیت ہی کا کام مولا نازندگی بھر کرتے رہے اور پوری ایک ٹیم تیار کردی، ان کے تلامذہ منتسبین کی فہرست بہت طویل ہے، جس کا احاطہ بہت مشکل ہے، چندا ہم نام سیہ ہیں: (1) مولا نا حجر معین اللہ ندوی: (متوفی ۱۹۹۹ء) سابق نائب ناظم ندوۃ العلماءاور تمام تبلیغی واصلاحی سر گرمیوں اور ندوۃ العلماء کے انتظامی امور میں مولا نا کے دست راست اور معتمد علیہ۔

(۲) مولانام جیب اللدندوی: ناظم جامعة الرشاد اعظم گرْ هومد مریا ہنامہ 'الرشاد''۔ (۳) ڈاکٹر عبد الحلیم ندوی: مصنف تاریخ ادب عربی وسابق استاذ ادارہ لسانیات انگریزی وعالمی حید رآبا دوسابق صدر شعبہ عربی جامعہ ملیہ اسلامین ی دہلی۔ (۴) ڈاکٹر عبد اللہ عباس ندوی: معتمد تعلیم ندوۃ العلماء وسابق استاذ جامعہ ام القریٰ مکہ مکر مہاور متعدد کتابوں کے مؤلف۔

(۵) مولانا سید محمد رابع حسنی ندوی: استاذ دارالعلوم ندوة العلماء وجانشین وناظم ندوة العلماء صدر آل انڈیا مسلم پرسنل لاء بورڈ ، نائب صدر و جنرل سکریٹری عالمی رابطہ ادب اسلامی جنوب مشرق ایشیاء، صدر دینی تعلیمی کوسل ، جریدہ الرائد کے رکیس عام، حضرت مولاناً کے خواہر زادہ عزیز اور رفیق سفر و حضر ومجاز بیعت نیز متعد دکتا بوں کے مؤلف۔

| (۱۲) ڈاکٹر محسن عثانی ندوی: سابق استاذ جواہرلال نہرویو نیور شی دبلی،حال صدر<br>دبیل     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| شعبہ عربی د ہلی یو نیورسٹی اور متعدد کتابوں کے مؤلف۔                                    |
| (۱۷) مولانااسحاق جلیس ندوی: (متوفی ۹۷۹۱ء) تحریک پیام انسانیت میں مولانا                 |
| کے دست راست ،مجلس تحقیقات دنشریات اسلام کے ذمہ دارا ورتعمیر حیات کے فاضل مدیر۔          |
| (۱۸) مولانا نور عظیم ندوی: (متوفی ۱۹۹۳ء)مولانا کی کتابوں کے کامیاب مترجم                |
| اورسابق استاذ دارالعلوم ندوة العلميا يكهنؤ ب                                            |
| (١٩) مولانانذرالحفيظندوي: استاذومدير "السمعهيد العالى للدعوة والفكر                     |
| الاسلامي، دارالعلوم ندوة العلماء، ومصنف كتاب "الاستساذ ابوالسحسين عملي                  |
| الحسنى الندوى كاتباً ومفكراً".                                                          |
| (۲۰) یوسف قراچہندوی: ترکی نژاد، حضرت مولانا کی کتابوں کے ترکی مترجم۔                    |
| (۲۱) ڈاکٹر عبدالوہاب خلبی: شامی نژاد،مبعوث دارالا فتاءکوریا۔                            |
| (۲۲) ڈاکٹر مصطفیٰ سلیمان ندوی: مصری نژاد، صدر مجمع الایمان ومرکز الدراسات               |
| الاسلامية منصوره بمصر-                                                                  |
| (۲۲۳) ڈاکٹر شفیق احمد ندوی: صدر شعبهٔ عربی واستاذ جامعه ملیه اسلامیه دہلی۔              |
| (۲۴) ڈاکٹر محمد یونس نگرامی: استاذ شعبۂ عربی کھنؤ یو نیور سٹی ، سنتشاررابطہ عالم اسلامی |
| مکه مکرمه، جنرل سکریٹری مسلم انٹلک چول فورم وسابق چیئر مین اردوا کیڈمی اتر پردیش۔       |
| (۲۵) مولانا سید سلمان حشی ندوی: استاذ حدیث ووکیل کلیة الشریعة واصول                     |
| الدين دارالعلوم ندوة العلماء، بإنى وصدر جعية شاب الاسلام وناظم جامعه سيد احمد شهيد كول  |
| ملیح آباد،اور مولانا کی بعض کتب کے مترجم۔                                               |
|                                                                                         |

حضرت مولا ناعلی میار محاور دارالعلوم دیویند

<sup>2</sup> اس درس گاہ کی سب سے بڑی خصوصیت ہی ہے کہ اس نے اختلافی مسائل کے بجائے تو حید وسنت پراپنی توجہ مرکوز کی ( اور بیدہ ہو دو اشت اور امانت ہے جو حضرت شاہ دلی اللہ محدث دہلوئی، شاہ اسماعیل شہید اور سید احمد شہید کے وسیلہ سے اس کو ملی ، اور ابھی تک اس کو عزیز ہے ) دوسری خصوصیت انتباع سنت کا جذبہ اور فکر ، تیسری خصوصیت تعلق مع اللہ کی فکر اور ذکر و حضوری اور ایمان داختساب کا جذبہ ، چوتھا عضر ہے اعلاء کلمہ تاللہ کا جذبہ اور کوشش ، سی چار عناصر مل جا کمیں تو دیو بندی بنتا ہے ، اگر ان میں سے کوئی عضر کم ہوجائے تو دیو بدیت ناقص ، فضلائے دار العلوم دیو بند کا مید شعار رہا ہے کہ وہ ان چار چیز وں کے جامع رہے ہیں'' ۔ (زندہ رہنا ہے تو میر کاردوں بن کر رہو، مولانا سیدا ہوا کھن ندوی ۲۲)

ییاس عالمانہ اور دردمندانہ تقریر کے الفاظ ہیں جو ہمارے ممدوح حضرت مولا ناسید ابوالحسن علی نددیؓ نے دارالعلوم کے تاریخ ساز اجلاس صد سالہ منعقدہ ۱۹۸۰ء میں لاکھوں انسانوں کے مجمع عام میں فرمائی اور جو بچا طور پر یادگارافا دیت کی حامل اور مولا نا کے علم وبصیرت کا شاہ کارتھی۔

حضرت مولانا کا تعلق دارالعلوم دیوبند سے س قدر گہرااورا ٹوٹ تھا،ا سے خود مولانا کی زبان میں پڑھئے ،مولانا نے ۱۲ راگست ۲۷۹۱ء کی شب کو دارالعلوم کی دارالحدیث کے وسیح ہال میں طلبہ سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: دندہ میں میں میں میں میں ہوت کی میں میں میں میں میں میں میں میں میں

<sup>دو</sup> میں اس سعادت دنوفین پر بھی اللہ تعالیٰ کے سامنے سجد ہُ شکرادا کرتا ہوں کہ اس نے بچھے یہاں حضرت شیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد صاحب مدنی نور اللہ مرقدۂ کی زندگی میں طالب علمانہ اور نیاز مندا نہ حاضری اوران کے سامنے زانو نے تلمذ تہہ کرنے کی توفیق عطا فرمائی، میں اس کواپنے لئے سرما یہ سعادت سمجھتا ہوں اوراس سے اللہ تعالیٰ کے یہاں بڑی امید میں رکھتا

ہوں، میں اس بات پر جتنا فخر کروں کم ہے؛ کیکن میری نیاز مندی کی تاریخ اس سے زیادہ وسیع اور طویل ہے، کئی پشتوں سے میر اتعلق اس درس گاہ عالی مقام سے رہا ہے، یہاں کی زمین اُن لوگوں کے آنسوؤں سےنم اور یہاں کی فضا اُن کی دعا ؤں اور آ ہوں سے اب بھی معطر ہوگی جو قافلہ بنا کراس سرز مین سے گذرے (اشارہ حضرت سید احمد شہیداوران کے رفقاء مولا نااساعیل شهيداورمولا ناعبدالى برمانوى وغيرتهم كى طرف ب "- ( پاجاس اغ زندى ١٢٥- ١٢٧ ) حضرت مولا ناعلى ميال رحمة الله عليه كادار العلوم ديو بند ت تعلق محض شا كردانه بي نهيس ؛ بلکہ عقیدت مندانہ تھا، دارالعلوم کے اکابر واسا تذہ سے انہوں نے کسب فیض فر مایا تھا، اور ان ے گہری محبت فرماتے تھے، حضرت شیخ الاسلام مولا نامد کی ؓ تو گویا انہیں عشق تھا، خود حضرت مدنی کومولانا سے بڑالگاؤتھااور بڑی شفقت فرماتے تھے،مولانا مدنی سے تعلق کی ابتدا تواس وقت سے ہوگئی تھی جب بہ ۱۹۳ء میں کھنؤ میں مولانا کا گھر حضرت مدنی کی مستقل قیام گاہ بن گیا اور ہرسفر میں حضرت مدنی نے وہیں قیام فرمانا شروع کردیا، وہاں کی گفتگو،مجلسیں،حضرت مدنی کی عادات ومعمولات، مزاجی خصوصیات، رہن سہن اور تقویل نے مولا ناعلی میاں گوگرویدہ بنالیا، پھر جب مولانا نے ۱۹۳۲ء میں حضرت مدنی سے استفادہ کے لئے دیوبند جا کر جار ماہ قیام فرمایا تو تقریباً مہینہ بھڑ حضرت مدنی ہی کے دولت کدہ پر قیام رہا، بعد میں مولا ناخوداصرار کر کے دوسرے کمرہ میں منتقل ہوئے، حضرت مدنی نے بڑی مشکل سے بیاجازت مرحمت فرمائی، پھربھی صبح کی جائے میں حاضری ضروری قراردے دی۔مولا نا حضرت مد ٹی کے درس بخاری وتر مذی میں یابندی سے شریک ہوتے رہے، اور حضرت مدنی کے علمی استحضار، قوتِ تدریس، شانِ محدثیت اور مبسوط و مضبوط استدلالی خطاب سے بےحد متأ تر رہے۔ مولا ناعلی میالؓ کے بقول انہیں تفسیر قرآن کے مطالعہ سے بڑا شغف تھا، اور قرآن میں ان کا بڑا جی لگتا تھا، بیہ خود ان کی یا کیزگی قلب ونظرا ورسلامت دل وزگاہ کی روثن دلیل ہے، اس تفسیر مطالعہ میں جوا شکالات در پیش ہوتے، اسے حل کرنے کے لئے مولانا نے دیوبند کے دورانِ قیام حضرت مدنی سے خاص وقت ما نگا، حضرت مدنی نے جمعہ کی نماز کے بعد کا وقت متعین فرمایا، چناں چہ مولانا نے کچھ ہفتوں تک استفادہ کیا، اگر چہ حضرت مدقی کی بے پناہ مصروفیات ومشغولیات کی وجہ سے بیہ سلسلہ مستقل نہ رہ سکا، پھر بھی جتنا استفادہ ہوا اس ہے حضرت مدنی کے تدبر قرآن کا جو ہرسا منے آیا۔ مولانانے متعدد جگہوں پرلکھااور بار بارمجلسوں میں یے فرمایا کہان کے دیو بند کے قیام کی بیے برکت تھی کہ انگریزوں سے بے انتہاءنفرت پیدا ہوگئی،جس میں مرورایا م سے شدت پیدا ہوتی گئی، اور اس نفرت میں دیو بند کے ماحول اور حضرت مد ٹی کی صحبت اور مطالعہ پھر آخرمیں بچشم خود یوروپ وامریکہ کے اسفار میں مشاہدہ کودخل تھا۔ مولا نا حضرت مد في سے اپنے والہا نة تعلق كا ذكر كرتے ہوئے لکھتے ہيں : '' دیوہند کے قیام میں میرے لئے دل بیٹگی کا واحد ذریعہ مولا نا (حضرت مدقیؓ) کی ذاتِ گرامی تھی، میری دینی تعلیمی پرداخت اس انداز سے ہوئی تھی کہ میرے لئے وہاں کے درس ومدری ماحول میں دلچہی کا کم سامان تھا؛ کیکن مولانا کی ایک نگاہ النفات، ایک تبسم، کسی وقت شفقت سے کچھ پوچھ لیناسارابوجھ ہلکا کردیتااوردل دریتک اس کامزہ لیتار ہتا''۔ (پانے چراغ ۲۰۱۱) دارالعلوم سے آنے کے بعد مولانا کا تعلق دن بدن حضرت مدنی سے متحکم ہوتا گیا، مولانا مدنى بار ہاكھنۇ تشريف لائے ،خود مولاناعلى ميالٌ نے وقتاً فو قتاً ديو بند حاضرى دى، حضرت مد ٹی کے انتقال سے ایک ہفتہ تبل بھی عیادت کے لئے تشریف لے گئے،مولا نانے انہیں بڑے قریب سے اور سفر وحضر، رضاء دغضب، مشغولیت دفراغت، جلوت دخلوت کے مختلف حالات میں دیکھا اوران کے اخلاص واخلاق اوران کی سیرت کی مرکز می صفت اور کمالات کے مرکز می نقطہ عزیمت وحمیت کے ہمیشہ قائل رہے، حمیت وعزیمت کی دوبے مثال خصوصیات مولانا کے نز دیک حضرت مدنی کا امتیا زخمیں ،مولانا ہر وفت اس کے گروید ہ رہےاوراس میں بھی ایک کمحہ کے لئے بھی تر دد پیدانہ ہوا،مولانا نے حضرت مد ٹی کے سیاس نظریات و خیالات سے اختلاف کی گنجائش کے امکان کا ذکر کرتے ہوئے ریکھا ہے: ''جو چیز ہر شک و شباور ہر بحث ونز اع اور ہر اختلاف سے بالاتر ہے، وہ ان کی بلند سیرت پا کیزہ شخصیت، بغرض جدو جہد، بے داغ زندگی اور مکار م اخلاق ہیں، جنہوں نے ان کی ذات کو کھر اسونا اور سچا موتی بنادیا تھا، جب بھی مولانا کو دیکھا انسانیت و آ دمیت، شرافت و سیادت اور اخلاق و کر دار کی بڑی بلندی پر پایا اور اسی چیز نے مولانا کی بلندی کا نقش دل دوماغ پر ایسا قائم کیا کہ جب بھی ذہن و ذوق نے ان کے سی سیاسی خیال یا کسی علمی تحقیق ور بچان کا پورا پورا ساتھ دینے سے معذرت کی اور د ماغ اس کو قبول نہ کر سکا، ان کی انسانی واخلاقی بلندی اور ان کی شخصیت کی دل آ ویز کی آ ڑے آئی اور د یکھا تو عقیدت و محبت میں کو کی کی نتھی' ۔ ((پرانے چراخ ارموں ۔ ۱۰۰)

مولانا کے خیال میں حضرت مدنی ؓ صف اول کے قائدین میں تنہا وہ ایک شخص تھے جنہوں نے اپنی پیچیلی سیاسی زندگی اور قربانیوں کی کوئی ادنی سے ادنی قیمت وصول نہ کی ، حتیٰ کہ انہیں صدر جمہور سیے ہندکی طرف سے جب پدم بھوشن کا سب سے بڑا اعزازی خطاب دیا گیا، تو انہوں نے صاف معذرت کردی ، مولانا مدنیؓ کا سیا ستعناء اور اخلاص ایک قابل فخر وتقلید واقعہ ہے۔

حضرت مولا ناعلی میالؓ نے بھی اپنے محبوب استاذ حضرت مدنؓ کی پوری تقلید فرمائی اور جب۱۹۹۲ء کے آغاز میں اس وقت کے وزیر اعظم نرسمہارا وَ کی طرف سے اسی اعزاز ی خطاب کو قبول کرنے کی گذارش کی گئی تو مولا نانے صاف معذرت کردی، اس سے قبل چندر شیکھر نے بھی اپنی وزارتِ عظمٰی کے دور میں یہ پیش کش کی تھی جس سے مولا نانے معذرت فرمالی تھی۔ (کاردانِ زندگی ۲۱۶۵) مولا نانے مکا تیب شیخ الاسلام جلد دوم کے مقدمہ میں اور اپنے متعدد مضامین میں

حضرت مدنی کا ذکر بڑی عقیدت واحتر ام سے فرمایا ہے۔ لذیذ بود حکایت دراز ترگفتم ۔حضرت مدنی کا ذکر طویل ہوگیا،اپنے ناقص مطالعہ کی روشنی میں میں بیہ بلاتکلف کہ سکتا ہوں کہ حضرت مولا ناعلی میاں کا بذائہ اصلی اور مضبوط ترین تعلق دارالعلوم ديوبند سے حضرت مدنى كو سط سے شروع ہوااورروز بروز يعلق بردهتااور چھيلتا گيا۔ حضرت مد بْمَيُّ كےعلاوہ مولا نانے شیخ الا دب حضرت مولا نااعز ازعلی صاحبؓ سے فقہ میں خصوصی استفادہ کیا اور ملاعلی قارکؓ کی مشہور کتاب شرح نقابیہ کے درس میں شریک ہوئے اوراس درس سے مولانا کو بڑا فائدہ پہنچا۔ مولانا کے بقول شیخ الا دب اسی وقت سے بڑی شفقت فرماتے تھے جوتا آخر قائم رہی ،مولا ناکی بلندیا پی تصنیف'' مختارات' طبع ہوکرآئی ، تو یشخ الادب نے اس کا مطالعہ فرمایا اور حاضرین مجلس سے بڑے بلند الفاظ میں کتاب کا تعارف وتعریف فرمائی،اسی طرح جب''القراءۃ الراشدہ'' کے حصے شیخ الا دب کے پاس پہنچے توانہوں نے مولانا کے برادر بزرگ ڈاکٹر عبدالعلی صاحبؓ کے پاس ایک مکتوب تحریر فر مایا، جس میں مصنف کی بےحد تعریف وستائش اور دعا ئیں بھی تھیں ۔ دارالعلوم ہی میں رہتے ہوئے وہاں کے استاذ تجوید وقر اُت قاری اصغرعلی صاحب

مرحوم سے مولانانے روایت حفص کے مطابق تجوید کا درس لیا، زمانہ قیام دیو بند میں حضرت الامام علامہ انور شاہ کشمیری علیہ الرحمہ ڈابھیل سے دیو بند تشریف لائے، تو مولانا ان کی مجلس میں حاضر ہوئے، دوتین مرتبہ بیر حاضری ہوئی اور شاہ صاحب کی علمی و تحقیقی مجلس سے مستفید بھی ہوئے اور متأ شربھی۔

مار پچ ۱۹۵۴ء میں حضرت مولانا کو دارالعلوم کی جمعیۃ الطلبہ کے سالا نہ اجلاس میں مدعو کیا گیا، دعوت نامہ کے ساتھ حضرت مدنی اور حضرت شیخ الا دب کا تائیدی وسفارشی خط بھی آیا، جو مولانا سے ان حضراتِ اکابر کے بے پایاں تعلق کو واضح کرتا ہے، مولانا تشریف لے گئے اور نہایت وقیع اور مؤثر مقالہ پیش کیا جو''طالبانِ علوم نبوت کا مقام اور ان کی ذمہ داریاں'' کے نام سے مستقل طبع ہوا، پھر دوبارہ ۲ے 19ء میں فنتظمین دار العلوم کی خواہش اور فرمائش پرمولانا نے طلبہ دارالعلوم سے خطاب فرمایا جو' عصر جدید کا چیلنج اور اس کا جواب' کے نام سے شائع ہوا۔

حضرت مولا نا ١٩٦٢ء سے تاحیات دارالعلوم دیو بند کی مجلس شور کی کے اہم ممبر رہے، اور ان کی بلند پاید آراء وافکار سے استفادہ کیا جاتا رہا، اس سے قبل مولا نا علامہ سید سلیمان ندو کیؓ کے انتقال کے بعد اصلاحِ نصاب کمیٹی کے رکن منتخب ہوئے تھے، پھر اپنے براد رِ بزرگ مولا نا ڈاکٹر سید عبد العلی حسنیؓ (جوخود ممبر شور کی تھے) کے وصال کے بعد آپ کوشور کی کا ممبر نا مزد کیا گیا تھا۔

دارالعلوم دیوبند کے سابق مہتم حضرت حکیم الاسلام مولانا قاری محمد طیب صاحبؓ سے بھی حضرت مولانا کا گہر اتعلق تھھا ،جس کااظہار مولانا نے خود متعدد بارفر مایا۔

•۱۹۸۰ء میں منعقد ہونے والے اجلاس صد سالہ میں عالم عرب کے متاز ومقتد رعلاء واعیان کودعوت دینے اور آماد ہُ شرکت کرنے کی ذمہ داری مولانا پر ڈالی گئی،اور اجلاس کے سلسلہ میں شور کی کی میٹنگ میں بیہ طے کیا گیا کہ مولا ناسعودی عرب کے سربراہ شاہ خالد کو خط لکھیں اور بیاستد عاکریں کہ وہ اپنا کوئی نمائندہ اس اجلاس میں بھیجیں،مولا نانے بیرخدمت انحجام دی اوراپنے مکتوب میں دارالعلوم کا تعارف ، اس کی اصلاحی مساعی ،علوم دیذیہ وعقائکہ صحیحہ کی نشر واشاعت اور ردشرک وبد عات کے سلسلہ میں پرز وراقد امات کا نہایت مؤثر الفاظ میں ذکر کیا اور نمائندہ کے طور پرکسی عالی مرتبہ عالم اور وزیر سلطنت کو بھیجنے کی استدعا کی ، شاہ خالد نے مکتوب موصول ہونے کے بعد ڈاکٹر عبداللہ عبداکھسن ترکی (سعود بی عرب کی مشہور شخصیت) کاانتخاب بطورنمائندہ بھیجنے کے لئے کیا،جنہیں مولا نا کےاشارہ پر پہلے اجلاس کا صدر بنایا گیا،مولا نانے مجلس شور کی میں بیتجویز پیش کی تھی کہ چوں کہ کوئی ایسی واحد مقتدراور بین الاقوامی شخصیت سامنے ہیں ہے، جس کواول سے آخر تک اجلاس کی صدارت کا اعزاز

بخشا جائے اور کوئی اس پر اعتر اض نہ کر سکے، اس لئے مناسب ہے کہ ہر اجلاس کا علیحدہ صدر ہو، بیتجویز منظور ہوئی اور اس کے مطابق عمل بھی ہوا۔

اجلاس صد ساله کا ذکر کرتے ہوئے مولانا نے فرمایا کہ انسانوں کا ایک جنگل تھا اور میدانِ عرفات کا ایک ملکاسا نقشه، جواصلاً دارالعلوم اورا کا بر دارالعلوم کی خدمت ،خلوص اور مقبولیت کا ثمرہ تھا، مولا نا کو حربی میں تقریر کرنے کے لئے کہا گیا تھا؛ کیکن عربی سے نابلداس لاکھوں افراد کے مجمع میں عربی میں خطاب مولا ناکوا یک مصنوعی اور نمائشی عمل نظر آیا، جس کے لےَان کاضمیر آمادہ نہ ہوسکا، چناں چہ مولا نانے اردومیں خطاب کیا، بیخطاب جوشِ بیان اور علمیت کے لحاظ سے بے مثال تھا،اورا سے اجلاس کا حاصل وخلا صہ کہا جائے توبے جانہ ہوگا۔ اس کا ایک اہم اقتباس اس مقالہ کے آغاز میں گذر چکاہے، تقریر کے دوران اوراس کے بعد سامعین پر بڑا گہرااثر نظرآیا؛اس لئے کہ بیان کے دل کی بات تھی تاوراس سےان کی روح کی شنگی ختم ہوئی ،مولا نانے دیو بند کے مسلک اور وہاں کے فضلا ء منتسبین کی ہیئت ترکیبی اور مسلک و شعار کی جوتر جمانی فرمائی وہ بے کم وکاست درست اور مبنی برحقیقت تھی ،اور مولا ناک تقریر کے معاً بعد مولا نامفتی محمود مرحوم ( سابق وزیر اعلیٰ صوبہ سرحد یا کستان ) نے اپنے مختصر خطاب میں مولانا کی تقریر سے پوراا تفاق طاہر کیا اور تائید کی۔ مولانا کے اس خطاب کامیا قتباس کتنادل کش، روح پر درا درمؤ ثر ہے: حکیم الامت حضرت تھا نوکؓ اور مولا نامد ٹؓ اپنے اپنے خاص طرز اور اسلوب سے اس کے لئے ہمیشہ سوزاں اور کرزاں رہے کہ ہندوستانی مسلمان اپنی خصوصیات اور ملی تشخصات کے ساتھ اس ملک میں باقی رہیں،قر آن دسنت کو سینے سے لگائے رکھیں،اختلافی مسائل چھیڑنے کے بجائے تو حید وسنت پرزور دیں، دیو بند کا یہی پیغام ہےاور اس کی یہی

خصوصیات رہی ہے کہ انہوں نے سرمایۂ ملت کو بچانے کی کوشش کی اور اختلاقی مسائل کو عوام کے سامنے نہیں لائے، بید دیو بند وارث ہے حضرت مجد دالف ثاقی کا،اور اگر کوئی نہیں سمجھتا تو اسے سمجھنا چاہئے، بیہ میر امقام نہیں ہے؛ کیکن میں کہتا ہوں، اور حضرت مجد دالف ثانی کے

وارث ہیں حکیم الامت حضرت شاہ ولی اللہ دہلو کٹی، مقتدر بزرگوں مآ ں سے کسی کوبھی اس میں کلامنہیں کہ بید حضرت شاہ ولی اللہ کا گلستاں اوران کا مکتب فکر ہے جو دیو بند کی شکل میں اس وقت سامنے ہے، اور میں سمجھتا ہوں کہ ہندوستان میں جہاں جہاں سی العقیدہ درس گا ہیں ہیں وه شاه ولى اللدكي شم فروزان اوراس كى تجليات بين ` - (زنده ر بنا بق ميركاروان بن كرر بوا٢) ا جلاسِ صدسالہ کے بعد جو ہنگا مے دارالعلوم میں کھڑے ہوئے اور دارالعلوم کا وقار اور تقدس جس قدر مجروح ہوا، وہ تاریخ دارالعلوم کا ایک تاریک باب ہے، جس کے اظہار وبیان سے الفاظ قاصر ہیں، بعض سلیم الطبع فاضل اصحاب شور کی کے ساتھ حضرت مولا نانے اینے طور پراختلاف کورفع کرنے ،متحارب گرویوں میں اتحاد پیدا کرنے اورتقسیم وہنگا مہ دشر سے حفاظت کے لئے انفراداً واجتماعاً قابل قدر کوششیں فرما ئیں، ایسی تجاویز بھی رکھیں جو امکانی حد تک دونوں فریقوں کے لئے قابل قبول ہوں، اس میں بیکوشش اورخوا ہش بھی تھی جوخالص اخلاقی اورو بے غرضا نہتھی کہ حضرت قاری صاحبؓ (جو بانی دارالعلوم کے پوتے اور دارث ہونے کے ساتھ اس وقت کے طلبہ علماء میں بنظیر وبے بدل وقار دامتیاز کے ما لک تھاور نصف صدی سے زائد مدت تک انہوں نے دارالعلوم کی بےلوث خدمت کی، اوراس حقیقت کا اظہار نہ کرنا مداہنت ہے کہ ان کے دور میں دارالعلوم اپنے بام عروج اور ترقی وشہرت کے مدارج عالیہ کو پہنچا) اس دنیا سے اس حالت میں نہ جا کیں کہ ان کو دارالعلوم (جس کی انہوں نے ایک عرصہ تک اپنے خونِ جگر سے آبیاری کی ہے ) سے جدائی کا داغ لگا ہو؛لیکن افسوس ہے کہ بیدکوشش کا میاب نہ ہوسکی، اور مولانا کے بقول:''اس سلسلہ میں اس گروہ نے تعاون نہیں کیا جس کوقاری صاحبؓ کا وقار، اُن کا سکونِ خاطراوردارالعلوم سےان کاار تباطسب سے زیادہ عزیز ہونا جا ہے تھااوراس کواپنے ہرمفا دو تأثر پرتر جیح دینی جا ہے تقمى ، بالآخر جس چيز کا خطره تقاوه پيش آگرر ہی''۔(کاردانِ زندگ۳۱۳-۳۱۳) اس سلسله کی روایات اتنی متضاد ہیں کہ اب شاید دحق وناحق کا فیصلہ آخرت ہی میں

ہو سکے گا، ہر حال جونو شتہ نقد بر تقاوہ ہو کرر ہا، ﴿ وَ کَانَ امر اللّٰه قدراً مقدوراً ﴾ حضرت قاری صاحبؓ کے ساتھ اسانڈہ وطلبہ کا جو طبقہ دار العلوم سے باہر آیا، اس نے وقف دار العلوم کے نام سے الگ ادارہ قائم کرلیا، بحد اللّٰد دونوں ادارے ہنوز مصروف عمل ہیں۔۔ حضرت مولانا کا دونوں اداروں سے ربط وتعلق تھا؛ البتہ دیو بند کی حاضری خود مولانا کی ذاتی مصروفیات کی وجہ سے کم ہوتی جارہی تھی، اکتوبر ۲۹۹ اء میں دار العلوم میں ختم نبوت کے موضوع پر ایک عظیم کانفرنس کا انعقاد ہوا، جس میں عالم عرب کے بعض علماء شریک ہوئے، حضرت مولانا بھی تشریف لے گئے اور افتتاحی اجلاس میں ختم نبوت اور قاد یا دیت کے تعلق سے بڑا پر مغز خطاب فر مایا، نیز رد قادیا نیت و فرق باطلہ کے سلسلہ میں دار العلوم اور اکا بر دار العلوم کی گراں قدر خدمات کو سرا ہا اور واضح کیا۔

اینے اساتذ و دارالعلوم کے علاوہ دیو بند کے دیگر اکابر سے مولانا کابڑا گہرا ربط تھا، خصوصاً حکیم الامت حضرت تھانو گ (جو بلا شبہ حلقہ دیوبند کے بے حدمتاز؛ بلکہ قابل صد افتخار عالم وصلح ہیں ) سے مولا نا کو بے حد عقیدت تھی ،خود حضرت تھا نو کؓ مولا نا سے بڑی محبت وشفقت اورقدر دنوازش کا معاملہ فرماتے تھے، اس کا اظہار اس مکتوبِ گرامی سے ہوتا ہے جومولا نا کے نام حضرت تھانوی ؓ نے تحریر فرمایا اور اس میں مولا نا کو<sup>د و</sup> جمع الکمالات' کے الفاظ سے مخاطب فرمایا، حضرت تھانو کؓ کے بارے میں بیہ بات مسلم الثبوت ہے کہ وہ کتنی مختاط ومعتدل شخصیت کے مالک تھے، پھر بھی انہوں نے مولانا کو جواس وقت کل ۱۹رسال کے تھے، اس طرح کے بلندیا بیہ الفاظ سے مخاطب فرمایا جوخود حضرت تھانو کی گراست وبصيرت اورمولا ناعلی ميالؓ کے کمال وضل کی دليل ہے،اس کمتوب پر مولا نانے جوتبصرہ کيا وہان کے توضع کی دلیل ہے: <sup>د</sup>'اس شفقت نامه پراس کے سوا کچھاورنہیں کہا جاسکتا کہ ......کلاہِ گوشتہ د ہقاں (یرانے چراغ ار ۱۲۳ – ۱۲۴) بآفتاب رسيد' ۔

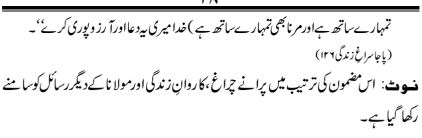
مولانا کی شہرۂ آفاق تصنیف ''سیرت سیداحمد شہیڈ جب حضرت تھانو کیؓ کے پاس پیچنی تو حضرت تھانو کؓ نے بڑ م سرت کا اظہار کیا اور بار باراس کا مطالعہ فرماتے رہے۔ دیگر اکابر دیو بند میں شیخ التبلیغ حضرت مولانا محمد الیاس کا ندھلو گؓ، حضرت مولانا عبد القادر رائے پور گؓ، شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا کا ندھلو گؓ، حضرت مولانا مناظر احسن گیلا گؓ، حضرت مولانا شاہ وصی اللہ فتح پور گؓ، امام اہل سنت مولانا عبد الشکور فارو قؓ، اور اپنے بزرگ ومعاصر علماء سے مولانا کے گہر بے روابط اور ان کے مولانا سے تعلقات، محبت اور اعتماد کی تفصیلات بڑی طویل ہیں جن کا کچھ ذکر آ گے آئے گا۔

بعض کوتاہ قامت اور کینہ پرور افراد مولانا کے بارے میں اس طرح کے تأ ثرات ظاہر کرر ہے ہیں کہ مولانا کا تعلق دارالعلوم سے برائے نام تھااوراس میں کسی قلبی عقیدت ومحبت کونہیں خاہری مروت ور داداری اور حالات کے تقاضوں کو دخل تھا، دراصل بیہ مولا ناکی شخصیت اور وقار کو مجروح کرنے اوران کی زندگی کے ایک اہم اور روثن باب کو چھیانے کی نا یا ک کوشش ہے،مولا نا کی کتابوں کا مطالعہ کرنے والےاوران کی مجلسوں میں شریک رہنے والے افراد بخوبی واقف ہیں کہ انہیں دارالعلوم سے کتنا جذباتی تعلق تھا، حضرت مد کئ کے ذکر میں انہیں کتنی لذت ملتی تھی اور کتنا لطف آتا تھااور دارالعلوم کی ترقی کی انہیں کتنی فکرر ہا کرتی تھی۔ مولانا نے جب بھی ہندوستان کے مدارس اور دینی خدمات کا تذکرہ کیا، ہرموقع پر سب سے پہلے دارالعلوم اورا کا بردارالعلوم کا ذکر کیا، پھر مظاہر علوم اور دارالعلوم ندوۃ العلماء کا ذکر کیا، بیان کے دل کی صدائقی جو وہ دارالعلوم اورا کا بر دارالعلوم کو ہرجگہ نمایاں کرکے پیش فرماتے تھے، وہ حقیقت پسند تھاور دارالعلوم کوا پناما درملمی سجھتے اور خاہر کرتے تھے، دارالعلوم كاتعارف انهول نے اپنى كتابوں خصوصاً المقراء - ة الراشدة حسر سوم، المصراع بين الفكرة الاسلامية والفكرة الغربية، المسلمون في الهند وغيره ميں بڑے بلند لفظول مين فرمايا، اجلاس صدساله كموقع ير ''مركز العلم والثقافة الاسلامية في

الهند دار العلوم ديوبند" كعنوان سايك مخضركتا بي بهى مولانا كاطبع موااور تقسيم كيا کیا تھا، اس کے علاوہ مولانا نے متعدد عربی اور اردومضامین میں دارالعلوم کا ذکر کیا ہے، ہندویاک کے بعض گمراہ طبقوں نے جب جماعتی مفادات ، تخصی مصالح اورایک خاص مشرب وطریقة کارکوفائدہ پہنچانے کے لئے مدارس وا کابر دینی تحریکات ومراکز اوران کی سرگرمیوں کے بارے میں غلط فہمیاں پھیلانے اور شکوک وشبہات پیدا کرنے کا کام بڑے شدومد سے شروع کردیا، تومولانانے اس کی تر دید کے لئے ایک مقالہ ''اضے واء'' کے نام سے عربی میں تحریر فرمایا، جس کا اردوتر جمہ''بصائر'' کے نام سے طبع ہوا، اس میں ہندوستان کے مدارس وتحریکات اورا کابر کاایک مختصر ساخا کہ بڑے بلیغ اسلوب میں پیش کیا گیا ہے، اس میں دیو بند اورا کابر دیوبند کا تذکرہ بڑے اچھے انداز میں آیا ہے، ان کی نا قابل فراموش دینی وعلمی خدمات کا ذکرآیا ہے اور غلط فہمیاں دورکرنے کی پوری کوشش کی گئی ہے۔ دارالعلوم کے پیغام اور اس کے افکار کی تبلیغ وتر ویج میں دارالعلوم کے اس فرزند وعقیدت منداور حضرت مدنی کے اس شاگردار جمند کا حصہ بھی کسی سے کم نہیں ہے، دارالعلوم

کے ابناءاور ان کی طویل ترین اور وسیع ترین زریں خدمات اور دارالعلوم کے مشن کو عام کرنے اور اسے مادی دمعنی ترقیات سے مالا مال کرنے کے تیئی ان کی مساعی اور بےلوث کوششوں کی جب بھی تاریخ مرتب کی جائے گی، حضرت مولا ناعلی میاں گکا نام ان میں سرفہرست ہوگا۔

ہم اس مضمون کا خاتمہ مولا ناہی کے اس جملہ پر کرتے ہیں جومولا نانے طلبہ دار العلوم کو خطاب کرتے ہوئے ۲۷۹ء میں فرمایا تھا اور اس سے بڑھ کر کسی اور جملہ سے اس بے پایاں تعلق کا اظہار نہیں کیا جا سکتا۔ مولا نانے فرمایا تھا: '' میں آپ سے انہیں الفاظ میں جو کبھی زبانِ نبوت سے حضراتِ انصار واہل مدینہ کے لئے نکلے تھے کہہ سکتا ہوں کہ:''المہ حیا محیا کم والممات مماتکم'' (جینا بھی



## 

حضرت مولا ناعلی میاں

**اود** دارالعلوم ندوة العلمياء

تحریک ندوة العلماء نے جدت وقد امت، رسوخ عقیدہ اور عصری تقاضوں دین ودنیا اور قدیم صالح وجدید نافع کے درمیان جبیہا توازن واعتدال اورخوش گوار امتزاج قائم رکھاہے وہ اپنی مثال آپ ہے، اس نے اپنے ان اساسی مقاصد کی جس ہوش مندی اور بیدار مغزی، ثبات داستیقامت اور حسن وخوبی کے ساتھ خدمت کی، وہ عالم اسلام کی تاریخ کا ایک یادگار اور شان دار باب ہے، جسے اسلامی تعلیم وثقافت کی تاریخ میں کبھی نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔اس نے دینی علوم کے پہلو بہ پہلوعصری علوم سے استفادہ، تصنیف وصحافت،عصری درس گاہوں کی مناسب رفاقت ، عالم اسلام وعالم عرب سے اٹوٹ اور یا ئیدارعلمی وثقافتی روابط اور زندگی کے دوسرے شعبوں میں جو بے مثال نقوش قائم کئے ہیں، وہ ہمارا سرمایئر افتخار واعزاز اور عالم اسلام کے لئے قابل تقلید وتائید ہیں، رفع نزاع باہمی اوراتحاد بین المسلمین کے میدان میں بیتحریک ہمیشہ تیز گام اور سبک رفتار رہی ہے،تحریک ندوہ کا سب ے بڑا کارنامہ تعلیمی وثقافتی میدان میں رونما ہوا، وہ یہ کہ اس نے اپنی روثن د ماغی، عالی فکری،حالات کی نباضی اور مزاج شناسی کے جو ہر گراں مایہ سے نصاب ونظام تعلیم ودرس میں مناسب تبدیلیوں کا سلسلہ سلسل اور مستقل جاری رکھا اور اسے خوب سے خوب تربنانے کی كوشش ميں گلى رہى۔(تاريخ ندوہ جلد ٢، ماخوذاز: ديباچہ) یہی وعظیم اور بے مثال تحریک ہے جس کے منتسبین ، تلامذہ اور قابل صد افتخار فرزندوں میں ہمارے مدوح حضرت مولا ناعلی میاں کا نام نامی بے حد نمایاں اور آب زرے کھنے کے قابل ہے۔ ندوة العلماء ہی مولانا کی اصل تربیت گاہ ودرس گاہ اور سرگرمیوں کاحقیقی مرکز ہے، جہاں مولا نا کاعلمی،ادیی اور دعوتی سفر شروع ہوا،اور پھر وہیں ختم بھی ہوا، یہیں سے مولا نا کو یرواز کاشعور دسلیقه ملااور چرنصف صدی سے زائد عرصہ تک مولا نانے اپنی علمی ودعوتی تابا نیوں سے ہزاروں کومنور کیا،اور نہ جانے کتنوں کی علمی شنگی بجھائی،اورانہیں جینے کے سلیقوں اور طریقوں سےروشناس کرایا۔ندوۃ العلماء سےمولا نا کاتعلق بڑاقد یم رہا ہے،مولا نا کےوالد ماجد حضرت مولا ناحکیم سیدعبدالحی حسنیؓ اور برادر بزرگ جناب مولا نا ڈاکٹر سیدعبدالعلی حسنیؓ نے ندوۃ العلماء کی جوخد مات انجام دیں وہ واضح اور عیاں ہیں،حضرت مولا ناعلی میاںؓ ۱۹۲۹ء میں دارالعلوم ندوۃ العلماء میں داخل ہوئے اور ندوہ کے شیخ الحدیث مولا نا حید ر<sup>ح</sup>سن خال ٹو کلی کے درس حدیث میں باضابطہ شریک ہوئے، اور صحیحین کے ساتھ ساتس سنن ابی داؤد اورسنن ترمذی بھی پڑھی، یورے دوسال ان کی صحبت میں گذارے اور حدیث میں خصوصی استفادہ کیا،ان کے درسِ بیضاوی میں بھی شریک ہوئے مشہور فقیہ مولا ناشبلی جیرا جبوری ے فقہ کی بعض کتابیں پڑھیں ، بی<sub>آ</sub> ب کا طالب علمی کا دور ہے، پھر دوسرا دور ۱۹۳۳ء میں شروع ہوتا ہے، جب مولا نا ندوۃ العلماء میں استاذ منتخب ہوئے اور تفسیر وحدیث اور ادب عربی کے اسباق کے ساتھ بھی بھارتاریخ ومنطق کے پچھاسباق مولانا سے متعلق رہے، بیر ندوہ سے باضابط تعلق کا دور ہے، اس زمانہ میں مولانا کوا چھے اور ادب وعلم کا ذوق رکھنے والے معاصر رفقاء کی معیت اور مصاحبت ملی، اس کے ساتھ ادبی سرگرمیاں بڑے زور دشور ے جاری رہیں،مولا نانے ندوہ کی اس وقت کی فضااور ماحول کا ذکر کرتے ہوئے ریکھا ہے: ''افسوس ہے کہاس وقت دارالعلوم میں کوئی دینی ودعوتی فضا موجود ندیشی ،اوراس کی اصل وجه بیتھی کہ خودہم اساتذ ہ کا ذوق وذہن جن کا طلبہ پراثر تھا، دعوتی نہیں بناتھا، ہم میں

ے جولوگ دینی ذوق رکھتے بھی تھےاور خوش اوقات اور پابند معمولات تھے، ان میں بھی تعدیہ کی صلاحت اور طلبہ میں دینی واصلاحی جذبہ پیدا کرنے کی طاقت نہ تھی، ساری فضایر علمی واد بی تحریری دقتر مری ذوق سا بی کمکن تھا،مولا نانے بیچھی ذکر کیا ہے کہ اس وقت طلبہ میں شرافت د زبانت، سنجیدگی دشائشتگی دخود رائی، بر وں کا پاس ولحاظ اوراسا تذہ کا ادب، گھٹیا اور مبتذل باتوں سے احتراز، چھوٹے بڑے کا لحاظ جیسی خوبیوں کے ساتھ ہی کسی قدر آ زاد روی، دینی تسابلی اوراسکول وکالج کے طلبہ کی نقل کا جذبہ تھا، مرورایام سے بیہ ماحول ختم ہوتا گیااوردینی رنگ چڑ هتا گیا''۔(کاردانِ زندگار۱۵۲-۵۵ مختفراً) تدریس کے اس دور میں دوہ کے بعض اسا تذہ کے ہمراہ مولانا کوعلامہ سید سلیمان ندویؓ معتمد تعلیم ندوۃ العلماء سے فلسفہ قدیم سے متعلق استفادہ کا موقع ملا،اورسید صاحب کے تلامذہ کی فہرست میں شامل ہوئے۔ (یرانے چراغ ۲۵۱) مولانا كالمسلسل اورمستقل تدريس كاسلسله توغالبًا يك د بإئى سے زيادہ نہ رہ سكا؛ البتہ آ گے چل کرکسی نہ کسی انداز میں پیعلق باقی رہا صحیح بخاری کا درس بھی کچھ دنوں دیا اور پھرا یک طویل عرصة تك فضیلت کے اخیر سال کے طلبہ کو متعدد موضوعات و کتب کا درس ایک عشرہ سے

زائد وقت تک دینے کا معمول تھا، یہ کا معموماً رائے ہریلی میں مولانا کی قیام گاہ پر انتہائی پرسکون اور نیک ماحول میں انجام پاتا تھا،طلبہ مولانا کی ضیافت وشفقت کے سامیہ تلے اپناوہ مختصر ساوقت گذارتے اور جب واپس آتے تو بیا حساس رہتا کہ یشنگی ابھی بجھی نہیں ہے اور ابھی سیرابی نہیں ہو تکی ہے، ایک عرصہ تک اس مختصر سے قیام کی برکتیں اورلذتیں محسوں ہوتیں اوراس کی یادیں دیریک دل میں چنگی لیتی رہتیں ۔

۱۹۴۵ء سے ۱۹۴۵ء کے بیچ میں مولا نانے عربی ادب کا ایک جدید اور اسلامی نصاب تعلیم تیارفر مایا،اوراس سلسلہ میں مختارات،قصص النہیین ،القراءۃ الراشدۃ وغیر ہ کتابیں تحریر فرمائیں جو بے حدمقبول اور داخل درس ہوئیں۔

۱۹۴۸ء میں مولانا کوندوہ کی مجلس انتظامی کا رکن متعین کیا گیا، پھر ۱۹۴۹ء میں علامہ

سیدسلیمان ندوکؓ کی تحریک وتجویز پرمولا نا نائب معتمد تعلیم منتخب ہوئے اور پھر ۱۹۵۴ء میں سید صاحب کے انتقال کے بعد مولا نا ندوۃ العلماء کے معتمد تعلیم مقرر ہوئے۔

ندوۃ العلماء سے تعلق کا تیسرا سب سے مضبوط اوراہم دور ۱۹۲۱ء سے شروع ہوتا ہے، جب مولانا کے برادر بزرگ اور مربی ڈاکٹر سید عبد العلی حسنیؓ کی وفات کے بعد مولانا کو ندوۃ العلماء کا ناظم متعین کیا گیا، جس پر مولانا تا حیات قائم رہے، اپنی آنکھوں کی مستقل بیاری کی وجہ سے مولانا نے بار ہا سی مجھ کر کہ ندوہ کی خدمت کا حق ان سے کمل ادانہیں ہو پار ہا ہے، استعفاء دینا چاہا؛ کیکن سیاستعفاء منظور نہ کیا گیا۔

مئی • ١٩٤ء میں ندوة العلماء میں اسٹرائک کا واقعہ پیش آیا، جومولانا کے دور نظامت میں اس نوعیت کا پہلا اور آخری واقعہ تھا، اسٹرائک نے سنگین شکل اختیار کر لی، معاملہ اور آگ ہڑ دھ سکتا تھا، پولیس کی آمد اور رفقاء کی مدد سے مسلہ قابو میں آگیا، بیا سٹرائک گرمی کی چھٹی پر اور امتحان کے التواء کے بنیا دی مطالبہ پر ہوئی تھی جب کہ امتحان قریب تھا، اور اس کے بعد تعطیل ہونی تھی اور گرمی کی چھٹی بھی یو نیورسٹیوں میں اس وقت شروع نہ ہوئی تھی، اس لئے می مطالبہ سرا سربے بنیا د تھا، مولانا کے بقول اس واقعہ نے ان کے دل ود ماغ اور اعصاب کو محسنجھوڑا، مولانا کے رفقاء میں مولانا شاہ معین احمد ندوی سابق ناظم دار المصنفین اور مولانا مستعدی و بیدار مغزی سامان کیا، مولانا شاہ معین احمد ندوی سابق ناظم دار المصنفین اور مولانا اس کے بعد کار سامان کیا، مولانا خمد رائع صاحب ندوی حال ناظم ندوة العلماء ہے بڑی اخلاق

مولانا کا دورِنظامت ندوۃ العلماء کا عہد زریں اور دور عروج و کمال ہے، جس میں ندوہ بین الاقوامی شہرت کا ادارہ بن گیا،اوراس کا وقار بڑھتا چلا گیا، عالم عرب سے پہلی بارا تنا گہرارابطہ پیدا ہوا۔ خود مولانا کی پاکیز گی نفس وقلب، اور عفت ضِمیر وزگاہ، اندر کے تقویٰ اور خداداد مقبولیت، مرکزیت، مرجعیت ،گراں مایہ تصانیف، اور دعوتی سرگرمیوں کی وجہ سے عرب وعجم کا کیساں تعلق واکرام،اورمحت ومودت سے ندوہ کو جتنے معنوی وروحانی اور مادی فائد بے پہنچ، ان کی تفصیلات یہاں بیان نہیں کی جاسکتیں۔ اس حقیقت کے اظہار میں کسی تر دید کی گنجائش نہیں کہ مولا نا کی سربراہی نے ندوۃ العلماءكوحيات نوادرادرنشأ ة ثاني بخش ہے، بانی ندوة العلماءمولا نامحرعلی مونگیر کی نے ندوہ ک تاسیس علوم دیذیہ وعصریہ کے ایسے جامع افراد تیار کرنے کے لئے فرمائی تھی جودعوت اسلامی کا کام بڑے وسیع پیانے پرکرسکیں، بیہ بڑاہی عظیم مقصدتھا، مگر حالات کی شم ظریفی کہ ندوہ کا دین رنگ دهیرے دهیرے مدهم ہونے لگا،اورادب دلٹریچراور تاریخ سے شغف روز افزوں ہوتا گیا،اس افسوس ناک صورت ِ حال کے ازالہ میں حضرت مولا ناعلی میالؓ کی برخلوص کوششیں بانتہا نمایاں ہیں،مولا نانے ندوہ کواس کی تاسیس کی مشحکم اساسوں پر دوبارہ بحال ہی نہیں کیا؛ بلکہ ندوہ کے ماحول کو دینی اور اصلاحی قالب میں بھی ڈھالا ، دین کی اصل واساس اور ادب وتاریخ کوتابع ووسیلہ کا درجہ دیا،اورعلماء کی ایسی ٹیم تیار کی جودینی وملمی لحاظ سے بلندیا بیہ ثابت ہوئی اور مولانا کے افکار واسلوب کی وارث وامین ثابت ہوئی، اور تا ہنوز انہیں خطوط ونقوش پرخدمتِ دین میں مصروف عمل ہے، اصلاحی اور دینی ماحول کے لحاظ سے اگرندوہ کے ماضی سے اس کے حال اور منتقبل کا جائزہ لیا جائے تو ہمیں زمین وآسان کا فرق نظر آتا ہے اور بیفرق ہراس شخص کو بہت نمایاں طور پرمحسوں ہوتا ہے جوند وہ کے ماضی سے داقف ہے۔ مشہور عالم دین حضرت مولا نامحر تقی عثانی نے جب• ۱۹۸ء میں اجالاس صد سالہ کے موقع پر ہندوستان کی حاضری میں ندوہ کی زیارت کی تواپنا تأ ثریوں قلم بندفر مایا: <sup>د.</sup> ندوه کی علمی ودینی فضاد کی*ه کربر* می امیدین قائم ہوئیں اور حوصلہ بڑھا، ندوہ بقول ا کبرمرحوم مسلمانوں کی زبانِ ہوش مندتو ہمیشہ سے تھا؛لیکن دلِ در دمند کی جو کسر بیان کی جاتی

تقی، وه حضرت مولا نا سیدسلیمان صاحب ندوگ اور حضرت مولا نا سید ابوالحسن علی صاحب مظلهم نے پوری فرمادی ہے، خاص طور پر حضرت مولا ناعلی میاں مظلم العالی کی فکر دبصیرت، جہد وعمل، اور سوز وگداز کے اثرات نمایاں نظر آتے ہیں، اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حضرت مولا نامظلهم فاس اداره كوحيات نوبخش دى بے '- (جهان ديد ٥٣٣) ندوۃ العلماء کی تاریح میں مولانا کا دورایک روشن باب ہے،مولانا ہی کی قیادت میں ندوہ کا پچاپس سالہ جشن تعلیمی منعقدہ ۵۷۹ء نے دھوم مجادی، *عر*ب علماء کے متعدد و**نو** داور عالی مرتبت علماءاتنی بڑی مقدار میں شاید ہندوستان میں پہلی بارجع ہوئے جس کا شرف ندوۃ العلماء کو حاصل ہوا، اس کا سہرا اصلاً حضرت مولا نا ہی کے سربند هتا ہے، اس کے علاوہ خود ہندوستان کے مختلف الخیال والفکر علماء اور دانشوروں کے جس عظیم مجمع نے اس جشن میں شرکت کی،اس سےاس اجلاس کی اہمیت اور دوررس اثرات کا انداز ہ کیا جا سکتا ہے،اجلاس کا نقشه مولا نامجم الحسني في ايناديبانه وساحرانه اسلوب ميں يوں تصيحاب <sup>•</sup> 'استحق برّ اعظم کی تاریخ میں شاید بیہ پہلاموقع تھا، جل علم وفضل اور جمال وکمال کی بیرکہکشال یہاں دیکھی گئی، تنہاجا معاتِ اسلامیہ کے نمائندے، ان کے سربراہ اور ذمہ دار آج جس طرح شانه بشانه اور قطارا ندر قطار یہاں نظر آ رہے تھے،اور دل فریب منظر پیش کرر ہے تھوہ تاریخ کی ایک ایسی امانت ہے جس کوکوئی مؤرخ اور وقائع نگارنظرا نداز نہیں كرسكتا، ايسا معلوم ہوتا تھا، بيد أكس نہيں، عالم اسلام كاحسين وجميل گلدستہ ہے، جس ميں اس کے وسیع قلم رو سے ہررنگ کے پھول اکٹھا کر کے بہت خوبصورتی اور خوش ذوقی کے ساتھ سجادئے گئے ہیں''۔ (روداد چن ۹۷-۸۰) عرب وفود کی اتنے بڑے پیانہ پر شرکت کی وجہ سے بید فضا بھی بعض افراد کی طرف سے بنائی جارہی تھی کہاس سے ندوہ کے مالی استحکام کا فادئدہ اٹھایا جائے گا،جس کے لئے اس سے بہتر موقع ہاتھا آنامشکل ہے؛لیکن ندوۃ العلماء کے ذمہ داروں نے پہلے ہی بیہ طے کرلیا تھا کہ اس میں کہیں چندہ کا نام نہآ ئے گا اور مادی فائدہ اٹھانے کے خیال کو قریب نہیں آ نے دیاجائے گا، چناں چہ اس خیال کی تر دید کے لئے مولانا نے ایک مؤثر تقریر کی ، جس میں صاف صاف کہا کہ:

> کرم تیرا کہ بے جوہر نہیں میں غلامِ طغرل و سنجر نہیں میں جہاں بنی میری فطرت ہے لیکن کسی جمشید کا ساغر نہیں میں

یہ سونے کی سب چڑیاں اڑ جا کمیں گی ، ہم اور آپ یہاں رہیں گے ، آپ یہ نہ مجھیں کہ آپ کوچھٹی مل گئی ، ہم آپ کوچھوڑنے والے نہیں ، ہمارے مدر سے آپ ہی کے چار چار آٹھ آٹھ آنے پرچل رہے ہیں ، آپ کے چار آنے اور آٹھ آنے ہم کوزیادہ عزیز ہیں ؛ اس لئے کہ آپ ایثار کر کے دیتے ہیں ، آپ اس غلط نہمی میں نہ رہیں کہ ہم نے ان لوگوں کو اس لئے بلایا ہے کہ ہم اپنا دامن بھر لیں ۔ (کاردانِ زندگی ۱۹۲۶ - ۱۹۳)

مولانا کی بیروثن تازندگی باقی رہی،متعدد بار بہت سے عرب امراءاور حکام نے ندوہ کے سالا نہ مصارف تنہا برداشت کرنے کی اجازت جا،ہی، جن میں حاکم شارجہ سلطان محمد القاسمی سرفہرست ہیں،مگر مولا ناکوان کی بیخوا ہش بھی قبول اور منظور نہ ہوئی ۔

ندوہ کے جش تعلیمی کی اتنی زبردست کا میابی میں سب سے اہم اور مرکز کی رول حضرت مولانا ہی کا ہے،صدرا جلاس شخ الازہرڈ اکٹر عبد الحلیم محمود اور دیگر علاء داعیان عرب نے مولانا اور ندوہ کے سلسلہ میں جن تأ ثرات کا اظہار کیا ہے وہ بے کم وکا ست درست ہیں، اور ان سے مولانا کی محبوبیت، اخلاص اور جوشِ عمل کے ساتھ ساتھ فکر ندوۃ العلماء کے اعتدال، ہمہ گیری، جامعیت اور مقبولیت کا بخوبی اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔

جش کے موقع پر حضرت مولانا کے سلسلہ میں استاذِ گرامی قدر حضرت مولانا سعید الرحمٰن صاحب اعظمی مدخلہ العالی ایڈیٹر''البعث الاسلامی'' وہتم دارالعلوم ندوۃ العلماء نے ایپ عربی کے ایک مضمون میں جن تا ثرات کا اظہار کیا تھا وہ بلا شبہ مطابق واقعہ تھے، ہم اس کے چند اجزاء یہاں نقل کرتے ہیں: (ماحوذ: علماء و مفکرون عرفتهم ۱۶۲۸) ''اس جش تعلیمی میں سب سے بنیادی اور حقیقی چیز جو کارفر ما ہے، وہ ہمارے استاذ مولا ناسید ابوالحن علی ندویؓ کے پہلو میں حرکت کرتا ہوا در دمند دل ہے، اگران کی عبقریت، اقتیازی شخصیت، وسیع عمیق مطالعہ، عقل سلیم ، فہم راسخ، عالی اسلامی افکار اور اس سے آگ بڑھ کران کا طاقت وراور مثالی ایمان، اسلام اور مسلمانوں کے مسائل ومشاکل کے طل سے دل چسی ، اخلاص، بے پایاں محبت خداوندی، رسول اللہ سے عشق وشیفتگی اور فنائیت جیسے بلند ویش قیمت اوصاف نہ ہوتے، تو اس جشن کی کوئی قدر وقیمت اور اہمیت نہ ہوتی، اور نہ ہی تعلیم وتر بیت کی تاریخ میں اس کا کوئی دور رس اثر اس ملک میں خصوصاص اور عالم اسلام میں عموماً سا منہ است ہوتے، تو اس جشن کی کوئی قدر موقیمت اور ایمیت نہ ہوتی، اور نہ ہی

اتنی عظیم، مخلص، بلند مرتبت اور کامل شخصیت کا وجود صرف ندوۃ العلماء اور ہندوستان ہی کی خوش بختی اور سعادت نہیں ہے؛ بلکہ حضرت مولانا کا وجود علم وتہذیب اور تعلیم وتربیت کی پوری تاریخ کے لئے باعث ِ سعادت ہے، اور علماء وداعیان کی تاریخ میں ایک روشن اور ذریں باب کا اضافہ ہے، موجودہ دنیا کو ایسے اصحابِ فضل و کمال کی آج سخت ضرورت ہے:

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پہ روتی ہے بڑی مشکل سے ہوتا ہے چہن میں دیدہ ور پیدا''

اس کے بعد نومبر ۱۹۹۷ء میں ندوۃ العلماء کے احاطہ ہی میں مولانا کی سربرا ہی میں قادیا نیت کے خلاف ایک عالمی کا نفرنس منعقد ہوئی ، اس میں بھی عالم عرب کے علاء واعیان کا ایک بڑا طبقہ شریک ہوا، مختلف مما لک کے وفود آئے ، اس کا نفرنس میں بھی مرکز ی کردار حضرت مولانا ہی کا تھا، اس موقع پراما م حرم کی شیخ محمد بن عبد اللہ السبیل نے اپنے خطاب میں مولانا کے کارنا موں کا ذکر فر مایا، اور ندوۃ العلماء کی علمی ودینی طویل ووسیع خدمات کو سراہا، جن سے مولانا کے فضل و کمال اور ندوہ کی عالمی مقبولیت کا ہلکا ساخا کہ سامنے آتا ہے۔ ۱۹۹۳ء میں جب حکومت ہند کے اشارے پر دہلی کے انٹلی جنس بیورو، مقامی پولیس اور پی اے تی نے رات کے سناٹے میں ندوہ پر چھا پہ مارااور بے گناہ طلبہ کو گرفتا رکیا، فائر نگ کی، تو اس کے ردعمل میں ملک و بیرونِ ملک ایک کہرام کچ گیا، اور ہر طرف سے صدائے مذمت واحتجاج بلند ہوئی، اور اس طرح کی باتیں کہی جانے لگیں کہ اگر مولا ناعلی میاں کے ندوہ کو'' آئی ایس آئی'' کااڈہ قر اردیا جاسکتا ہے، تو پھر اب ہندوستان کا کوئی مدرسہ اور سلم ادارہ محفوظ نہیں، بہر حال حکومت کو بڑی مخالفتوں کا سامنا کرنا پڑا، بید دراصل ہندو پاک اور عالم عرب کے افراد کے مولا نا ہے قلبی تعلق اور لگاؤ نیز دار العلوم ندو قد العلماء سے گہر ے ربط کی واضح دلیل تھی۔

عالم اسلام میں خصوصاً مشرق اسلامی میں بوروپ کی مغربی تہذیب کے راستہ سے <sup>ج</sup>س فکری،نظریاتی،اعتقادی اورتہذیبی ارتداد نے یورے زورشور سےاپنے قدم جمائے اور مسلمانوں کے تعلیم یافتہ طبقوں کواپنی گرفت میں لینا شروع کردیا تو اس کا مقابلہ کرنے کے لئے حضرت مولا نا کے دل میں ایک مستقل مجلس قائم کرنے کا احساس پیدا ہوا،مئی ۱۹۵۹ء میں ندوہ کی احاطہ میں مجلس تحقیقات ونشریاتِ اسلام Acadmy of Islamic) (Risearch and Pub lications کا قیام عمل میں آیا، جس کے زیراہتمام اردو،انگریزی،عربیاور ہندی میںاب تک تین سو سے زائد مطبوعات شائع ہوچکی ہیں،اس تحق براعظم میں انگریزی کی اتن اچھی اسلامی کتابیں اورلٹر پچ سکسی اورادارہ نے شائع نہیں گئے۔ اس کے علاوہ مولانا نے ندوۃ العلماء میں ' المعہد الاسلام للدعوۃ والفکر الاسلامی' کے قیام کا فیصلہ فرمایا، بیہ عہد جار شعبوں میں تقسیم کیا گیا: (۱) مما لكِ عربيد (شرق اوسط) ميں علمي وفكري طوريرديني وايماني دعوت (۲) مذاہب کا تقابلی مطالعہ (۳) حکمت ولی اللہی

(۳) اسلامی وتجدید تحریکات اور اسلامی علوم وفنون ہندوستان میں۔ اس شعبہ کو مولا نانے بڑی اہمیت دی اور وقیع جامع ، اورعلمی نصاب تجویز کیا ، پیشعبہ اب تک سرگرم عمل ہے، مولانانے اس میں جو قیمتی محاضرات (کلچرس) دئے تھے وہ روائع من ادب الدعو ق (تبلیغ ددعوت کامعجزانہاسلوب) کے نام سے طبع ہو چکے ہیں۔ د نیا کے کونہ کونہ تک ندوہ کا تعارف ،ایک کثیراور بھاری تعداد کی ہرسال فراغت دین ودعوتی ماحول کامیاب تعمیری ترقیات ،مختلف شعبوں کا قیام، اوران کو فعال بنانے کی یوری کوشش، غیر ملکی طلبہ کی کثرت اور ان کے لئے الگ کورس کا نظام، اخلاص اور علمی مہارت واختصاص پیدا کرنے کی کوشش، ذہنی، اعتقادی، فکری واخلاقی ارتداد وانتشار کے مقابلہ کے ليُحجلس تحقيقات دنشريات كي تاسيس، متعدد موضوعات پر كانفرنسوں اور سيميناروں كاانعقاد، مکتبہ میں کتابوں اور مراجع کا بےانتہا اضافہ،طلبہ واسا تذہ کے لئے تمام ترسہولیات، (جواس ناچیز کے علم میں ہندوستان کے سی اور دینی ادارہ میں بڑی مشکل سے مل سکتی ہیں ) مولا نا کے دورِنظامت کی کچھ خاص جھلکیاں ہیں۔ حضرت مولا ناتحریک ندوہ کے سب سے بڑے ترجمان ثابت ہوئے، عرب وعجم جہاں جہاں گئےا پنایہی بیام پہنچایا، جو بڑا مؤثر ثابت ہوا۔ اس کے لئے مولا نانے مستقل رسالے تحریر فرمائے ،مضامین ومقالات تحریر کئے،اور یوری وضاحت سے ندوہ کا تعارف کرایا،اوراس کے مقاصد واضح کئے۔ اس ناچیز کوخودند وہ میں دوسال کا عرصہ گذار نے اورمولا نا ہے تلمذ کا شرف نصیب ہوا ہے،اس عرصہ میں مولانا کو بسااوقات بہت قریب سے دیکھنے کا موقع ملا،اور ہر باریہ محسوں ہوا کہ ندوہ کا پیغام وفکر مولا نا کے رگ ویے میں سرایت کئے ہوئے ہے،ان کے دل میں ندوہ کاعشق بسا ہوا ہے،اوران کا ہر عمل اور ہرادااتی جامعیت واعتدال اور توازن کے جو ہر سے مالا مال ہے، جواصلاً ندوہ کی تاسیس کے مقاصد ہیں،اورجنہیں عام کرنے اور پھیلانے میں مولانا نے این پوری زندگی لگادی، اور ساری توانا ئیاں صرف کردیں، اور خونِ جگر سے اس گلستان ی آب یاری کرتے رہے۔ علم وعمل، دین ودنیا،صلاح وتقویٰ،عصری نقاضوں،قدیم وجدید کی پوری جامعیت کو ملحوظ رکھتے ہوئے مولا نا کے خطوط اور نقوش کے مطابق ویسے ہی افراد ورجال تیار کرنے کی ضرورت موجودہ دور میں شدت سے بڑھتی جارہی ہے، مولانا کے تلامذہ اور معتمدین بیہ خدمت ندوۃ العلماءاوراس کے ملحق اداروں کے ذریعہ پوری قوت وجوش اورعز م داخلاص کے ساتھ انجام دے جارہے ہیں،ضرورت اس کی ہے کہ بیڈ کرعام کی جائے،اور جہاں اس نہج پر کا م شروع نہیں ہوا ہے، بلا تا خیر شروع کیا جائے ،اوراس میں کسی مصلحت دا نتظار کور دانہ رکھاجائے۔ الهو و گر نه حشر نهیں ہوگا پھر تبھی

> دوڑو زمانہ چال قیامت کی چل گیا **نوٹ**: اس مضمون کی تر تیب میں کاروانِ زندگی کوخاص طور پر پیش نظر رکھا گیا ہے۔

## 

حضرت مولا ناعلی میاں کے

ادبي خدمات اورتصانيف

اس حقیقت کے اظہار میں کسی قتم کے تر دداوراور مبالغہ کی گنجائش نہیں ہے کہ حضرت مولا ناعلی میال ؓ بیسوی صدی میں عربی کے سب سے زیادہ نا موراور کا میاب غیر عرب ادیب تھے، ان کے یہاں جوقوت، جوش، حرارت، تا ثیر ووجدان، معانی والفاظ کا سیل رواں اور ڈھلی ڈھلائی عبارت پیش کرنے کا سلیقہ ملتا ہے، وہ ان کی کاوش، کوشش، جہد وعزم، وسعت مطالعہ ورسوخ فی العلم اور ماہرفن اسا تذہ کی رہنمائی کار ہین منت ہے۔ (1)

مولانا کی عربی تعلیم کا آغاز ۱۹۲۲ء کے اواخر میں شیخ خلیل بن محمد عرب استاذِ ادب لکھنؤ یو نیورس کے درس سے ہوا، بیعلیم ان کے اس خانگی مدرسہ میں ہوئی جو یو نیورس چانے سے قبل اور آنے کے بعد جاری رہتا تھا، مولانا کے ساتھ عرب صاحب کے برا در خور دحسین بن محمد بھی شریک درس شے، یہی دونفری جماعت تھی جس پر عرب صاحب کی ساری توجه مرکوز رہا کرتی تھی، ابتدائی شُد بُد کے بعد عربی زبان کی پہلی کتاب ' المطالعة العربیة ' شروع ہوئی، عرب صاحب کا خود ساخته نصاب تھا جس میں مصری نصاب کی جدید کتا بیں ''ال طریق عرب صاحب کا خود ساخته نصاب تھا جس میں مصری نصاب کی جدید کتا بیں ''ال طریق و التسمیع'' وغیرہ شامل تھیں، عرب صاحب کا انداز درس بڑا شگفتہ ہوا کر تا تھا، عملی مش ات زیادہ کرائی جاتی تھی کہ جنہی زبان کی ساری وحشت و ثقالت دور معلوم ہوتی تھی، ابن المقفع زیادہ کرائی جاتی تھی کہ این کی ساری وحشت و ثقالت دور معلوم ہوتی تھی، این المقفع ک "تحليلة دمنة" عرب صاحب كنزديك بهت معيارى اور معركة الآراء كتاب تقى ، اس كي پر هما نے كابھى عجيب طرز تھا، مولانا كودن بھر محنت كرك پوراسبق تيار كرنا پھر آ موخته كى طرح سانا پر تا تھا، تھي عبارت ، نحوى وصر فى وجوہ سے واقفيت ، سوالوں كا جواب اور عبارت كا پورام نم ہوم سمجھنا ضرورى ہوتا، انشاءكى مثق بھى ہوتى تھى ، عربى ميں بولنا بھى لازم كرديا گيا تھا، اردو بولنے پر جرمانه عائد ہوتا تھا، نحو كا بتدائى مسائل كے لئے ابوالحين الضريركى جامع و مختصر كتاب "الم صويدى" بھى عرب صاحب نے پر ھائى، بيا نداز تعليم مولانا كى استعداداور قوت مطالعه كى اصل كليد تھا، جس كى مدد سے مرقش كھانا چلاجا تا تھا، "كىليلة دمنة" كے بعد "م جموعة من النظم و النثو" شروع ہوئى، عرب صاحب نظم كا حصه پہلے پر ھايا اور اسے زبانى يادكرايا، مولانا كھتے ہيں كہ:

<sup>••</sup> وه زبانی یا دکیا ہوا حصہ اگر چہ فراموش ہو گیا <sup>؛</sup> لیکن حافظ اور ذوق میں وہ اس طرح تحلیل ہو گیا تھا کہ اس کے اجزاء دانرات جزءِ بدن ہو گئے اور تحریر دانشاء میں اس کا رنگ نمایاں ہوا، عرب صاحب کے طریقہ تعلیم کی بیر بھی خوبی تھی کہ وہ اچھے الفاظ، تعبیرات ومحاورات کا اس طرح چنخا را لیتے ، ان کی لذت وحلاوت کا اس طرح اظہار کرتے کہ وہ ہم لوگوں کے دل ود ماغ پر مرتسم ہوجاتے ، اور ہم شبچھتے کہ ان الفاظ کا لطف لینا اوران کی قدر ضروری ہے۔ دوسری خوبی میتھی کہ وہ ہم لوگوں کے ذہن پر بیاثر قائم کرتے کہ بیالفاظ وتعبیرات کسی کی ذاتی ملکیت نہیں اور نہ بی سربمہر خزانہ ہیں، بیہ ہراُ س شخص کی ملکیت ہے جو اس کو صحیح طریقہ پراستعال کر سکے، بعض اوقات انہوں نے ہماری انشاء کی کا پیوں میں کسی محاورہ، ضرب المثل یا جملہ کے صحیح استعال پراپنی مسرت کا اظہار کیا، جیسے ہم لوگوں نے کوئی بڑا کارنامهانجام دیا ہو،اور بعض اوقات انہوں نے اس پر انعام بھی عطا کیا ہو'۔ (پرانے چراخ ۲۱۷۱) ادب کے متوسطات کی تعلیم کے بعد عرب صاحب نے اپنے دینی ذوق کے پیش نظر قرآن کا وہ حصہ پڑھانا شروع کیا، جس کا مرکزی مضمون تو حید ہے، سورۃ الزمراوراس کے بعد کی چند سورتوں کا درس دیا صحیح مسلم کی کتاب المغازی بھی شروع کرائی ،قر آن وحدیث

کے ان دواسباق کے علاوہ باقی ہروقت عربی ادب ہی کی کتابیں پڑھائی جاتی تھیں ،عربی میں نثر پرزیادہ توجیقی،نظم نسبتاً کم پڑھائی جاتی تھی،نظم میں قصید ۂ بانت سعاد، دیوانِ حماسہ،عشر قصائد، شفر ی کا قصیدۂ لامیۃ العرب، معری کا دیوانِ سقط الزند شامل ہے، قدیم معیاری کتابوں میں حرب صاحب کو'' نہج البلاغة'' بھی بہت پیندتھی ؛لیکن انہوں نے صرف اس کا خطوط کا حصہ پڑھایا جوادب عالی کا بہت کا میاب نمونہ ہے، مقاماتِ حریری عرب صاحب کو پسند نہ تھی؛ کیکن درسی دنصابی ضرورت کالحاظ کرتے ہوئے مبیس مقامات پڑ ھائے ،عبدالقاہر جرجانی کی کتاب''دلائل الاعجاز'' اُن کی پسندیدہ کتاب تھی، جسے پڑھاتے وقت انہیں بڑا لطف اور وجداً یا کرتا تھااوراس کاخق ادا کیا کرتے تھے۔ بختر ی کی اشعار بھی بہت پسند تھو ہ بھی پڑھائے ،تعلیم کے آخری مرحلہ میں مشہورصا حب طرز مصری ادیب مصطفیٰ لطفی منفلوطی کی کتاب''انظرات'' کابھی عرب صاحب نے مطالعہ کرایا،مولا نا کواس کا اسلوب بے حد پیند آیا؛ بلکہ دل ود ماغ پر چھا گیا، اور بہت سے مضامین میں اس کی تقلید بھی کی، عرب صاحب کا بیامتیازتھا کہ وہ پڑھاتے وقت گویا فنا فی الکتاب والدرس رہا کرتے تھے اور جمعہ کے علاوہ کسی اور دن کی رخصت کے روا دار ہرگز نہ تھے، عرب صاحب کے اصول تعلیم کا بیر صابطه تھا کہ ایک وقت میں ایک ہی زبان وفن پر پوری توجہ مرکوز کر کے تعلیم حاصل کرنی چاہئے، بیضابطہ تجربات کی روشنی میں دوسرےسارےطریقوں کے مقابلہ میں کامیاب اور مفیدترین ثابت ہوا،حضرت مولانا نے عرب صاحب کے یہاں دوڈ ھائی سال صرف عربی زبان دادب کی تعلیم ہی میں گذارے۔مولا نا لکھتے ہیں: '' یہی ہمارا اوڑ ھنا بچھونا تھا، یہی ہمارامنتہا ئے نظر اور سرمایۃ زندگی، اسی میں کمال پیدا کرنا ہمارے نز دیک سب سے زیادہ کامیایی اور عزت کی بات کھی، اس کامنیچہ بیدتھا کہ ہمارے تمام قوائے فکریہ، ہمارے تمام حواسِ خلاہری وباطنی اس قن کے حصول اوراس کی ترقی میں مصروف اور مرکوز تھے، ہم اُن کے یہاں عربی بولتے تھے، عربی میں سوچتے اور لکھتے تھے اوریمی ہماری دنیاتھی''۔ (یرانے چراغ ار ۲۷ المخضر أ)

عرب صاحب کے طرز تعلیم کا ذکر کرتے ہوئے مولا نانے لکھا ہے: '' اپنے ذوق ونظر کو اپنے طلبہ تک منتقل کردینے اور ان کے رگ وریشہ میں اتار دینے کی عجیب وغریب قابلیت، زیر درس کتاب میں جان ڈال دینے، فن کاضچیح ذوق پیدا کردینے اور منصف کا ہم زبان اور ہم مذاق بنادینے کی ان میں وہ بے نظیر قدرت تھی جو ہزاروں میں سے کہیں کسی ایک استاذ اور ماہر فن میں ہوتی ہے، یہ قابلیت کسی نہیں؛ بلکہ وہ پی ہزاروں میں سے کہیں کسی ایک استاذ اور ماہر فن میں ہوتی ہے، یہ قابلیت کسی نہیں؛ بلکہ وہ پی مزاروں میں دیکھی وہ ذوق سلیم وذوق شیح ، پھر اس ذوق کو منتقل کرنے کی وہ قابلیت جو عرب صاحب میں دیکھی وہ نہ صرف ہندوستان؛ بلکہ مما لک عربیہ کے اعلیٰ علمی و عربی حلقوں میں بھی شاذ و نادر ہی شاید پائی جائے' ۔ (کاروان زندگی ار ۹۰ – ۱۹) مزیر لکھتے ہیں:

''واقعہ بیہ ہے کہ اس مدرسہ ( خلیل عرب صاحب کے خاتگی مدرسہ ) سے ہندوستان میں عربی تعلیم اورعربی انشاء وتحریر کے اس نئے تد ور کا آ غاز ہوا، جس کوعلا مہتقی الدین ہلالی مراکشی کی آ مداور دارالعلوم ندوۃ العلماء کے اسما تذہوفضلاء نے نقطہ عروج تک پہنچادیا'' ۔ (یانے چراغ ارہ ایخترز)

صرف ونحو کی بعض قدیم کتابیں میزان ومنشعب ، صرف میر ونحومیر ، پنج تنج وغیرہ مولانانے اپنے چچامولانا سید عزیز الرحمٰن حسٰیؓ سے پڑھیں ، اس کے علاوہ صرف ونحو کی مزید تعلیم اپنے مولانا سید محمد طلحہ حسٰیؓ سے بھی حاصل کی ، جوصرف ونحو کے امام تھے اور عملی مشق کرانے میں بڑی مہمارت رکھتے تھے۔مولانا لکھتے ہیں کہ: ''صحیح عبارت پڑھنے اور صرف ونحو کے ضروری مسائل کے جزود ماغ بن جانے

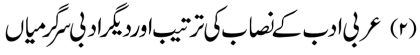
میں ان کا بڑادخل ہے، وہ ادبی نحوی صرفی غلطی ، عبارت کا غلط پڑ ھنا معاف نہیں کرتے تھے، اور کئی گئی دن تک اس پر طنز فرماتے اور چنگیاں لیتے رہتے ، جس کی وجہ سے بڑا چو کنا اور ہوشیارر ہنا پڑتا تھا، عربی زبان وصرف ونحو کے علاوہ ان سے اور بہت سے علمی فوا کد حاصل ہوئے' ۔ (کاروانِ زندگی ارا۱۰)

ے ۱۹۲۷ء میں مولانا نے *لکھن*ؤیو نیورسٹی کے فاضل ادب میں داخل لیا، داخلہ کے امتیان

میں کامیاب ہوئے، یہاں بھی پورے شعبہ پر عرب صاحب ہی چھائے ہوئے تھے، ۱۹۲۹ء میں مولانا نے فاضل ادب کا کورس کمل کیا اور امتیازی نمبرات کے ساتھ سند حاصل کی ، اس دوران مولانا نے اردو کے ادبِ عالی کی مشہور اورا نہم کتابوں کا بھی مطالعہ جاری رکھا جس ے مولا نا کوعصری زبان وتعبیر میں اپنی دعوتی قصینی سرگرمیاں انجام دینے میں بڑی مد دملی۔ ، ۱۹۳۰ء میں علامہ تقی الدین ہلا لی مراکشی نے (جوعربی زبان دادب کے تحقق عالم ادر ذوق آ فریں تھے) ندوۃ العلماء میں تدریسی ذمہ داریاں قبول کیں، مولانا نے ان سے بإضابطہ دیوانِ نابغہ پڑھا، شرحِ شذور الذہب کے درس میں شریک ہوئے اور تفسیر قر آن میں استفادہ بھی کیا، اسی دوران مولانا نے حضرت سید احمد شہیڈ کے سلسلہ میں ایک اُردو مضمون کا ترجمہ عربی میں کیا، ہلالی صاحب نے تھوڑی سی صحیح کے بعداینے تعارفی مکتوب کے ہمراہ علامہ سیدر شیدرضامصری کے معروف مجلّہ 'المنار' میں اشاعت کے لئے ارسال کر دیا، علامه رشیدرضانے وہ مضمون شائع کیااور ساتھ ہی ہیجھی لکھا کہ اگرصاحب مقالہ جا ہیں تو میں اسے الگ رسالہ میں بھی طبع کر سکتا ہوں ،تھوڑ ہے ہی عرصہ میں بیہ مقالہ '' تسر جسمة الامام السيد أحمد بن عرفان الشهيد'' كنام مطبع موكرة كيا،مولاناك بي يهل تصنيف تقى جو ٢ ارسال كى عمر ميں منظرعا م يرآ ئى۔ مولانا کے براد یہ بزرگ اور مربی جناب ڈاکٹر سید عبد العلی عربی اخبارات ورسائل کے مطالعہ کے بے حد شوقین تھے، اسی لئے بہت سے عربی رسائل وجرائداورا خبارات ان

کے پاس آتے تھے، مولانا نے ان کی مدد سے اخبارات پڑ سے شروع کے، رفتہ رفتہ بچھنے لگے اور اس سے تعبیر واظہارِ خیال میں وہ قدرت نصیب ہوئی، جو کسی اور کتاب سے نہیں ہو سکی، ان مجلّات میں دشق کا اخبار ''فتسی المعرب'' اور فلسطین کا''ألسجه امعة الاسلامية'' سرفہرست تھے، اس کے بعد مولانا نے متعدد عربی مضامین لکھنے شروع کئے، ۱۹۳۲ء میں ندوة العلماء سے عربی رسالہ ''المضیاء'' شائع ہونا شروع ہوا، تو اس نے مولانا کے عربی ذوق اور تحریری مثق پرمہمیز کا کام کیا،اوراس سے قلم میں روانی و جوانی پیدا ہوئی،اس دوران متعدد عربی رسائل اور تصنیفات کے مطالعہ کا شغف بھی رہا۔

پھر ۱۹۳۳ء میں جب مولا ناندوۃ العلماء کے استاذ منتخب ہوئے ، تو عربی ادب کی بعض كتابين آب م متعلق ربين، جن مين ديوان جماسه، القراءة الرشيدة، حكايات الاطفال وغيره ہیں،اس وقت ندوہ کی پوری فضا پر عربی زبان وادب،انشاء وخطابت حچھائی ہوئی تھی۔ مشهورا دیب مولا نامسعود عالم ندوی کی رفاقت میں مولا نا کی ادبی وعلمی سرگرمیاں تیز تر ہوتی کئیں، عربی زبان کی تعلیم میں عرب صاحب کی طرح گھول کر پلا دینے اور ہرطرح سے مشق کرانے کا اہتمام مولانا نے خوب خوب کیا، اس سلسلہ میں ہلالی صاحب کے برادرِخور دیشخ محمد عربي كا تعاون بھى حاصل رہا، عرب ادباء ميں مولا نا كوامير شكيب ارسلان اپني تحريروں كى اسلامیت اور پختگی کی دجہ سے پسند آئے ؛لیکن اس سے بھی زیادہ مولا ناعلی میالؓ سید عبدالرحن کوا کبی گنخیلی کتاب''ام القریٰ''سے متأ ثر ہوئے ،جس میں امت اسلامیہ کے قیقی امراض کی شخیص اور علاج کی تجویز بڑی بالغ نظری اور باریک بینی سے کی گئی ہے۔ اس کے بعد مولا نا کی ادبی تحریری وتقریری سرگرمیاں تا آخر باقی رہیں، جن کی کچھ تفصيلات آرہی ہیں۔



ندوة العلماء کی تحریک کا ایک اہم مقصدا بیانصاب تیار کرنا تھا، جس کے ذریعہ عربی زبان کوایک زندہ اور جیتی جاگتی زبان کی طرح پڑھا جا سکے اور براہِ راست عربوں میں دعوت وتبلیغ کا کام کیا جا سکے، اس کی کمل کوشش پورے طور پر منظم انداز میں سب سے پہلے ڈا کٹر سید عبد العلی صاحبؓ کے دورِ نظامت میں شروع ہوئی، ڈا کٹر صاحب نے سب سے پہلے مصری وزارتِ تعلیم کی چند عربی ریڈروں کو داخل نصاب کرنا چاہا، چناں چہ مجلس انتظامی کی تائید سے · 'القراءة الرشيدة ' 'اور كامل كيلاني كي ' ْ حكايات الإطفال ' وغيره داخل درس كي سَئين ؛ ليكن ایک بڑی خامی ان میں بیتھی کہ بداگر چہ مبتدی طلبہ کی نفسیات اور زبان کی تعلیم کے جدید اصولوں کے مطابق مرتب کی گئی تھیں،مگران میں کوئی دینی اوراخلاقی تعلیم بالکل نہ تھی اور ہر صفحہ پرتصوبریں بھی تھیں۔ حضرت مولانا سید ابوالحسن علی ندوئ کے دل میں نئے نصاب کی تر تہیب کا داعیہ بڑی تیزی سے پیدا ہوا،اس کا م کا آغاز''مختارات من ادب العرب'' کی ترتیب سے ہوا، جو قرن اول سے لے کر عصر حاضر تک کے عربی نثر وادب کے اعلیٰ نمونوں پر مشتمل ہونے کے ساتھ بتھے وقافیہ، تضنع اور تکلف ہے آ زاداور صالح مقاصد اور صحت مند خیالات کی آ ئینہ دار بھی ثابت ہوئی، بیہ کتاب ۱۹۴۰ء میں مکمل ہوئی،اور ۱۹۴۲ء میں پہلی بارزیورطبع سے آ راستہ ہوئی، بیہ دو جلدوں پر مشتمل ہے، یہ کتاب بے حد مقبول ہوئی اور دمشق یو نیور سٹی کے کلیۃ الشریعۃ میں ادبِعربی کے نصاب میں داخل کی گئی مشہورادیب علی طنطا وی نے اس کتاب کے بارے میں اپنے تأثراث یوں ظاہر کئے: · 'اگر کسی ادیب کے ذوق کی دلیل اس کا انتخاب ہے، تو قارئین کو بی**معلوم ہونا** چاہئے کہ ہم نے کچھ عرصہ ہوا، ادنی منتخبات اور نمونوں کے مجموعوں کو جمع کیا؛ تا کہ اُن میں سے کسی کو ثانویات شرعیہ کے طلبہ کے سامنے رکھیں، ہماری کمیٹی کے مبران نے (جوسب ادباء میں سے تھے)علیحدہ علیحدہ تلاش دختیجو شروع کی ،اوراس موضوع کی کتابوں کا جائزہ لیا،آخر

میں ہم سب متفقہ طور پر اس نتیجہ پر پہنچ کہ درس فتح بات کے مجموعوں میں سب سے بہتر ابوالحن علی ندوی کا مرتب کردہ مجموعہ مختارات ہے جوزبان کی اصناف اورادب کے متنوع نمونوں کا سب سے جامع مجموعہ ہے'۔

مختارات زیادہ تر جد بیر حلقوں اور یو نیورسٹیوں کے ایم اے عربی کے کورس میں داخل ہوئی، جن میں علی گڈ ھ،اللہ آباد، حیدر آباد، مدراس، دبلی اور کھنو کی یو نیورسٹیاں نمایاں ہیں، سعودی عرب کی وزارت تعلیم نے بھی اس کواپنے یہاں کے نصاب میں داخل کیا، پاکستان وبنگله دلیش، عرب مما لک اور بعض مغربی مما لک میں بھی بید داخل درس ہوئی؛ کیکن اس کتاب پرسب سے زیادہ جفاکس شمگر نے کی، بیہ ولا نا کی زبان میں پڑ ھے : ''البیتداس کو ہمارے قدیم مدارس میں بڑی مشکل سے بارملا،اورملابھی تو جلداس کو کے بجائے ''انظر الیٰ من قال ولا تنظر الی ما قال'' پر بے''۔ (کاروانِ زندگا ۲۱۲) مولا نانے اس سلسلہ میں دوسری کتاب''القراءۃ الراشدۃ''مرتب کی، جوتین حصوں میں منظرعام پرآئی اور بے حدمقبول ہوئی ، بیاصلاً مصری ریڈر' القراءۃ الرشیدۃ'' کامتبادل ہے۔مولانانے تحریر فرمایا ہے کہ: ·· كتاب ميں اس كاالتزام كيا گيا كە حتى الامكان كوئى سبق دينى موعظت سے خالى نه موادر آخر میں اس کا کوئی اخلاقی ودینی نتیجه نطاتا ہویا کسی دینی علیم یا آ داب کی طرف ر مبری ہوتی ہو؛لیکن اس طرح کہ طالب علم کومحسوس نہ ہو کہ کوئی چیز او پر سے یا باہر سے لائی جارہی ہے، یا اس کوکوئی خارجی انجکشن دیا جار ہا ہے'۔ (کاروانِ زندگی ار ۲۱۳) اس سلسله کا تیسرااور سب سے اہم سلسلہ ' فصص النہین '' کا ہے، جو کامل کیلانی کی حکایات الاطفال کانعم البدل ہے، حکایات الاطفال میں تصویروں کے ساتھ لغوقصوں کاطومار ہے، جو اخلاقی لحاظ سے کسی بھی طرح مفید نہیں ہے، اس کام کی طرف مولانا کو مولانا عبدالماجد دریا آبادیؓ نے متوجہ کیا تھا، اس کتاب میں مولانا نے چندا مور کا التزام کیا ہے، ایک توییہ کہ الفاظ کا ذخیرہ (Vocabulary) کم سے کم ہو؛ کیکن اعادہ وتکرار سے اُسے ذہن میں نقش کردیا جائے، دوسرے بیہ کہ کتاب کتاب قرآن کی زبان میں ککھی جائے اور آیاتِ قرآنی جگہ جگہ تکینہ کی طرح جڑ دی جائیں۔ تیسرے بیر کہ اسلام کے بنیادی عقائد ( توحيد، ورسالت اور معاد ) کی تلقین وتعلیم ضمناً ہوجائے۔ چو تھے بیہ کہ قصوں کو پھیلا کرلکھا جائے اور اُن میں ایسی رہنمائی کا سامان ہو کہ بچوں کے دلوں میں کفر وشرک کی نفرت ، ایمان وتوحید کی محبت اوراندبا علیهم السلام کی عظمت راسخ ہوجائے اور بیرسب غیر شعور ی طریقہ پر (كاروان زندگى ار ۲۱۲+ ۲۱۲ فخضراً)

بیسلسلہ بے حد مقبول ہوا، اس کے دوسرے ایڈیشن پرمشہور ادیب ومجاہد سید قطب شہید کا مقدمہ شائع ہوا جو بے حد مؤثر ہے، انہوں نے لکھا ہے کہ: '' میں نے کثرت سے وہ کتابیں پڑھی ہیں جو بچوں کے لئے ککھی گئی ہیں اور جن میں انبیاء کرام علیہم الصلاۃ والسلام کے حکایات وقصص بھی شامل ہیں، خودایک سلسلہ کتب کی ترتیب میں میں نے شرکت کی ہے، جو "القصص الدینیة للاطفال" کے نام سے مصر میں مرتب ہوا،اورجس کے لئے مواد قر آ نِ مجید سے اخذ کیا گیا تھا؛ کیکن میں تکلف اور خوشامد <u> \_ بغیراس کااعتراف کرتا ہوں کہ "قصص النبیین للاطفال" کے مصنف کا کام (جس</u> کاایک نمونہ حضرت مولیٰ علیہ السلام کے قصہ میں نظر آتاہے) ہمارے وضع کئے ہوئے سلسلہ سے زیادہ کا میاب اور کمل ہے؛ اس لئے کہ اس میں ایسی لطیف رہنما ئیاں، قصہ کے مقاصد پر روشنی ڈالنے والی تشریحات اور بین السطور میں ایسے اشارات آ گئے ہیں جو بیش قیمت ایمانی حقائق کی نقاب کشائی کرتے ہیں' ۔ ( کاروانِ زندگی ۱۸/۲۱) مولانا عبدالماجد دریا آبادیؓ نے اس سلسلہ کو بچوں کاعلم کلام قرار دیا ہے۔مولانا مسعود عالم ندوی نے بھی لکھا ہے کہ: <sup>2</sup> اس کتاب میں زبان اور دین کواس طرح ایک دوسرے سے پیوست کردیا ہے جیسے گوشت اور ناخن' ۔ (كاروان زندگى ا/١٢) یہ کتاب عالم عربی کے متعدد جامعات میں داخل ہوئی، برصغیر کے مدارس وجامعات نے دل کھول کراس کا استقبال کیا اور داخل درس کیا ؛لیکن وہی طبقہ یہاں بھی مولا ناکی تکلیف كاسبب بنامولاناكى زبان ميں: <sup>••</sup>اگر مصنف کواینی کسی کتاب کے داخل نصاب نہ ہونے پر استعجاب اور دوستانہ شکوہ ہوسکتا ہے، تواس کتاب یہ کہ وہ زبان آ موزی اور دین تلقین کا بیک وقت کا م کرتی ہے؛ کیکن جماعتی اور مدرس عصبیت بڑے بڑے حقائق پر پر دہ ڈال دیتی ہے، تجربہ سے معلوم ہوا کہ اس بارے میں جدید تعلیمی ادارےاورجد یدتعلیم یافتہ طبقہ زیادہ فراغ دل اور وسیع النظر واقع ہوا (كاروان زندگى اىر ٢١٨)

مولانا دریا آبادی نے اس سلسلہ کو (جو تیسر ے حصہ پر حضرت موسیٰ علیہ السلام کے قصہ تک آ کررک گیا تھا) مکمل کرنے پر اصرار کیا، مگر میسلسلہ بہت دنوں تک موقوف رہا اور تقریباً تعیں سال بعد ۵ کواء میں ماہِ رمضان المبارک میں اس کی تکمیل کا داعیہ مولانا میں پیدا ہوا، اور چو تصاور پانچویں حصہ کی تکمیل ہوئی، پانچواں حصہ سیرت رسول اللّٰد سے متعلق ہواور خیم ہے، یہی آ گے چل کر مولانا کی مشہور کتاب "السب ق النہویة" (نبی رحت) کا محرک ثابت ہوا۔

فصص النبيين كاية سلسلة ادب الاطفال' كےخلاكو پركرنے ميں يورى طرح كامياب ہوااورکوئی بدل ابھی تک اس کا سامنے نہیں آ سکا ہے، نصابِ تعلیم کے تعلق سے دیگر فضلاء ندوه في كام كياب، اوركتابين تياركى بير جن مين : تساديخ الادب المعربي، الادب العربي بين عرض ونقد، معلم الانشاء، منثورات، مختار الشعر العربي، تمرين الصرف والنحو، علم التصريف وغيره نمايال بيل-فصص النبین کے سلسلہ کے علاوہ مولانا کی ایک کتاب''قصص من التاریخ الاسلامی' بھی ادب الاطفال ہی کے سلسلہ کی چیز ہے، ادب الاطفال Children's) (Literature کےعلاوہ ادبِ نبوی کوداضح کرکے پیش کرنے میں بھی مولا نا کا اہم رول رہا ہے،رسول اکر مصلی اللہ علیہ وسلم کی بہت ہی ان احادیث کومولا نانے منتخب کر کے اپنی کتابوں میں جمع کردیا ہے جن میں صدق واخلاص، جمال وبلاغت، شیرینی وحاشیٰ، ساتھ ہی پیغبرانہ بلاغت واعجاز کے عناصر پوری طرح ملتے ہیں،مولا نانے انتخاب میں صحت سند کا بڑاا ہتما م کیا ہے، بیاحادیث ادبِ عربی کاسب سے کا میاب نمونہ ہیں۔

ادبِ اطفال اورادبِ نبوی کے علاوہ تیسری قتم مناجات اور دعا وَں کے ادب کی ہے، احادیث رسول صلی اللّہ علیہ وسلم میں جن دعا وَں کا ذکر ہے، ان کی تا ثیر، جمال اور بلاغت وجاذبیت بےنظیر ہے، بیددعا ئیںخودرسول اللّہ صلی اللّہ علیہ وسلم کی نبوت کی قطعی دلیلیں اور مستفل معجز ے ہیں، جو کسی انسان کے بس میں نہیں، ان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت ورسالت کا نور، آپ کی بندگی وسا دگی، بحز وانکساری اور خشوع وخضوع سب پچھ واضح ہوجا تا ہے، اوران سے دعا و مناجات کے طریقے اور اسالیب اخذ کئے جاسکتے ہیں، اس کے مختلف نمو نے مولانانے ذکر کئے ہیں، یہاں ہم ان میں سے ایک نقل کرتے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا مانگی ہے:

اللهم انك تسمع كلامي وترىٰ مكانى وتعلم سرى وعلانيتى، لا يخفىٰ عليك شىءٌ من امرى، وأنا البائس الفقير، المستغيث المستجير، الوجل المشفق، المقر المعترف بذنوبى، أسألك مسألة المسكين، وأبتهل إليك ابتهال المذنب الذليل، وأدعو لك دعاء الخائف الضرير، دعاء من خضت لك رقبته، وفاضت لك عبرته، وذل لك جسمه، ورغم لك أنفه، اللهم لا تجعلنى بدعائك شقياً وكن بى روؤفاً رحيماً يا خير المسؤلين ويا خير المعطين.

الہی! تو میری بات کو سنتا ہے اور میری جگہ کودیکھتا ہے، میرے پوشیدہ وظاہر کو جانتا ہے، بچھ سے میری کوئی بات چیچی نہیں رہ سکتی، میں مصیبت زدہ ہوں، مختاج ہوں، فریا دی ہوں، پناہ جو ہوں، پریثان ہوں، ہر اساں ہوں، اپنے گنا ہوں کا اقر ارکرنے والا ہوں، اعتراف کرنے والا ہوں، تیرے آ گے سوال کرتا ہوں جیسے بے کس سوال کرتے ہیں، تیرے آ گے گڑ گڑا تا ہوں جیسے گنہ گار ذلیل وخوار گڑ گڑا تا ہے، اور بچھ سے طلب کرتا ہوں جیسے خوف زدہ آ فت رسیدہ طلب کرتا ہے، جیسے وہ شخص طلب کرتا ہوں جیسے خوف ہواور اس کے آنسو بہہ رہے ہوں اورتن بدن سے وہ تیرے آ گے فروتنی کئے ہوئے ہو، اور اپنی ناک تیرے سامنے رگڑ رہا ہوں، اے اللہ ! تو مجھے اپنے سے دعاما نگنے میں ناکا م نہ رکھا ور میرے حق میں بڑا مہر بان نہا ہیت رحم کرنے والا ہوجا، اے سب ما نگے جانے والوں سے بہتر

اےسب دینے والوں سے اچھے۔ مولانا لکھتے ہیں: · · کیا خدا کی عظمت د کبریائی اوراین نا توانی و بے نوائی اور فقر واحتیاج ، عجز ومسکنت کے اظہار واقرار کے لئے اور رحمت خداوندی کو جنبش میں لانے کے لئے ان سے زیادہ پرتا ثیر، پرخلوص اور دل نشین الفاظ انسانی کلام میں مل سکتے ہیں؟ اور اپنے دل کی کیفیت اور بحز ومسکنت کا نقشہ الفاظ میں اس سے بہتر کھینجا جا سکتا ہے؟ بیدالفاظ تو دریائے رحمت میں تلاطم پیدا کرنے کے لئے کافی ہیں، آج بھی ان الفاظ کوادا کرتے ہوئے دل المد آتا ہے، آ نکھیں اشکبار ہوجاتی ہیں اور رحمت ِخداوندی صاف متوجہ معلوم ہوتی ہے''۔( دعائے خیرابشر ۸۱-۱۹، از : مولا ناسید ابو<sup>الح</sup>س علی ندوی ) اس انداز میں مولا نانے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا ومناجات کا ذکر کیا ہے اور اس کے ادبی مقام کواجا گر کرنے کی کوشش کی ہے، واقعہ ہے کہ ادب میں صداقت وخلوص کا عنصرحقیقی روح پیدا کرتا اوراسے بقائے دوام بخشاہے، اور بیعنصر جس طرح دعا ومناجات میں ملتا ہے کسی اور صنف ادب میں نہیں ملتا۔ چوتھی قشم سفرنا موں کے ادب کی ہے، مولانا نے اس موضوع پر جو پچھ تحر مرفر مایا ہے وہ ان کے ذاتی تجربات کا نچوڑ ہے، مولانا نے مشرق ومغرب کے متعددا سفار کئے ہیں، جن کی تفصيلات ان كى خودنوشت سوائح حيات: كاروانِ زندگى "فى مسيرة الحياة" اوران ك سفرنامول"مـذكرات سائح في الشرق العربي" (شرق اوسط كى دُائر ك) "من نهر كابل الى نهر اليرموك" (دريائ كابل \_ دريائ يرموك تك) اور "اسبوعان فی تو کیا'' (دو ہفتے ترکی میں)وغیرہ میں ملتی ہیں۔ ادب کی اس صنف میں مولانا نے زائر وسیاح کومعاشرہ اور ساج کاباریک بینی سے

مطالعہ کرنے، واقعات ومشاہدات کا اپنی قلبی واردات وافکار اور احساسات وجذبات نیز خیالات کی روشنی میں مخلصا نہ اور ہوش مندا نہ تجزیر کرنے کی دعوت دی ہے،مولا نا کی تصنیف '' **م**ذکرات سائع فی الشرق العربی'' میں بی<sup>نہج</sup> بے حد نمایاں ہے جس سے بید حقیقت آشکارا ہوتی ہے کہادیب اپنے تبصرہ وتجزبیہ کے ذریعہ سفر نامہ کومؤثر ترین بناسکتا ہے اور اس میں جان ڈال سکتا ہے۔ایک سفر نامہ کی اد بی حیثیت اسی وفت مسلم ہو کتی ہے کہ جب اس میں سیاح کے دل کی دھڑ کنیں اور ضمیر کی سرگوشیاں محسوس ہوں اور مشاہدات وواقعات کے ذکر کے ساتھ نفسیاتی اثرات، رقیمل، افکار وخیالات بھی بے کم وکاست، کسی احتیاط وتکلف کی رعایت کے بغیر مذکور ہوں، یہی وہ عضر ہے جوسفرنا مہ کوا دب بنا تا ہے اور اسی کی رعایت ودعوت حضرت مولا ناعلی میال کے ہاں ملتی ہے۔ (مقدمہ: مذکرات سائح فی الشرق العربی) یا نچویں قشم سیروسوانح کاادب ہے، سیروسوانح ایک مستقل فن ہے جس کی تچھ شرطیں مولانانے بیان کی ہیں، ہم اس کا مخصراً ذکر کرتے ہیں: (۱) سیرت دسوانح کا کام شروع کرتے وقت اس کام کے لئے کوئی اہم محرک دداعی ( مثلاً قلبی رغبت جنمیر کی آواز، جذبهٔ دفاع،اعترافِ حق محبوبیت بصل وکمال سے متأ ثر ہونا وغیرہ) ضرورموجود ہونا چاہئے ، بی محرکات نہ ہوں تو تحریر بےوزن اور بے قیمت ہوجاتی ہے۔ (۲) صاحب سوائح کی صحبت میں رہ کریا واقعات واخبار کے علم اور غیر جانب دارانہ مطالعہ کے ذریعہ اس سے گہری اور ناقدانہ واقفیت بھی اہم شرط ہے، سوانح نگار اور صاحب سوائح کے درمیان کوئی نہ کوئی تعلق بہر حال ضروری ہے، جس کی بنیاد پر سوائح نگار صاحب سوائح کی خصوصیات سے داقف ہوا دراس کے حالات دواقعات کا امانت داری کے ساتھ جائزہ گے۔ (۳) الفاظ ومعلومات کا ایپاخزانه بھی ہونا لازمی ہے جس کی مدد سے سواخ نگار اپنے مافی اضمیر کواچھی طرح بیان کرنے پر قادر ہو سکے۔ (۳) احساسِ ذمه داری وامانت ودیانت اور صاحب سوانح کی شخصیت کی قدر وقیمت،قدوقامت اورمر تبہ دمنزلت کے اظہار کی پوری قدرت بھی ضروری ہے۔ (۵) سوائح نگار بید حقیقت بھی ذہن نشیں رکھے کہ الفاظ کا ایک درجہ حرارت (۳) سوائح نگار بید حقیقت بھی ذہن نشیں رکھے کہ الفاظ کا ایک درجہ حرارت منازلھم" کے اصول پر پوراعمل ہو، افراط وتفر یط اور غلو و مبالغہ سے ذرابھی کا م نہ لیا جائے۔ اس سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ شخصیات پر پچھ کھنا آسان کا مہیں جوئے شیر لانے اور پتہ مارنے کے مرادف ہے، مولانا کو چوں کہ خود اس کا تجربہ تھا اور وہ اس راستہ سے بڑی احتیاط اور خوش اسلوبی سے گذرے تھے، سوائح نگاری ان کی تصنیفات میں بہت نمایاں ہے، تاریخ نگاری اور تاریخ سے شغف ان کی زندگی کا روشن باب ہے، اس لئے مولانا کے بیہ تجربات اور اصول بڑے کار آمد اور بنیا دی ہیں۔

چھٹی قشم مقدموں کے ادب کی ہے، کسی معاصر مصنف یا بلند یا یہ عالم یا رفیق کی تصنیف پر مقدمہ کھنا صرف ایک تقلید کی ممل نہیں ہے، جسے روادار کی اور مروّت کے نقاضے نبھانے یا مؤلف دنا شرکی دل جوئی کرنے اورخوا ہش یوری کر کے خوش کرنے کے لئے انجام دیاجائے؛ بلکہ بیتوایک گواہی ہےجس کے آداب،احکام اور ذمہ داریاں ہیں، بیشہادت اگر ٹھیک ٹھیک نہدی جائے ، کتاب کاعلمی جائزہ نہ لیاجائے ، تواس سے کتاب کی علمی قدرو قیت گھٹ جاتی ہے، مقدمہ محض تعریف اور مدح سرائی کا نام نہیں ہے؛ بلکہ اس میں کتاب کے موضوعات ومقاصد،مؤلف کے مقام وحالات،اس کی علمی وعقلی نشونما، تالیف کے محرکات واسباب کا ذکر اور مؤلف کی کامیابی ونا کامی کا تفصیلی جائزہ سب کچھ ہونا جا ہے ، اس لئے مقدمہ نگارکو کتاب کے موضوع اور مؤلف سے تعلق ہونا جا ہے ؛ تا کہا سے مؤلف کے عقلی، علمی،فکری وجذباتی نشونما،موضوع کے ساتھاس کے تعلق وانصاف اور محنت دکا میابی کا انداز ہ ہو سکے،اس سے دافف ہوئے بغیر مقدمہ نگاری با مقصد اور منصفا نہ ہیں ہو کتی ۔حضرت مولا نا نے جوفیتی مقد مات تحریر فر مائے ہیں ان میں یہی اصول اپنایا ہے اور اس کی دعوت بھی دی ہے۔ اس کے علاوہ دیگر اصناف ادب ( جن میں شعر ونظم کا خصوصاً استثناء ہے ) میں بھی

مولانا کی تحریریں موجود ہیں۔ مولانا کا عربی اسلوب پر کھنا ہم جیسوں کے بس کی بات نہیں، عربی کے چوٹی کے ادباء نے مولا نا کے اسلوب کی رفعت ویا کیزگی ، بلاغت ور دانی اور حلاوت و جمال کی داد دی ہے۔علامہ عبدالعزیز میمن نے مولانا کے بارے میں بیفر مایا کہ:''عربی زبان پر لکھنے کی جو قدرت مولا ناعلی میاں کو حاصل ہے وہ ہندوستان میں کسی کومیسر نہیں''۔ اردوادب میں بھی مولانا کا حصہ کسی ہے کم نہیں ہے، جس کاانداز ہ برصغیر کے مشہور اردواد باء کے اعتراف سے کیا جاسکتا ہے، ڈاکٹر ذاکر حسین مرحوم نے کٹی باریداعتراف کیا کہ مولا نااردو بڑی اچھی لکھتے ہیں۔ پروفیسر رشید احد صدیقی نے لکھا ہے کھ:'' ذاکر حسین صاحب کاکسی کی انگریز ی یا اُردو کے بارے میں بیرائے رکھنا میر بے نز دیک مصنف کے لئے بڑی معتبر سند ہے'۔ (پرانے چراغ ۲/۱۸۰) رابطهٔ ادبِ اسلامی کا قیام اور سرگرمیاں حصرت مولا ناعلی میالؓ نے ادب کو پیشہ اور فن کے طور پر اپنانے ،محدود ومخصوص کرنے،عبارت آرائی وتزئین کے ذرایعہ ایک دوسرے سے بازی لے جانے، اپنی مہارت وکمال کا سکہ بٹھا کراپنے مادی مقاصد کی تکمیل کی ہمیشہ مخالفت کی ،مولا نا ایسے ادب کو صرف صنعت وفن کاری اور تقلید شجھتے ہیں جوز ور وشور، روح، جدت وندرت اور دل آ ویز ی کے جو ہر سے خالی ہوتا ہے، بیر دوایتی ادب ہے جواس وقت رائج ہے۔ اس کے مقابلہ میں ایک اور ادب ہے جوفطری، رواں، سلیس، دل آ ویز اور قلب

ال سے مقابلہ یں ایک اور ادب ہے بو طفری، رواں ، یہ ک، دن او در اک کے چھا گیا وروح کو سخیر کر لینے والا ہے،اس ادب سے مکتبے پُر ہیں؛لیکن مصنوعی ادب اس لئے چھا گیا ہے کہ بیر دواں اور سلیس ادب ان افراد کا شاہ کار ہے جو ادباء کی وردی میں نہیں ہیں، اور جنہوں نے ادب کو ذریعہ معاش اور پیشہ نہیں بنایا،اوراس کی تاریخ بھی قدیم ہے؛ کیوں کہ مکا تیب وخطوط اور قصوں کہانیوں کے تقلیدی ادب کی تدوین سے بہت پہلے ہی حدیث وسیرت کی کتابوں میں بی فطری اور سحر انگیز ادب مدون ہو چکا تھا؛ کیکن ادب کے مؤرخین اور صحقیق وریسر چ کا کام کرنے والوں نے اپنی ساری توجہ تقلیدی اور روایتی ادب پر مرکوز کردی، وہ اسی زنداں کے اسیر اور اسی کیبر کے فقیر رہے جو استاذِ اول نے کھینچ دی تھی، اس طرح اُس ادب پریردہ پڑا رہا جس سے **عربی زبان کی صلاحیت وبرتر می اوراس کی گہرا**ئی ظاہر ہوتی ہے،اوراہل زبان کا کمالِفن' نملکہ' اورزبان پران کی قدرت کا اندازہ ہوتا ہے، اور درحقیقت وہی ادب کی اولین اور حقیقی تربیت گاہ ہے۔او پرادبِ نبوی کا ذکر آیا ہے کہ وہ مولانا کی توجہ کا مرکز شروع سے رہا ہے اور اس موضوع پر مولانا کے مقالات بھی ہیں۔ ۱۹۵۷ء میں دمثق کی معروف علمی اکیڈم<sup>ی د</sup> انجمع العلمی'' نے مولا نا کورکن منتخب کیا تو مولا نا ے مضمون کا مطالبہ کیا، مولا نانے ''حربی زبان کا کتب خانداز سرنو کھنگالنے کامختاج ہے' کے عنوان سے عربی ادب اور اس کی تاریخ کے دوبارہ جائزہ اور ان ہیرے جواہرات کو سامنے لانے کی ضرورت پر مضمون لکھا جوخزف ریزوں کے پنچے دیے ہوئے ہیں، مولانا ادب برائے ادب''الفن للفن''(Anb ism) کے داعی وقائل بھی نہیں رہے، انہوں نے ادب برائے زندگی اورزندگی برائے بندگی کا ہمیشہ بر ملااعلان کیا،مولا نانے ادب کودعوتِ اسلامی کا سب سےاہم وسیلہ سمجھا اور عقیدہ وجوش، جذبہ واخلاص اور صدق کی بنیا دوں پرادب اسلامی کے فروغ ورواج کی آ دازسب سے پہلے ۱۹۵۷ء میں لگائی، بیدوہ آ دازتھی جورفتہ رفتہ تحریک بنی اور پھر عالمی رابطہا دبِ اسلامی کی شکل میں سامنے آئی ۔ رابطهادب إسلامي كاقيام شهوراديب د اكثر عبدالرحمن رافت پاشا كي تحريك ودعوت پر منظم شکل میں سامنے آیا، پاشاصا حب نے اپنی معروف کتاب: ''نے و مذہب اسلامی في الأدب والنقد' مي لكها بك. <sup>د</sup> ادب میں ایک اسلامی مدرسہ بنانے اور قائم کرنے کی صداسب سے پہلے ہم نہیں

لگارہے ہیں، ہم مسلمانوں کے بلند پایداد باء واہل کمال کی پیروی کررہے ہیں۔ اس موضوع پر سب سے پہلے جس نے لکھا اور توجہ دلائی وہ حضرت مولانا سید ابوالحن علی ندوی کی ذاتِ گرامی ہے، بیکام مولانا نے دمشق کی'' انجمع العلمی'' کی رکنیت کے بعد کیا، آپ نے ایک مقالہ پیش کیا جس میں ایک اسلامی ادب قائم کرنے اور اس پر توجہ دینے کی دعوت دی، اس طرح مولا نا اس کا م کے سب سے پہلے داعی اور محرک ہیں، مولانا کے بعد سید قطب شہید، محمد قطب، نجیب کیلانی، عماد الدین خلیل وغیرہ نے بھی اس کا مکو آ گے ہڑ ھایا''۔

مئی ۱۹۸۴ء میں مکة المکرّ مہ میں مولا ناسے سعودی عرب کے متاز علاء کا ایک وفد ملا، جس میں ڈاکٹر عبدالباسط بدر، استاذ حیدر غدیر، ڈاکٹر عبدالقدوس ابوصالح اساتذ ہ جامعة الامام محمد بن سعودر یاض وجامعداسلامید مدیند منوره شامل بنے - ان حضرات نے مولا نا سے رابطہادب اسلامی کے اغراض ومقاصد کا ذکر کیا، اس کے آئین کا مسودہ پیش کیا اور مولانا ے اس کی سربراہی قبول کرنے اور اسے بین الاقوا می تنظیم کی حیثیت سے قائم کرنے کی اجازت جابی، بیبھی طے ہوا کہ عرب دانشوروں کی ایک مجلس بنادی جائے اور عالم عربی کے تمام علاقوں سے ادباء واہل قلم کوشریک کیا جائے ، بیجھی طے ہوا کہ اس کا ہیڈ آ فس ندوۃ العلمها وككهنؤ موكا، نائب صدر ڈ اكٹر عبدالقدوس ابوصالح اور جنزل سكريٹري مولا ناسيد محد رابع حسنی مدخلہ ہوں گے، اس سے پہلے اپریل ۱۹۸۱ء میں ایک بین الاقوامی سیمینار'' مذاکر ہ اد بیات اسلامی' کے عنوان سے ندوۃ العلماء میں ہو چکا تھا، جس میں اہم موضوع ''عربی ادب میں خصوصاً اور دوسری زبانوں کی ادبیات میں اسلامی عناصر کی تلاش' تھا، بید عوت وتحريك بهت مقبول ہوئی، علماء وادباء عرب اور مفکرین برصغیر کا ایک ممتاز ومؤ قر وفد بڑی تعداد میں شریک ہوا،مولانانے اس موقع پر جوخطاب کیاوہ بے حدفکرانگیز تھا،اس سیمینار میں ادب کے راستہ سے آنے والے الحاد وتشکیک اور فحاش وعریا نیت کے سیلاب کی روک تھام پر ز در دیا گیاجومصر میں خصوصاً بڑی قوت سے بہہ رہا تھا، اورا دب کونخ یب کے بجائے تعمیر کے لئے استعال کرنے، عربی ادب دانشاءاور تنقید وتاریخ ادب کو صحیح رخ دینے، جدید سل کو صالح غذا پہنچانے کے لئے ایک نیا ذخیرۂ کتب اور ایک جدید مکتب خیال پیدا کرنے اور منتشر الذبن ، ضعیف العقید ہ اور غیر جانب دارا دباء کی اجارہ داری ختم کرنے کی آ واز اٹھائی گئی ، اس میں رابطہادب اسلامی کا خاکہ سامنے آیا، جوم ۱۹۸ ء کے اخیر میں اس کی مجلس عاملہ کا پہلا مشاورتی اجتماع ندوة العلماء میں منعقد ہوا، جوبے حد کامیاب رہا۔جنوری ۲ ۱۹۸ء میں رابطہ ادب کی پہلی کا نفرنس منعقد ہوئی ،اس میں رابطہ کے دستورا ساسی کوآ خری شکل دی گئی ،نظیمی انتخابات ہوئے اور حضرت مولا نا کو تاحیات صدر منتخب کیا گیا، اس موقع پر عالم عرب کے بعض ادباء د شعراء موجود بتھے جن میں معروف شاعر عمر بہاءالا میر ی قابل ذکر ہیں۔ ہندوستان کی متعدد یو نیورسٹیوں اور اداروں کے متاز مفکرین وعلاء بھی شریک ہوئے،مولا نانے اپنا مقالہ''ہندوستان کا اسلامی ادبی اسکول'' کے عنوان سے پیش کیا،جس میں خصوصیت سے بید کر کیا گیا کہ عرب مما لک اور دیگر اسلامی ملکوں میں بڈسمتی سے دینی عضرادب کے میدان سے دور ہو گیا ہے؛لیکن ہندوستان کا اُردوادب اس سے بڑ کی حد تک مشتنیٰ ہے،مولا نانے اپنے مقالہ میں علامہ شبلی نعمانی ، حالی ،محدعلی جو ہر،ا قبال اور دیگر ادباء وشعراء کے تذکر بےاوران کی اسلامیت کی طرف اشار بے بھی گئے ۔جون۲ ۱۹۸ء میں رابطہ کا عالمی اجلاس استنبول ( ترکی ) میں منعقد ہوا،مولا نانے اپنے خطاب میں ترکی کے اسلامی ادب میں انقلابی اور قائدانہ کر دارادا کرنے کے سلسلہ میں مولا ناجلال الدین رومی اوران کی مثنوی کی تا ثیر کا ذکر کیا، دوسرے خطاب میں مولانا نے اقبال کی معرکۃ الآ را نظم''طلوع اسلام' کوموضوع بنا کر گفتگو کی اورا قبال کا بیشعر پڑھا: عطامومن كو چردرگاوجن سے ہونے والا ہے شکوهِ تر کمانی، ذہن ہندی، نطق اعرابی

فروری ۱۹۸۷ء میں''اسلامی ادب اور مغربی ادبی تحریکات'' کے عنوان سے رابطہ

ادب کا ایک سیمینار بے پور میں منعقد ہوا، بی سیمینار رابطہ کی ہندوستانی شاخ کے زیرا ہتما م تھا، متعددو قیع مقالات اس میں پیش کئے گئے، حضرت مولا نانے سیمینار میں جوتقر رفر مائی وہ مغرب کے یورےفکر ونظام پرایک ناقدانہ تبصرہ تھا، بہت مؤثر ثابت ہوئی، آخر میں تقریر میں مولانا نے اختسابِ کا ئنات اور وقیع ووسیع علمی وخفیقی کا موں کی طرف توجہ دلائی۔ نومبر ١٩٨٧ء ميں دارالعلوم ندوۃ العلماء ميں ايک عظم سيمينا (' أردوادب پر حضرت سيداحمد شہید کی تحریک کا اثر'' جیسےاہم موضوع پر منعقد ہوا،موضوع کی مناسبت سے مقالات وخطبات پیش کئے گئے،مولانانے بھی تحریک سیداحد شہیداوراس کے دائر ہُ کاراورا ثرات کا جائزہ لیا۔ اگست ۱۹۸۹ء میں ترکی میں''رابطہادب اسلامی'' کی ایک کانفرنس منعقد ہوئی،جس میں عالم عرب کے بڑے وفود نے شرکت کی، مولانا نے ادب کی حقیقت اور اس کے اصل کردار کے عنوان سے خطاب کیا اورا دب واخلاق کے رشتہ کو مضبوط تر کرنے کی دعوت دی، اس سیمینار میں مولا ناسعیدالرحمٰن اعظمی مدیر ' البعث الاسلامی' نے مولا ناکی تصنیف ' فقص النہین'' کے یانچوں حصوں کی فنی داد بی خصوصیات پرا یک مقالہ پیش کیا، جسے بڑی توجہ سے سنا گیا،اس سیمینار میں اسلامی ادب اور تعلیمات کی روشنی میں بچوں کےادب پر بین الاقوامی انعامی مقابلہ کا فیصلہ بھی کیا گیا۔

اکتوبر ۱۹۸۹ء میں حیدر آباد میں رابطہادبِ اسلامی کا پانچواں مذاکر ۂعلمی منعقد ہوا، مولا نانے اپنا خطبہ صدارت'' تحریک آزادی اور اصلاح عوام میں ادبِ اسلامی کا حصہ'' کے عنوان سے پیش کیا،اس کےعلاوہ متعددعلمی مقالات بھی سنائے گئے۔

اکتوبر ۱۹۹۰ء میں''حمد ومناجات' کے عنوان سے رابطہ کا ایک تاریخی سیمیناررائے ہریلی میں بلایا گیا،مولا نانے اپنا خطبہ''حمد ومناجات اوران کی دینی واد بی قدر وقیت' کے عنوان سے پیش کیا جو بہت مؤثر ثابت ہوا۔

ا کتو بر ۱۹۹۱ء میں بھو پال میں رابطہ کا اجلاس منعقد ہوا، جس میں دعوتی واصلاحی ادب

کے عنوان سے متعدد مقالے پیش کئے گئے، حضرت مولانا نے اپنے خطاب میں ادب کی انقلاب آ فرینی اور غیر معمولی تا ثیراور بقائے دوام کے لئے سوز وساز اور جذب وخلوص کو لازماً اختیار کرنے کی دعوت دی۔مولا نانے فرمایا: '' بی<sup>ج</sup>ھی تاریخ کا عجیب معمد ہے کہ جس طبقہ کوسب سے زیادہ <sup>حق</sup>یقت شناس ،فراخ دل اورمتوازن ہونا جا ہے تھا، اسی طبقہ نے کوتاہ نظری اور تنگ دلی کا مظاہر ہ کرکے خود کو حرف وفقش میں قید کرلیا ہے، جن لوگوں کا قلب وجگر جمال و کمال سے آ راستہ ہونا چاہئے تھا، انہوں نے ہی ادب کو چند محدود اصطلاحات اور مقاصد تک محد ود کرلیا ہے۔ اقبال نے صحیح کہا ہے: نقش ہیں سب ناتمام خونِ جگر کے بغیر نغمہ ہے سودائے خام خونِ جگر کے بغیر'' (كاروان زندگى ۵۴٬۵۵) اگست ۱۹۹۳ء میں استنبول میں رابطہ کا ایک اجلاس ہوا، جس میں مولا نا نے عملی طور پر ادبِ اسلامی کانمونہ بننے کی دعوت دی، اس کے علاوہ جواہم سیمیناررابطہادبِ اسلامی کے زیر اہتمام ہوئے،وہ مندرجہذیل ہیں: اپریل ۱۹۹۴ء میں''حدیث نبوی کے ادبی مقام وامتیازات'' کے عنوان سے جامعہ سلفيه بنارس كاسيمينار ا پریل ۱۹۹۵ء میں''ادب میں سفرنا موں کی اہمیت'' کے موضوع پر اورنگ آباد میں سيمينار-نومبر ۱۹۹۵ء میں اعظم گڈ ہ میں دارامصنفین کی دعوت پر رابطہ کا اجلاس، بموضوع · · سوانحی ادب ونذ کرہ نگاری' ۔ اگست ۱۹۹۲ء میں ترکی میں رابطہ کاعظیم سیمیناراوراسی کے تحت حضرت مولا نا رحمۃ اللدعليه سے متعلق ايک اعزاز کی اجلاس۔ نومبر ۱۹۹۲ء میں حیدرآ باد میں رابطہ کا مذکرہ علمی بموضوع ''ملفوطات ومواعظ ادب

۲۹۵/۲۷ را کتوبر ۱۹۹۷ء کو پٹنہ میں رابطہ کا اجلاس، پھر ۲۴-۵۸ را کتوبر ۱۹۹۷ء ہی کو لا ہور میں رابطہ کا تاریخی بین الاقوامی سیمینار بموضوع ''حرمین شریفین کے سفرنامے جدید تحدیات کے تناظر میں''۔

جون ۱۹۹۹ء میں پونہ کاسیمینار بموضوع'' تاریخ نویسی کا جائزہ ادب کے تناظر میں''۔ فروری ۱۹۹۹ء میں بنگلور میں'' ادبِ اسلامی میں قصہ نگاری'' کے عنوان سے منعقدہ سیمینار۔

ان سارے سیمیناروں میں مولانا شریک رہے، ہندوستان کےعلاوہ رابطہ کی شاخیں پاکستان، بنگلہ دلیش، ملیشیا، انڈ ونیشیا، ترکی، ساؤتھ افریقہ، مغرب عربی کے مما لک، سعود یہ عربیہ، مصر، اردن، ہرجگہ قائم اور مصروف عمل ہیں، دین کوادب، فکر، سیاست، اقتصاد سے اور تمام عملی گوشوں سے الگ کرنے کی جود شمنانہ سرگر میاں جاری ہیں ان کا مقابلہ رابطہ ادب نے مولانا کی قیادت میں بڑی شدت سے کیا ہے، اور ادب کا اسلامی ربحان عام کرنے میں اہم کر دارادا کیا ہے۔

حضرت مولا ناعلی میال گاایک بہت بڑاامتیاز یہ ہے کہ وہ قول وعمل کے جامع تھے، جس ادب کے فروغ کا انہوں نے پیغام دیا اسے برت کر دکھایا، اسی جامعیت کومولا نا کے تلامذہ منتسبین اختیار کرر ہے ہیں، اوریہی ذمہ داری ہرا س شخص پر عائد ہوتی ہے جس کا ادب وعلم سے کوئی بھی رشتہ ہو کہ علم کی اصل روح عمل ہے، ادب وعلم اگر جو ہرعمل سے خالی ہوں تو وہ ان کھو کھلے درختوں کی طرح ہوجاتے ہیں جن کو اندر سے گھن لگ گیا ہو۔ شیخ سعد کی ؓ نے بھی اسی کو بیان کیا ہے:

علم چنداں کہ بیشتر خوانی چوں عمل در تو نیست نادانی

مولانا کی اہم تصانیف،تر جےاورخصوصیات

حضرت مولا ناتین سو سے زائد کتابوں اور رسائل کے مصنف ہیں، عربی میں ۲۷۱۷ تصانف ہیں،سب سے پہلی باضابطہ کر بی تصنیف''ماذاخسر العالم بانحطاط المسلمین'' (مطبوعہ •۱۹۵۰ء) ہے،اوراردو کی سب سے پہلی تصنیف ''سیرت سید احمد شہیڈ (مطبوعہ ۱۹۳۹ء) ہے۔ مولانا کی ان تصانیف نے ایک دنیا کو متأ تر کیا، ان کی قابل فخر تصنیفات میں'' ماذا خسر العالم''اینے مضامین ومشمولات کی جامعیت، نزا کت واعتدال اوراسلوب بیان کی سحر آ فرینی اورا ثر اندازی کی وجہ سے اسلامی دنیا میں ایک فکری اور عملی انقلاب کا پیش خیمہ ثابت ہوئی، بیصرف ایک کتاب نہ تھی، ایک نٹر شفا تھا جس سے مریضوں نے اپنا مرض پہچانا، علاج کیا اور بیاری دور کی، ایک مدرسہ اور مکتب فکر کی اساس تھی جس کے زیر سابیہ ہزاروں تلامذہ اور منتسبین تیار ہوئے اور یہ فکر دنیا کے ہرگوشہ تک پہنچانے میں لگ گئے، کتاب پڑھئے تواپیا لگتا ہے کہ ایک آبشار ہے جس سے جھرنے بہہر ہے ہیں، نگیہ بلند پخن دلنواز اور جانِ پرسوز کے جواوصاف کسی بھی میر کارواں کا رخت ِسفر، زادِراہ اور سرمایۂ حیات ہوتے ہیں، وہ حضرت مولانا کی شخصیت میں، کر دار میں اور تصانیف میں خصوصاً ''ماذاخسر العالم' میں بہت نمایاں طور پر محسوں کئے جاسکتے ہیں، کتاب کے صفحہ صفحہ سے مولانا کے دل کا گداز، فکر کی سلامتی اور پا کیزگی،معلومات ومطالعہ کی وسعت، عالم اسلام کے حالات کا باریک بنی سے جائزہ اور تمام مسائل ومشاکل کے حل کی بےلوث کوشش،مسلمانوں کوان کی ذمہ داری اور فرائض یاد دلانے کا ذوق وجذبہ نمایاں معلوم ہوتا ہے۔''ماذا خسر العالم' میں ایک مضمون "محمد رسول الله روح العالم العربی" کے عنوان سے ہے، یہ کتاب کا سب سے جاندارادر طاقت ورحصہ ہے،مولا نا اس کواپنے لئے نجات وسعادت کا سرمایہ بچھتے تھے۔ مولانات تحرير فرمايا كه:

''اگر کسی بدعت اور فتنہ کا اندیشہ نہ ہوتا، تو مصنف وصیت کرجاتا کہ کتاب کے بیر صفحات اس کے کفن میں رکھ دئے جائیں کہ وہ ان کو اپنے لئے ذریعۂ مغفرت اور وسیلہ شفاعت سمجھتا ہے'۔ بیہ صفمون علامہا قبال کے اس بلیغ شعر کی شرح ہے: (كاروان زندگی ار۲۶۳) نہیں وجود حدود و ثغور سے اس کا محمر عربی سے ہے عالم عربی ماذا حسر العالم كاأردوترجمة 'انساني دنيا يرمسلمانوں كے عروج وزوال كارژ' بھی این اثریذ بری میں پیچھے نہیں رہا،اس کےعلاوہ مولانا کی اہم تصانیف میں المصو اع بین الفكرة الاسلامية والفكرة الغربية في الأقطار الاسلامية (مسلم مما لك يس اسلاميت ومغربيت كي شكش )رجال الفكر والدعوة (تاريخ دعوت وعزيمت) السيرة النبوية (نبى رحمت) روائع اقبال (نقوش اقبال) الطريق الى المدينة (كاروانٍ مدينه) اذا هبت ريح الايمان (جب ايمان كى بادِبهارى چلى) المصراع بين الايمان والمادية (معركه ايمان وماديت) النبوة والانبياء في ضوء القرآن (منصب نبوت اوراس کے عالی مقام حاملین )الے قیدہ و العبادہ و السلوک ( دستورِ حيات )المرتضى، القادياني والقاديانية، المسلمون في الهند، الأركان الأربعة (اركانِاربعه) التفسير السياسي للاسلام (عهدحاضرين دين كَنْفَهِيم وتشريح) صورتان متضادتان (دومتفادتصوري) الى الاسلام من جديد ،حيات عبر الحَيَّ ،مولا نا محمد الیاس اوران کی دینی دعوت ،سوانح مولا نا عبدالقا در رائے یورکؓ ،حضرت یشخ الحديث مولا نامحد زكريا صاحبٌ، تذكرهٔ مولا نافضل رحن تنج مرادآ بادی، صحب بت با اہل دل، یاجاسراغ زندگی ،قر آنی افا دات ، وغیر ہ سرفہرست ہیں۔ مولانا کی تصنیفات میں کتاب وسنت پر اعتماد اور انہیں سے اخذ واقتباس، مناظر

اسلوب سے بعد، اسرارِشریعت کافنہم، تاریخ اسلام اور تاریخ عالم سے استدلال اورعبرت وموعظت کے پہلوؤں پر توجہاور حقیقت بنی کے عناصر بہت نمایاں محسوں ہوتے ہیں تصنیفی وتالیفی کام ان کے نز دیک ذریعہ کسب اوروسیلہ معاش نہیں تھا، اس لئے مولا نا کاقلم کہیں بھی انحراف کا شکارنہیں ہوا ہے،علمیت،نکتہ رسی، گہرائی وگیرئی عالم اسلام کے مشاکل ومسائل کا باریک بنی اور دوراندیثی سے جائزہ اورانہیں حل کرنے کی کوشش کے ساتھ پنج سرانہ اخلاق اور سلف صالح کے زمدواستغناءاور نجابت وشرافت کے نمونے بھی مولا ناکے ہاں خوب ملتے ہیں۔ مولانا کی عربی وادبی عبارتوں میں بے پناہ جاذبیت اور سحر ہے، بیامتیاز انہیں بلند یا پیافراد کومیسر آتا ہے جوبات کی تہہاور حقیقت تک پہنچ جائیں، بیقر آن کے شغف وبرکت کا متیجہ ہے، مولانا کی کوئی تحریر وتقریر قرآن وسنت کے حوالوں سے خالی نہیں ہے؛ بلکہ اس میں ایسی حلاوت وتا ثیر ہوتی ہے جو معاصرین کے یہاں ناپید ہے،ساری تالیفات میں یہی جوش وجذبہ کارفرما ہے، اسی لئے پڑھنے والامولانا کے پاکیزہ احساسات، دل کی دردمندی، عقل کی بلندی اورفکر کی سلامتی کا گرویدہ ہوتا چلا جاتا ہے، مشاہیر اہل کمال اور علماء کے تأ ثرات مولانا کی کتابوں کے سلسلہ میں اتنے زیادہ ہیں کہ وہ خودمستقل کتاب بن سکتے ہیں، ان میں بعض تأ ثرات کا ذکرہم پہلے کر چکے ہیں۔ حضرت مولا نا کایہ بہت بڑاامتیاز ہے کہ انہیں عربی ، اُردو، فارسی اورانگریز ی جاروں زبانوں پر عبورتھا، چناں چہ انگریز ی مراجع ومصادر سے استفادہ کرنے میں مولا ناکو کبھی کوئی دفت نہیں ہوئی اوران کے حوالے مولانا کی کتابوں میں جابجا ملتے ہیں،تصنیف کے علاوہ

مولانا کوتر جمہ پر بھی بے مثال قدرت حاصل تھی، ما ذاخسر العالم، القادیانی والقادیانیۃ وغیرہ کتابوں کا اردوتر جمہ بھی مولانا نے خود ہی کیا ہے، اس کے علاوہ شاہ اساعیل شہیڈ کے رسالہ تو حید کومولانا نے عربی میں منتقل کیا ہے۔علامہ اقبال کے متعدد قصائد کا عربی میں ترجمہ کیا، مجد دالف ثانی کے بعض رسائل کا بھی عربی ترجمہ فرمایا، اس کے علاوہ ترجمہ کے سلسلہ میں

مولانا کے اور بھی قابل قدر کام ہیں۔

مولانا کی تصانیف میں انگریزی ترجمہ شدہ کتابوں کی تعداد + 2/ سے زائد ہے، انگریزی ترجمہ کا کافی کام ڈاکٹر محمد آصف قند وائی کار ہین منت ہے، وہ انگریز ی کے کہنہ شق صاحب قلم اور مترجم تھے، سب سے پہلے انہوں نے ''ماذاخسر العالم'' کا ترجمہ Islam) (and Word کیا،جس کے بارے میں بہت سے انگریزی کے ماہرین کا بیدخیال ہے کہ کسی غیرانگریزی کتاب کا ابھی تک انگریزی میں اس کتاب ہے بہتر تر جمہ نہیں ہوا ہے، اس کے علاوہ آصف صاحبؓ نے نقوشِ اقبال، کاروانِ مدینہ، ارکانِ اربعہ وغیرہ کا ترجمہ بھی کیا اور ہرموقع پر کامیاب رہے، آصف صاحبؓ کےعلاوہ اور متعدد انگریز می داں افراد نے بھی مولانا کی کتابوں کا بڑے سلیقہ سے ترجمہ کیا ہے، جن میں سید محی الدین صاحب سابق سیشن آ فیسرحکومت یو پی سرفہرست ہیں،انگریزی کے علاوہ مولا نا کی تصنیفات کا ترجمہ فرانسیسی، فارس، بنگالی، ترکی ملیشین، گجراتی، تامل، ملیالم، ہندی وغیرہ متعدد عالمی وعلاقائی زبانوں میں ہواہے،تر کی زبان میں ترجمہ کا کام جناب یوسف قراچہ ندوی( تر کی نژاد )نے کیا ہے۔ مولانا کی کتابوں کے اردو وعربی مترجمین میں مولانا محد الحسنی ، مولانا سعید الرحن اعظمی ،مولا نا نور عظیم ندویٌ ، ڈا کٹر شن تبریز خاں ، ڈا کٹر عبداللَّد عباس ندوی ،مولا نا سید سلمان حسنی ندوی،مولا ناممس الحق ندوی،مولا نا نذ رالحفیظ ندوی وغیرہ سرفہرست ہے۔ میں اپنے محد ود مطالعہ کی روشنی میں کہہ سکتا ہوں کہ مولانا کی کتاب' ' روائع اقبال'' کا ترجمہ نقوشِ اقبال(جوڈ اکٹرشمس تبریز خاں کے قلم سے ہے) ترجموں میں سب سے کامیاب اور مؤثر ترجمہ ہے اور اس کا ہر ہر پیرا گراف شاہ کار ہے، اس مترجم کے قلم ہے'' تہذیب وتدن يراسلام كاثرات واحسانات (الاسلام! اثره في الحضارة وفضله على الانسانية ) ندوة العلماء ايك دبستان فكر، ايك رمنماتح يك (ندوة العلماء مدرسة فكرية شاملة) منصف نبوت اوراس ك عالى مقام حاملين، (النبوة و الانبياء في ضوء القرآن ) دو يفتح مغرب أقصى مراكش مي (اسبوعان في المغرب الاقصى ) حجاز مقدس اورجزيرة العرب اميدون اورانديثون كدرميان (كيف ينظر المسلمون الى الحجاز وجزيرة العرب)وغيره بهت مؤثر ترجح ثابت ، و عُبْل . مولانا محمد الحسني بھی بہت کامیاب مترجم تھے، اور انہوں نے کافی کتابوں کا ترجمہ کیا ہے؛لیکن اس کے ساتھ ہی چھتر جھ (جن کی تعدادایک دو سے زائد نہیں ) بعض حضرات نے بڑی رواداری، سرسری اورختک انداز میں کئے ہیں، اوران میں اصل کتاب کا جوش اوراد ہیت نہیں آسکی ہےاورانہیں دیکھ کر بیچسوں فوراً ہوجا تاہے کہ بیتر جمہ ہے،ان میں سرفہرست مولا نا كى كتاب "مىذكرات سائح فى الشوق العوبى" كااردوتر جمة 'شرق اوسط كى دُائرى" ہے،ایسے ترجموں کو مزید مؤثر اور دلچیپ بنانے کے لئے نظر ثانی کی ضرورت ہے۔ حضرت مولا نُأْ کے عربی وارد داسلوب کے نمونے ہم یہاں مولانا کے عربی اور اردواسلوب کے دونمونے پیش کررہے ہیں، ان سے مولانا کے زورقلم اورتا ثیر وبلاغت کا کچھاندازہ ہوگا۔ مولانا نے ۲۰ رہیج الاول ۲۷ سے مطابق ۲۰ رد تمبر ۱۹۵۰ء میں ایک پیغام عربوں کے نام تحریر فرمایا، جس کامضمون سے بے: لـو جـمع لي العرب في صعيد واحد واستطعت أن أوجه إليهم خطاباً تسمعه آذانهم وتعيه لقلت لهم! أيها السادة! إن الإسلام الذي جاء به سيدنا محمد العربي صلى اللُّه عليه وسلم هو منبع حياتكم، ومن أفقه طلع صبحكم الصادق، وأن النبى صلى الله عليه وسلم هو مصدر شرفكم وسبب ذكركم، وكل خير جاء كم، بل وكل خير جاء العالم، فإنما هو عن طريقه وعلىٰ يديه، أبي الله أن تتشرفوا إلا بانتسابكم إليه وتمسككم بأذياله

والاضطلاع برسالته والاستماتة في سبيل دينه، ولا راد لقضاء الله ولا تبديل لكلمات الله، إن العالم العربي بحر بلا ماء كبحر العروض حتى يتخذ سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم إماماً وقائداً لحياته وجهاده، وينهض برسالته الإسلام كما نهض في العهد الأول، ويخلص العالم المظلوم من براثن مجانين اوربا - الذين يأبون إلا أن يقبروا المدنية ويقضوا على الإنسانية القاضء الأخير بانانيتهم واستكبارهم وجهلم -ويوجه العالم من الانهيار الى الازدهار، ومن الخراب والدمار والفوضى والاضطراب إلى التقدم والانتظام والأمن والسلام، ومن الكفر والطغيان الى الطاعة والإيمان، وإنه حق علىٰ العالم العربي سوف يسأل عنه عند ربه فلينظر بما ذا يجيب؟ (ماخوز: وصايا أساطين الدين والأدب والسياسة للشبان، مرتبه: عبدالله مزوع) ترجمہ: اگر راقم کے لئے عرب ایک میدان میں جمع کردئے جائیں اور اس کے امکان وقدرت میں ہو کہ وہ اُن سے براہِ راست ایسا خطاب کر سکے جس کوان کے کان سنیں اور دل قبول کریں تو میں ان سے کہوں گا کہ میرے قابل احتر ام بھا ئیو! وہ دین اسلام جس کو محمد عربی صلی اللہ علیہ وسلم لے کرآئے وہ تمہاری زندگی کا اصل سرچشمہ ہےاوراس کے افق ے تمہاری صبح صادق طلوع ہوئی ،محدرسول اللَّد صلى اللَّد عليه وسلَّم ہے يہى نسبت تمہارے لئے شرف کا باعث اورتمہاری اہمیت وعظمت کا سبب ہے، ہرخیر دفعمت جوتم کوملی؛ بلکہ ہرخیر جو دنیا کو پیچی وہ آپ ہی کے ذریعہ سے اور آپ ہی کے دین کے راستہ سے ملی ،اللہ تعالی کو منظور نہیں کہتم کوآپ کی طرف انتساب، آپ کا دامن پکڑے، آپ کے پیغام کا حامل بنے اور آپ کے دین کے راستہ میں ہرطرح کی قربانی کے لئے تیار ہوئے بغیر کوئی عزت ملے،اللّٰہ تعالی کے فیصلہ کوٹالنے والی اور اس کے ارشادات کو تبدیل کرنے والی کوئی طاقت نہیں، عالم عربی فن عروض کی اصطلاح'' بحز' کی طرح نام کا سمندر ہے جس میں پانی کا ایک قطرہ نہیں

ہوتا، اور بیصورتِ حال اس وقت تک باقی رہے گی جب تک کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنا اما ماپنی زندگی وجد وجہد کا قائد نہ بنالیا جائے، اور عرب اسلام کی دعوت اور پیغام لے کر پھر اس طرح نہ الحصیں جیسے عہد اول میں الحصیح ما ، اور اس ستم رسیدہ دنیا کو یورپ کے ان ستم گروں کے پنجہ سے آزاد نہ کریں جو صالح تمدن اور حقیقی انسانیت کا کام تمام کر دینا چاہتے ہیں، اور پھر عالم عربی اس معاملہ میں صف آرا ہو کر عالم انسانیت کو انتشار؛ بلکہ احتفار سے بچانہ لے اور اس کو تو حید ووحدت، امن وسلامتی، طاعت وایمان کی لائن پر نہ ڈالے، سے عالم عربی کا فریضہ ہے جس کے بارے میں اللہ کے یہاں سوال ہوگا، دیکھنا ہے کہ عرب اس کا کیا جو اب دے گا''۔(کاردان زندگی کے اس کا

شاہ اساعیل شہیڈ کے مذکرہ میں مولا ناعلی میاںؓ نے تحریفر مایا ہے:

· ۲۴٬۰۰ رذی قعد ۲۹٬۰۷۵ هست لے کراس دن تک شاید کوئی دن طلوع ہوا ہوجس کی صبح کواس شهیداسلام کی ،جس کی اور فضیلتیں برطرف اس کی شہادت ملم اور شہداء کی مغفرت مسلم، تكفير وتصليل ميں كوئى فتوى نە نكلا ہو، لعنت وسب وشتم كاكوئى صيغه نه استعال كيا گيا ہو، علماء کی مجلس میں اس پرا تن لعنت کی گئی جتنی حضرت علی کرم اللہ وجہہ پر بنی امیہ کے دربار میں نہیں کی گئی، فقہ وفتو کی کی کوئی دلیل ایسی نہیں ہے جواس کے كفر کے ثبوت میں نہ پیش کی گئی ہو، وہ ابوجہل وابولہب سے زیادہ دشمن اسلام ،فرعون و ہامان سے زیادہ مشخق نار ،کفر وضلالت کابانی، بےاد بوں، گستاخوں کا پیشوا، شیخ نجدی کا مقلدوشا گرد بتایا گیا،اور بیان لوگوں نے کہاجن کےجسم نازک میں آج تک اللہ کے لئے ایک پھانس بھی نہیں چبھی، جن کے پیروں میں اللہ کے راستہ میں کبھی کوئی کا نٹانہیں گڑا،جن کوخون چھوڑ کر کہاس کاان کے یہاں کیا ذکر اسلام کی صحیح خدمت میں پسینہ کا ایک قطرہ بہانے کی سعادت بھی حاصل نہیں ہوئی،اور بیان لوگوں نے کہاجن کی ماؤں، بہنوں، بیٹیوں کی عزت وعصمت بچانے کے لئے اس نے اپنا سر کٹایا، تو کیا اس کا یہی گناہ تھا اور کیا دنیا میں احسان فراموشی کی اس سے بڑھ کرنظیر مل سکتی ب? جس وقت پنجاب ميں مسلمانوں کا دين وايمان، جان ومال، عزت وا برو محفوظ نتر تھی، سکھوں کے گھروں میں مسلمان عورتیں تھیں، مساجد کی بے حرمتی ہورہی تھی اور ان مین

گھوڑے بانڈ سے جاتے تھے،اس وقت یہ غیرت ایمانی وحمیت اسلامی والے جوایک کلمہ گفر برداشت نہیں کر سکتے کہاں تھے؟ اور کیا آن بھی شاہ ولی اللّٰہؓ کے پوتے کے سواکوئی کا فرنہیں؟ سودا قمارِ عشق میں شیریں سے کوہ کن کس منہ سے اپنے آپ کو کہتا ہے عشق باز بازی اگرچہ لے نہ سکا سر تو کھو سکا اے رو سیاہ تبچھ سے تو یہ بھی نہ ہو سکا (دعوت وعزیت کے روشن ستارے، مصنفدآبادشاہ یوری۲۳۳-۲۳۳)

## 

دعوت اسلامی کے میدان میں حضرت مولا ناعلی میاں گر سرگر میاں طريقة كار، افكاروآ راءاور خدمات (چند جھلکیاں) حضرت مولانا علی میانؓ کی پوری زندگی دعوتِ اسلامی اور مسلمانوں کے مسائل ومشاکل کے حل اور خاتمہ کی کوششوں میں صرف ہوئی ہے، اور ہر جگہ قر آ ن کریم کے اس بیان كرده اصول وخطوط كوحر في جال بناني اورسينه سے لگاني كاجذ به كار فرما نظر آتا ہے: ادع الي سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي احسن. ترجمہ: اے نبی! اپنے رب کے راستہ کی طرف حکمت اور عمدہ تفسیحت کے ساتھ دعوت دیجئے اورلوگوں سے ایسے طریقہ پر مباحثہ تیجئے جو بہترین ہو۔ مولانا نے اپنی دعوتی سرگرمیوں کے لئے جونیج اورطریقۂ کاراختیارفر مایا ادراس پر تا حیات قائم رہے، وہ تشدد وشدت اور ٹکرا وَ کانہیں تھا، اس کا سب سے بڑا امتیاز بیتھا کہ اس میں تدریج وحکمت اور مصلحت کی پوری رعایت شامل تھی، اس میں تربیت، افراد سازی، ذہن سازی، خیرخواہی اوراخلاص کے تمام عناصر ملتے ہیں۔ دعوت کا ہم بج مولا نانے حضرت مجد دالف ثائی سے اخذ کیا تھا، جسے مولا نا دعوت کے تمام منابح میں افضل اور متعدل قرار دیا کرتے تھے، اس کی توضیح مولانا نے اپنے ایک رسالہ «منهج افضل في الإصلاح للدعاة والعلماء» مي فرمائي ب\_ اس فضیلی مضمون کا خلاصہ یوں ہے کہ جب مغل با دشاہ جلال الدین اکبرنے اسلام کو

مٹانے؛ بلکہ دفن کرنے کی ساری کوششیں شروع کردیں اور بنے دین کورائج کردیا،خود نبوت کا دعویٰ کردیا، برہمنوں کے عقائد وعادات سے بے حد متأ ثر ہوکران کی فل شروع کر دی اور ان سے تعلق خاطرا تنابڑ ھتا گیا کہ وہ تمام امور میں دخیل ہونے لگے،اس وقت صورت ِ حال یہ ہوگئی تھی کہاسلام مظلوم ہو گیا تھا،اورا سے بیٹیمی کا داغ سہنا پڑ رہا تھا، یہ ہند دستان کی تاریخ کا تاریک ترین دور تھاجوا گرچہ کچھ کمبے صبحات باقی رہ جا تا تواس ملک میں شاید کوئی اسلام كانام ليوابا قي نه بچتا، استقلين فضا ميں حضرت مجد دالف ثاثيُّ الصُّے اوركلمه حق بلند كيا، امراء ووزراءکوخطوط لکھے، جن کےاسلوب کی بلاغت اور حلاوت اور نرمی وسہولت سے مکمل افہام وتفہیم بے حد مؤثر ثابت ہوئی، ان خطوط میں شیرینی اور کمنی ، نرمی وختی اور شدت ولین کا امتزاج بلاشبه مجد دصاحبؓ کی غیرت وحمیت اور رعایت حکمت و مصلحت کا بین ثبوت ہے، مجد دصاحب خطوط اور ملاقا توں کے ذریعہ دعوت وہلینج کی ذمہ داری انجام دیتے رہے،اور بغاوت بریا کرنے کا کوئی خیال تک ان ے دل میں نہآیا کہ بیکفر کے لئے مزید راستہ ہموار کرنا ہوسکتا تھا، چناں چہ وہ اینی اسی حکیما نہ روش کے مطابق اصلاح و تبدیلی کی کوششوں میں سرگرم رہے، رفتہ رفتہ اثرات بڑ ھےاور جہانگیر کے زمانہ میں بیکوشش کا میاب ہوئی اورا کبر کا گمراه کن نظام دعقید ه دن کردیا گیا۔

مجدد صاحبؓ کے اس طریقۂ کار پر تبصرہ کرتے ہوئے مولانا نے تحریر فرمایا ہے کہ موجودہ انقلابی اور پرفتن دور میں اسے اختیار کرنے کی ضرورت واہمیت سب سے زیادہ ہے، خاص طور پر اس طبقہ کو اس پر اپنی توجہ مرکوز کرنی چاہئے جو سیاسی قو توں، حکومتوں اور جماعتوں کوچلینج کرنے، ان کے خلاف اعلانِ جنگ کرنے کی اپنی سرگر میوں میں کسی قسم کی نرم روی، حکمت و مصلحت پسندی، ذہن سازی، تیاری اور تد ریجی مراحل کا ذرائیمی لحاظ نہیں کرتا، اس طرح کی بے جاشدت پسندی بندا وقات مثبت دعوتی اور تملی کا موں کے راہ کی سب سے بڑی رکا وٹ بن جاتی ہے۔ مجد دصاحب کاطریقة کارجواصلاً قرآن سے ماخوذ ہے، بڑی افادیت واہمیت کا حامل ہے،اورآ غاز ہی سے وہ دوسر بے طریقوں کے مقابلہ میں کا میاب قابل اعتما داور مؤثر ثابت ہوتار ہا ہے۔ (منج اضل فی الاصلاح للد عاة والعلماء، ربانية لار ہبانية ، تاريخ دعوت وعزيمت جلد چہارم مختصراً) مولانا نے اپنی تحریروں اور تقریروں میں جابجا اس کی تا کید فرمائی ہے کہ دعوت اسلامی کا کام کرنے والے افرا داور جماعتوں کوجلد بازی اور سارے مرحلوں سے بیک وقت گذرجانے کی خواہش سے دستبر دار ہونا پڑے گا، بیرحقیقت ہے کہ حکیمانہ دعوت اورعوام کے دلوں میں ایمانیات داسا سیات کو بٹھانے اور جمانے کا مرحلہ سیاست وحکومت اورا نتظام کے مراحل سے بدر جہا مقدم اور بنیادی ہے،اور یہ پہلا مرحلہ اگر مستقل جاری رہے اور داعیان اس کے لئے بالکل سرگرم؛ بلکہ فنا ہوجا ئیں، تب کہیں جا کر دوسرے مراحل میں کا میا بی ملتی ہےاورا چھااور خاطر خواہ نتیجہ سامنے آتا ہے؛ کیکن دعوتِ اسلامی کے عاملین ہی اگر جلد بازی کا شکار ہوکراس اساسی مرحلہ سے اچٹتے ہوئے گذرجا ئیں اور قوم کی تربیت، ذہن سازی اور کردار سازی کے بغیر سیاست وحکومت کے مراحل تک فوراً پہنچنا جا ہیں تو نہ تو کامیابی کی صانت لی جاسکتی ہےاور نہ ہی خاطر خواہ نتائج برآ مدہو سکتے ہیں۔ (تاریخ دعوت دعز سمت جلد چہارم) دعوت کا پیطریقۂ کارقر آن کریم اور سیرتِ رسول سے مستفاد ہے جس کومجددین اور مصلحین ہر دور میں اپناتے رہے ہیں،حضرت مولا ناعلی میاںؓ کی علمی اور دعوتی زندگی میں اس منج قرآنی کاالتزام ہرجگہ نمایاں نظرآ تا ہے،عرب مما لک اور دیگر دعوتی زندگی میں اس منج قرآنی کا التزام ہر جگہ نمایاں نظر آتا ہے، عرب ممالک اور دیگر اسلامی ممالک کے سر براہوں، ذمہ داروں، امراء داعیان سے مولانا کی گفتگو، طرنے خطاب، خطوط دمکا تیب اور دعوت واصلاح کی کوششوں سے اس کا بخوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ یہ بعینہ اسی طرح کا حکیمانه طریقة کار ہے جومجد دالف ثانی علیہ الرحمہ نے اختیار فرمایا تھا،اور جس کی تائی قرآن وسنت سے ہوتی ہے، اس میں انداز وآگا، ی، خطرات کی نشان دہی اور اصلاح وتبدیلی کے جذبات کے ساتھ ساتھ حکمت ومسلحت کی رعایت، مسائل ومشاکل کے اسلامی معتدل حل، نرم روئی اور خیرخواہی کے جذبات بھی ملتے ہیں، امراء وسر براہان اور لیڈران وقائدین کی رہنمائی اور خیرخواہانہ اصلاح کا بیرکام مولانا کی دعوتی سرگرمیوں کا ایک اہم باب ہے،مولانا نے براہِ راست گفتگو، ملاقا توں، خطوط ور سائل اوراینی تصانیف کے ذریعہ پیرخدمت انجام دی،اصلاً بیاسی حدیث پرعمل تھا،جس میں''ائمہ سلمین'' کے ساتھ خیرخواہی وضح کا ذکر آیا *\_\_\_* "النصيحة للله ولرسوله ولكتابه والأئمة المسلمين وعامتهم" \_اس خدمت میں مولانا کا خلاص قابل رشک ہے، جس میں کسی قشم کے مادی فوا کداور معاوضوں کا تصور بھی نہیں ملتا، بہر حال مولانا کی اس بے لوث خدمت سے ان کی فکر کی بلندی، دل کی یا کیزگی اور جذبات داحساسات کی سلامتی کا کچھاندازہ کیا جاسکتا ہے،تحریک پیام انسانیت (جس کے قائداورروحِ رواں مولا ناہی تھےاور جومعترضین وناقدین کی فضول گوئیوں اورغیر معتدل تأ ثرات کے باوجود اپنی نوعیت کی پہلی، مؤثر اور وقت کی بے حداہم اور ضروری تحریک ہے) کے پلیٹ فارم سے مولانا نے طبقاتی اور فرقہ وارا نہ کشکش ختم کر کے مسلمانوں اور ہندوؤں کو قریب آنے کی دعوت دی، اجتماعی اور ساجی مشکلات کا جائزہ لیا اور ان کا اسلامی حل پیش کیا،مل جل کرقوم ووطن کے مفاد میں تعمیر ی کام کرنے کا جذبہ ابھارا اور غیر مسلموں کے سلسلہ میں اسلام کی یا کیزہ اور بلندیا یہ تعلیمات اورا خلاق کانمونہ پیش کیا اور پوری *طرح مد*ارات، <sup>حس</sup>ن اخلاق اور با جهی اتحاد کی دعوت دی، مولا ناکی اس دعوت انسانی میں وہی حکمت وند ریج کارفر مامعلوم ہوتی ہے جواسلام کے پیغام انسانی داجتماعی اوررسول کے عمل سے مستفاد ہے، واقعہ ہیہ ہے کہ یہ دعوت کا حاصل اور مقتضائے مصلحت ہے، مولا نانے اپنی دعوت مين تقريباً تمام مؤثر وسائل دعوت كواختيار فرمايا ہے جن كى كچھ تفصيلات ملاحظہ ہوں : یہ ایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ مل میں وہ قوت وتا ثیر ہے جوالفاظ میں نہیں، دعوت واصلاح کے ہزاروں مضامین، مقالوں اورتقریروں کے مقابلہ میں عملی مظاہرہ ونمونہ بے انتہاء کا میاب ومؤثر ثابت ہوتا ہے، اور ایسا تو مشاہدہ میں آئے دن آتار ہتا ہے کہ خوش کلام مگر بدعمل افرادکی دعوت داصلاح کی کوششیں بالکل بےاثر اور بے فیض ہوجاتی ہیں ،کا میاب وبا مراد داعی وہی ہوتا ہے جوابی عملی نمونوں سے اصلاحی کوششوں میں کامیاب ہوجائے اور اثر پیدا کردے،اگرچہاس کی زبان سےایک لفظ بھی ادانہ ہو،مولا نارحمہاللّہ نے عملی نمونہ کے ذریعہ سے تربیت داصلاح اور دعوت کے کام کوسب سے اہم اور مؤثر دعوتی وسیلہ سمجھا اور داعیوں کے ليحاس كى اجميت كافر كرفر مايا ب- (فقدالد حوة ملاح وة فاق ( كتاب الامة ) مضمون سيدرياض عاشود ٢٩) خودمولا ناکی دعوتی سرگرمیوں میں اس اہم وسیلہ دعوت کا التز ام ملتا ہے،مولا نا کا زمد واستغناء،سادگی،متاع دنیاسے بےانتہاء بعد و بیزاری اور مخلصا نہ بےلوث و بےصلہ خدمت ودعوت اس کی واضح دلیل اور مولانا کا نمایاں امتیاز ہے، اس کا اثر تھا کہ اصلاح ودعوت ، بے لاگ نقتید و تصره اور روک ٹوک ، مداہنت اور باطل کو بر داشت نہ کر سکنتے اور حقائق کو داشگاف کرنے میں مولانا کوبھی کوئی باک نہ ہوا اور نہ ہی لومۃ لائم کا خوف بھی دامن گیر ہوکر ان کوششوں سے دستکش بناسکا؛ بلکہ مولانا نے جہاں جہاں جو کچھ کہااس کا اثر قبول کیا گیا،ان کی تکفخ نوائیوں کے زہر نے ہمیشہ تریاق کا کام کیا اور ہر حال میں وہ عزیز اور مقبول ومحبوب (علاءومفكرون غرقتهم، شيخ محمد المجذ وب الرسام ا) (۲) وسائل دعوت میں مولانا نے تعلیم وتربیت کو بڑی اہمیت دی، مولانا کا بیعقیدہ تھا کہ نئی یود کی صالحیت ، افراد سازی اوراسلامی معاشرہ کی تشکیل کے لئے تعلیم وتربیت ، پی کا سب سےاہم رول ہوتا ہے،مولا نانے اس موضوع پر بہت کچھ کہا اور ککھا ہے۔(علاء د مفکرون عونتهم، شخ محدالمجذ دب ۱۵۱/) خود برصغیر کی عظیم و بے مثال درس گاہ دارالعلوم ندوۃ العلماء میں ایک طویل عرصہ تک مولا نانے تعلیمی وتربیتی کارواں کی قیادت اور سفینہ کی ناخدائی فرمائی ہے۔

طویں حرصہ تک مولانا کے یکی وربی کارواں کی قیادت اور سفینہ کی ناحدا کی خرمانی ہے۔ (۳) وعظ ونڈ کیر بھی ایک اہم وسیلہدعوت ہے جو مولانا کی تمام تحریر وں، لکچرس،اسفار، مختلف اور ہرسطح کے لوگوں سے ملاقا توں میں بے حد نمایاں حقیقت ہے ہے کہ

۸٣

مولانان تذکیرودعظ کاسلسله ہمیشہ جاری رکھااور بیا یک دن بھی موقوف نہ ہوا۔ (۴) مولانااس حقيقت پريفتين رکھتے ہيں کہ وسعت افلاک ميں تكبير سلسل خاک کی آ نحوش میں ہونے والی شبیح ومناجات سے بدر جہا بہتر ہےاوراعلاء کلمۃ الحق کے لئے علمی ودعوتی جہاد ہزاروں نوافل،اعذ کافوں اورعزلت پیندیوں سے افضل ہے،اسی گہر ےایمان ویقین اور فکر بلندکوسا منے رکھتے ہوئے مولا نانے عرب وعجم کا دورہ کیا،مغرب ومشرق کے مے خانے د کیھےاور گوشے چھان ڈالے۔قرآنِ کریم کی بیآیت ہرجگہان کی توجہاور نقطہالتفات رہی: كنتم خير امة اخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتومنون بالله. ترجمه: اب دنیا میں وہ بہترین گروہ تم ہو جسے انسانوں کی ہدایت واصلاح کے لئے میدان میں لایا گیا ہے، تم نیکی کا حکم دیتے ہو، بدی سے رو کتے ہواوراللہ برایمان رکھتے ہو) چناں چہ اسی امر بالمعروف اور نہی عن المنکر اورا شاعت دین کے جذبہ بے پناہ کے ساتھ مولانانے مشرق ومغرب ہر جگہ بنہ جانے کتنے مدارس، مساجد، مراکز اورا داروں کا سنگ بنیاد رکھا، تاسیس میں شریک ہوئے، نہ جانے کتنی تحریکوں میں حصہ لیا، نہ جانے کتنی کانفرنسوں، سیمیناروں اور جلسوں میں مولانا بلائے گئے اور ہر جگہ مولانا نے برملا بے خوف وخطر دعوت واصلاح کی صدالگائی - تیری آواز کے اور مدینے - متعدد علمی واسلامی ا کیڈ میوں اوراداروں کے قیام وتاسیس اور شرکت وتعاون کےراستہ سے بھی مولا نانے دعوتی سرگرمیاں بڑھا کیں، جن میں رابطہ عالمی اسلامی، جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ، مجمع علمی دمشق اور رابطہ ادب اسلامی وغیرہ کے پروگراموں میں شرکت اور پورب و ہندوستان میں مختلف اسلامی اداروں اور تنظیموں کی ذمہ داری وقیادت کرتے ہوئے مولانا نے تادم مرگ فکری، مذہبی اور معاشرتی مسائل کے تجزید <mark>وحل اور اصلاح ودعوت کا کام انجام دیا اور دعو</mark>تی سرگرمیوں

کی راه میں حاکل تمام موانع اور رکاوٹوں کاحل تجویز کیا اور آخر تک اپنی دعوتی ذمہ داریوں کی انجام دہی میں مصروف ِمل رہے اوران کا طائر بلند پرواز بیاری، بڑھا پے اور کمز وری کی پرواہ کئے بغیر ہمیشہ اڑتار ہااور بلند ہمت رہا۔

ومن تیکن العلیاء همّة نفسه 
ومن تیکن العلیاء همّة نفسه 
ترجمہ: جس کا طلح نظر بلندیوں اور رفعتوں کو پہنچتا ہوا سے اس راہ کی ساری زمتیں اور پریثانیاں عزیز اور محبوب ہوتی ہیں۔

(۵) تصنيف وتاليف كراسته سے حضرت مولانا كى دعوتى سرگرمياں ''عياں راچه بياں'' كامصداق ہيں، مولانا كى سيكڑوں تصنيفات اور مضامين و مقالات ہيں جواپيند موضوعات كى اہميت ونزا كت اور موجود ہاہم مسائل كے تجزيد وحل كے لحاظ سے منفر د شان ركھتے ہيں، ان تصانيف كے ذريعہ جوفكرى اور روحانى خلا پر ہوا ہے وہ مختاج بيان نہيں ہے، واقعہ بيہ ہے كہ مولانا كى تاليفات دعوت اسلامى اور ثقافت اسلامى كے ميدان ميں بنيا دى مراجع ومصادركى حيثيت ركھتى ہيں، اور ان ميں ايك مورخ كى جامع عقليت، ايك عالم كى دقت نظر اور تحقيق، ايك اد يہ كى بلاغت واد بيت اور ايك تحلص داعى كا جذبہ وحرارت سب پچھ جمع معلوم ہوتا ہے۔

(٢) صحافت بھی مولانا کی دعوتی کوششوں کا ایک اہم ذریعہ رہی ہے، ١٩٣٢ء میں ندوۃ العلماء کے عربی پرچہ 'الضیاء 'اور ١٩٣٠ء میں اُردو منجلہ ''الندوہ ' کی ادارت میں مولانا شریک رہے، ١٩٣٨ء میں انجمن تعلیمات اسلام کی طرف سے ایک پرچہ ''نعیر' نکالنا شروع کیا، ١٩٣٣ء میں ندائے ملت نگلنا شروع ہوا تو اس کی سر پر سی اور نگرانی فرمائی ، ندوۃ العلماء سے ١٩٥٥ء میں ''البعث الاسلامی' ١٩٥٩ء میں ''الرائد' اور ١٩٣٣ء میں ''نعمیر حیات' جاری ہوا تو مولانا تا حیات ان کے ذمہ دار وسر پر ست رہے، ہند و ہرون ہند کا غالباً ایسا اسلامی مجلّہ اور اخبار نہیں ہے جس میں مولانا کے چشم کشا مضامین و مقالات ، تا ثر ات، انٹر ویز، افکار اور آ را طبع نہ ہوئی ہوں۔

رہے، ہمیشہ سلمانوں سے متعلق تمام مسائل کا بڑا ناقد انہ اور ہرموقع پران کی معتدل آ رااور افكارسے بڑافائدہ اٹھایا گیا۔ (۴) تاریخ اقوام وملل سے گہری واقفیت اوراحاطہ مولانا کی بیشتر تحریروں میں تاریخی واقعات،ان سے عبرت وموعظت کے نتائج اخذ کرنے اور ماضی کے گمراہ کن اور تباہ کن امور سے دورر کھنے اور ڈرانے کے مضامین ملتے ہیں، یہ چیزان کی مقبول ترین معرکۃ الآ راءتصنیف' ماذاخسر العالم' میں بڑی نمایاں ہے، مولانا کے بقول وہ شروع سے تاریخ کے طالب علم رہے ہیں، اور ان کی اکثر تحریریں تاریخی موضوعات سے متعلق رہیں، انہیں اسلام کی سیاسی ،فکری علمی اور روحانی تاریخ کے ساتھ ہی یورپ کے قدیم ترین فلسفوں اور مذا جب وادیان واقوام کی تاریخ کا گہراعلم اور مطالعہ تھا۔ (واقع العالم الاسلامي ،مصنفه: مولا ناعلي ميانٌ) اس لئے تاریخی استدلالات کاعضر مولا ناکی تحریروں اور دعوتی سرگرمیوں میں خوب ملتا ہے، جوان کے وسیع عمیق مطالعة قرآن اور کتاب اللہ سے قوتِ اخذ واقتباس کا بین ثبوت ہے۔ (۵)مغربی تہذیب کے بارے میں مولانا کا معتدل موقف مولا نانے اپنی زندگی میں''خذ ماصفاودع ماکدر'' کا اصول اپنائے رکھا،صاف شخری چیزیں اخذ کرنے اور آلودہ و بیکار چیز وں کو چھوڑنے کی مولانا نے ہمیشہ دعوت دی،مغربی تہذیب کے مفاسد ومفاتن پر بڑی سخت تنقید فرمائی اوراس کی اچھی چیز وں کواخذ کرنے کی دعوت دی،مولا نااعتدال کے داعی اور اس پر عامل تھے،انہوں نے مغربی تہذیب سے بالکایہ اجتناب یا کمل تقلید کی دعوت کبھی نہیں دی؛ بلکہ اس افراد وتفریط سے ہمیشہ گریز اں اور مخالف رہے،انہوں نے اہل مغرب سے ہمیشہ جاہلیت سے اسلام کی طرف آنے کی بات کہی اور نگ پودکومغربی تہذیب کے سحرآ فریں شرورومفاسد سے دورر ہنے کی تلقین کی۔

(۲) عربون کی اصلاح کااہتمام

یوں تو مولانا کے دعوقی کا موں کی جولان گاہ مشرق بھی ہے اور مغرب بھی، عرب بھی ہے اور عجم بھی؛ کیکن مولانا نے عربوں کی اصلاح ودعوت کا اہتمام زیادہ فر مایا، ان کے مسائل پر بار بارقلم اٹھایا، تقریریں کیس اور انہیں سلجھانے اور حل کرنے کی کوششیں فرماتے رہے، وہ عرب کو روئے زمین کی سب سے زیادہ مستحق اکرام ومود ت قوم سبجھتے تھے؛ کیکن ان کے نزد یک اسلام وایمان کا درجہ ہر چیز سے فائق تھا، مولانا نے بار ہا فر مایا اور جگہ جگہ لکھا ہے کہ اسلام وایمان کی صلابت کے ساتھ عرب سب سے زیادہ مستحق قیادت ہیں، انہیں اپنا یہ مقام سبجھنا اور یہ منصب سنجالنا چاہئے۔ (کاردانِ زندگی دو گر خاضرات، العرب دالاسلام دا

## (۷) اسلوبِ بیان کی بلاغت واد بیت

ادب مولانا کے نزدیک سب سے اہم وسیلہ دعوت ہے، دعوقی کا موں میں مولانا کا تقریری وتح ریں اسلوب بڑااد یباندا ور سحر آ فریں ہے جو ہر موقع پر دلوں میں گھر کرتا، اثر کرتا اور وآمادہ عمل کرتا رہا ہے، بید وہ امتیازی خصوصیت ہے جو خال خال ہی کسی کو نصیب ہوتی ہے، قر آن وحدیث سے والہان شغف، وسعت اور جہد سلسل نے مولانا کو بیا متیاز عطا کردیا تھا، ان کی کو کی بات یا تح ریاس امتیازی جو ہر سے خالی نہیں ہے، ان میں بے پناہ تا شیر اور کشش ہے اور بیمولانا کے مخلص و بے لوث ہونے کی دلیل ہے؛ اس لئے کہ بیان کے دل کشش ہے اور بیمولانا کے مخلص و جالوث ہونے کی دلیل ہے؛ اس لئے کہ بیان کے دل کر اندرون کی صدا ہوتی ہے اور: پر نہیں طاقت پر واز مگر رکھتی ہے دول سے جو بات نکلتی ہے اثر رکھتی ہے نظار اور محمل ہوتی ہے مولانا کر میں تین اہم کمتوں کو پیش نظر اور مطح نظار اور کی میں تین اہم کمتوں کو پیش نظر اور مطح ۱:- عام لوگوں میں ایمان کے مبادی اور اساسیات کی تخم ریزی اور استحکام، عقائد واعمال، معاملات واخلاق کی صحیح ،تز کی پنفس اور دعوت کا مرحلة تنظیم ،حصولِ اقتد اراورا نتظامی امور کے مراحل سے پہلے کا درجہ رکھتا ہے، سارے مراحل سے تدریجاً گذرنا ہی مفید ہوتا ہے، تدریج واعتدال میں منافع پورے حاصل ہوتے ہیں اور مقصد میں اچھی طرح کا میابی ہوتی ہے؛لیکن اگر داعیان جلد بازی سے کام لے کرعوام اور قوم کی تربیت، ذہن سازی اورانہیں ڈ ہالے بغیر بیک وقت سیاست وحکومت کے مرحلہ کو حاصل کرنے ہی میں منہمک ہوکرا پنا ساراز ورِباز دصرف کرڈ الیس توبی جلد بازی مقصد کے حصول میں مخل ثابت ہوگی، نہ تو سارے فوائد مل سکیں گےاور نہ ہی منزلِ مقصود نصیب ہو سکے گی ، دعوتِ اسلامی کے آغاز کی تاریخ اس سلسله کا بڑاا ہم نمونہ ہے، جس میں دعوت کا مرحلہ مکہ مکرمہ میں ۱۳ رسال اور مدینہ منورہ میں • ارسال کے طویل عرصہ کو محیط نظر آتا ہے، عہدر سالت میں حکومت وسیاست کی مدت دعوت کی مدت سے بے حد مختصر ہے، اس لئے تد رہے واعتدال ہی خیر کا وہ پہلو ہے جودعوتِ اسلامی کی کامیابی اور تا ثیر کے لئے ایک فعال عضر کا کام کرتا ہے۔

۲:- ایسے افراد پیدا کرنے کی سخت ضرورت ہے جو پیغام دعوت کے سیچ معنوں میں امین وحامل اور وارث ہوں، جو ہر شگاف پاٹ سکتے اور ہر خلا پر کر سکتے ہوں، اور تربیت وتز کیہ کی ذمہ دار یوں کو بخو بی نبھا سکتے ہوں، کوئی بھی تح یک، ادارہ اور دعوت اپنی قوت، مالی استحکام اور مضبوطی کے باوجود اگر افراد سازی کے میدان میں روز بروز قدم نہ بڑھاتی رہے تو بیاس کے لئے خطرہ کا الا رم ہے، اگر رجال کا رہی تیار نہ ہوں تو پرانے باصلا حیت افراد کیے بعد دیگر روفتہ رفتہ ختم ہوکر استح کی دوعوت کو قلاش اور مفلس و بے ما یہ چھوڑ جائیں گے، اس لئے رجال سازی کا کام دعوت کے اہم ترین نقاط میں شامل ہے۔ س:- دعوت اسلامی کے افراد کو قلب وروح کی غذا سے شاد کام اور سیراب کیا جانا

بھی نہایت ضروری ہے، ان کا جوثرِعمل، وفورِ جذبات،حرارت ولگن اور شوق ونشاط حوصلہ

افزائی کے ساتھ ہی اس غذاءِ قلبی وروحانی کا بڑی حد تک رہین منت ہے، بیاُن کی خرچ کی ہوئی صلاحیتوں کانعم البدل ہے، انسان تو ایک جاتا ہوا چراغ ہے، جس میں اگرتیل نہ ڈالا جائے تواسے گل ہونا ہے، دعوت اسلامی کے کا م کوگل ہونے اور سرد پڑنے سے بچانے کے لئے اس کے افراد کے دلوں کی آئچ تیز اور جذبات گرم کرنے پڑیں گے؛ تا کہ وہ ہوشم کے حالات کے لئے تیارر ہیں اور کبھی ان کے پاس سے اضمحلال، دل شکتگی اور کسر ہمت کا گذر ہی نہ ہو سکے، ایسا بار ہا دیکھنے میں آیا ہے کہ بہت سے دعوتِ دینی اور تحریک سیاسی کے کارکنان شروع میں بڑے بلند حوصلہ، عالی ہمت اور اولو والعزم رہے، مگر جب سخت حالات آئے، قید وبندیا دار درس کا مرحلہ آیا، اذیتوں میں مبتلا ہوئے، فوراً ہی ان کا جوش کا فورا ور حرارت سرد پڑگئی، جذبات مردہ ہو گئے اور حوصلہ ہی ختم ہو گیا اور وہ اپنے سفر میں آگ بڑھنے کے بجائے بیچھے؛ بلکہ بہت بیچھے مٹتے گئے،حتیٰ کہ بساادقات وہ بازاری لوگوں سے بھی گئے گذرے ہو گئے، تو صرف جوش وجذبات اور وقتی قربانیوں ہی میں کمال نہیں، اصل کمال تو استقلال اور بقاءودوام میں ہے، خلاہر ہے یہ جو ہربغیر روحانی تربیت، تز کیہ قلب اور دلوں کو ذکرایمانی اورحلاوتِ دینی سے معمور کئے بغیر ہر گز حاصل نہیں ہوسکتا۔ مولانا نے تحریر فرمایا ہے کہ ہمیں اپنے دل ود ماغ اور عقل وخرد کو پا کیزہ کر کے صرف اور صرف دعوت اسلامی، خدمت وقربانی اورلوگوں کو جاہلیت کی تیر گی سے اسلام کی تابانی میں لانے کی کوششوں کے لئے مخلصانہ سرگرم عمل ہوجانا جاہئے ، یہ ہماری ذمہ داری اور فرضِ منصی ہے، جس کی انجام دہی ضروری ہے۔ (نحو بعث اسلامی جدید ۱۷) مولانا کی ان آراء سے بیہ بات بخوبی واضح ہوجاتی ہے کہ تربیت کا لحاظ، مرحلہ بہ مرحلہ دعوتِ اسلامی کے کارواں کو آ گے بڑھانا، تدریج واعتدال کی رعایت، جلد بازی سے پر ہیز اور حکمت مندانہ اقد ام کسی بھی دعوتی تحریک کی پوری کا میابی اور حصوکش مقصد کی صفانت ہوتے ہی۔ چند معاصرتحریکات وافراد کی طرف سے بیہ پروپیگنڈہ بڑے شدومد سے پھیلایا جارہا ہے کہ مولانا نے خلافت اسلامیہ کی بحالی کے لئے کوئی اقدام نہیں کیا اور نہ ہی تحریک چلائی اور نہ اس ست میں مولانا مودود کی <sup>جس</sup>ن البنا شہید، سید قطب شہید وغیرہ کی طرح مولانا کا کوئی عملی کا م سامنے آسکا۔

حاشاد کلا! یہایک بے بنیاد خیال ہے جس کے پیچھے فی الواقع جماعتی اور فرقہ پرستانہ عصبيت وجهالت كارفرما ہے،مولا ناكا كہنا اوركر ناصرف بيرتھا كہ وسائل ومقاصد ميں نماياں فرق ہوتا ہے، جس کالحاظ ضروری ہے، حکومت اصلاً مطلوب ومقصود نہیں ہے؛ بلکہ وہ وسیلہ ہے،اصل مقصود غلبہ اسلام ہے جس کے لئے پہلے زمین تیار کرنی پڑتی ہے، مرحلہ بہ مرحلہ کا م ہوتا ہے، تدریج واعتدال ملحوظ رکھنا پڑتا ہے، پھرکہیں جا کراصل مقصد میسر آتا ہے، اسی طریقہ کار میں کامیابی ہے، ورنہ جلد بازی میں اتنے مفاسد ہوتے ہیں جو نا قابل تدارک ثابت ہوتے ہیں، اس لئے پہلا کا متوعوام اور قوم کوراسخ الایمان، صائب العقیدہ اور صالح بنانا ہے،ان میں ایمان ومذہب پریقین کامل اور اعتماد پیدا کرنا ہے،اوراس سلسلہ میں اس طریقہ کواختیار کرنے کی ضرورت ہے جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اختیار فرمایا تھا، ہم بھی خلافت ِاسلامی کی بحالی کی کوشش کرنے والوں کے دل سے قدر داں ہیں، ہم اس تفصیل میں جانانہیں جا ہتے کہ انہوں نے کیا طریقۂ کارا پنایا اور بالآ خر کیوں نا کام رہے؟ کیکن اس حقیقت کا اعتراف بہرحال سب کو ہے کہ مولا ناعلی میاں گا طریقۂ کا رحکمت ِ نبوت سے ہم آ ہنگ ہےاوراس کی تا ثیراورسلامتی ہے ہرگزا نکارنہیں کیا جاسکتا۔

حضرت مولا ناعلی میان کی رائے میں دعوتِ اسلامی کے مختلف بنیا دی شعبےاور میدانِ عمل ہیں، اس کی تفصیل ان کی تحریروں اور تقریروں میں جابجا ملتی ہے، ذیل میں ہم چندا ہم اور بنیا دی شعبوں کا ذکر کرتے ہیں۔(ماخوذاز:الدعوۃ نی العصرالحاضر سماحۃ ایشخ الندوی ۹–۱۹) ا:- مسلمانوں میں دینی و مذہبی شعور، ایمانی استفقا مت اور جذبہ مُرل اُبھارنے کا کا م بڑى اہميت كا حامل ہے، اخلاص بھچ عقائد، غير اسلامى عادات ورسوم سے نفرت و بعد اور اسلام ومسلمانوں کے مسائل سے دلچ ہی اور اس کے حل كى كوشش دعوتِ اسلامى كا اہم ترين شعبہ ہے۔ ۲: - نبى اكر مصلى اللہ عليہ وسلم سے روحانى ، عقلى اور جذباتى تعلق كوشتى ماور مضبوط كرنا اور جان ، مال ، اہل وعيال ، عزت و منال اور دنيا كى تمام چيز وں سے زيادہ محبت وشيفتى كا عام جذبہ بيد اركر نابھى دعوتِ اسلامى كاعظيم شعبہ ہے۔

۳:- اسلام کے مفہوم اور حقیقت ِ دین کوتحریف وانحراف سے بالکلیہ محفوظ رکھنا، اسلامی حقائق و مفاہیم کوجد ید مغربی تصورات یا سیاسی واقتصادی تعبیرات واصطلاحات کے تابع نہ ہونے دینا اور اسلام کی خالص سیاسی توضیح اور تفہیم وتشریح سے احتیاط برتنا بھی دعوتِ اسلامی کے دائر ہ کار میں آتا ہے۔

۲۰:۰۰ مهذب اور تعليم يافته (Educated) طبقات اور عالم اسلامي مي فكرى وتربیتی قیادت کے ذمہ داران اور میڈیا سے تعلق رکھنے والے کار کنان اور صحافیوں کا اسلام کی صلاحیت، حقانیت اور تا ثیر دقوت پر اعتماد بحال کرنا بھی دعوتِ اسلامی کا نازک شعبہ ہے، نئ یودخصوصاص عصری دانش گاہوں کے نونہالان کواس حقیقت کا ایقان بے حدضر وری ہے کہ اسلام زمانہ کی ترقیات وانقلابات سے مرعوب ومتأ ثر اور ہمنوانہیں ہے؛ بلکہ وہ یورے کاروانِ انسانی کی قیادت اور رہبری کے لئے وجود پذیر ہوا ہے، وہ ایک مکمل اور مستقل نظام حیات اور ضابطۂ زندگی ہے، وہ عالی ترین افکار ومقاصد کا حامل ہے، اس کا پیام نوع بہ نوع ہے، تروتازہ ہے، جاری وساری ہے، اور پوری دنیائے انسانیت کے لئے ہے، وہ زندگی کی منجھداروں اور گردابوں میں پھنسی شتی کوساحل مراد پر پہنچانے کا کا م کرتا ہے، وہ انسانی ساج کومغرب کے کھو کھلے اور عریاں کلچر کی پہتیوں اور گراوٹ اور محرومیوں سے نکال کراسلام کی آ غوشِ عدل ورحمت میں پہنچانے کا مقدس فریضہ انجام دیتا ہے، وہ شروع سے جاہلیت وکفر کے خالم وبے رحم پنجوں سے امتوں کو آزاد کراتا اور محد عربی صلی اللہ علیہ وسلم کے اس نظام وحدت ومودت میں داخل کرتا آیا ہے، یہی راہ سعادت وسلامتی ہے اور اسی کا دامن تھا منے میں نجات وعافیت ہے،ان حقائق کی یقین دہانی اورا یمان پراس درجہا عتقاد کی بحالی دعوت کا بنیادی شعبہاور داعیوں کی اصل ذمہ داری ہے۔ ۵: - پوریی نظام تعلیم وتربیت کو (جواسلامی ملکوں میں بڑی تیز رفتاری سے اپنایا اور پھیلایا جارہا ہے اور جس کے اثرات بد سے ایک عالم متا تر ہورہا ہے) بدل کر اور ختم کر کے اسلامی اقوام کی شخصیت، عقائد، پیغام اور قدر ومنزلت سے بالکل ہم آ ہنگ اسلامی نظام ونصابِ تعلیم وتربیت کی تنفیذ ایک نہایت عظیم ذ مہ داری اورا ہم دعوتی شعبہ ہے۔مولا ناسید ابوالحس علی ندوی رحمہ اللّہ نے اقوام وملل کی زندگی میں نظام تعلیم وتربیت کی تا ثیر کابار ہاذ کر کیا ہے،مولا نا کا کہنا تھا کہ موجودہ صورت ِ حال کا بگا پڑاسی یورپی فاسد نصاب دنظام کی وجہ سے ہم میں گھس آیا ہے، نصاب ونظام تعلیم وتربیت میں وہ قوت ہوتی ہے جو حالات کا یورا نقشہ بدل ڈالتی ہے، نظام مغرب کو ہٹا کراسلامی نقط نِظر سے تیار شدہ نصاب کی تنفیذ کے بغیر نہ تو عالم اسلام اینے قدموں پر کھڑا ہوسکتا ہے، نہ اس کی سلامت عقل ود ماغ اور قوت فکر دعمل کا جو ہرنمایاں ہوسکتا ہے، نہ ہی حکومتوں ، انتظامی ذمہ داریوں اور اصلاحی سرگرمیوں کے لئے وہ رجال کارتیار ہو سکتے ہیں جواسلامی تعلیم وتربیت کو حکومت وانتظام، معاشرہ وساج اور ذرائع ابلاغ؛ بلکہ ہر شعبہ میں نافذ ودخیل کر کے ایک اسلامی اور مؤمنا نہ زندگی کے جمال و کمال کی دل آ ویزیوں اورخصوصیات کا نقشہ پیش کردیں، اور نہ ہی ایک صالح معتدل اسلامی معاشرہ وجود میں آ سکتا ہے، بیداسلامی نصاب ونظام تعلیم وتر بیت ہی کی برکت ہوتی ہے کہ پورا اسلامی معاشر ڈشکیل یا جاتا ہےاور قابل نمونہ ثابت ہوتا ہے۔ ۲:- عقیدہ وعبادت اور دینی ذمہ داریوں کا احساس پیدا کرنا،لوگوں کوان کی خود ساختہ رسوم وعادات سے دور کرنا اوران کے ماضی کی بے اعتدالیوں کو دور کر کے ان کے حال کواسلامی قالب میں ڈھالنا بھی ایک اہم دعوتی کام ہے، اسلامی حکومتوں اور معاشروں کا بیہ فرض ہے کہ وہ ایسی مستقل اسلامی تمدنی منصوبہ بندی کریں جنوم غرب کی اندھی اور ہر جائز ونا جائز تقلید، عجلت پرستیوں، بے اعتدالیوں اور نقائص سے کوسوں دور ہو، اور اپنے تمام خطوں، شہروں، علاقوں، گھر، انفرادی واجتماعی مرحلوں، ہوٹلوں، پارکوں، دفاتر، سواریوں، جہاز وں، غرضے کہ زندگی کے ہر شعبہ میں اسلامی ثقافت کی نمائندگی کریں، بیصرف اسلامی حیات واقد ارہی کی نمائندگی نہیں ہوگی؛ بلکہ اس سے اسلام کی طرف ایک خاموش، جاذب اور مؤثر دعوت کا کام بھی انجام پائے گا۔

2:- تمام اسلامی ممالک میں ایک ایسی علمی اور منظم تحریک کا قیام بے حد ضروری ہے، جس کے ذریعہ نگ تعلیم یافتہ نسل اسلام کے علمی ذخائر اور اس کی روشن تاریخ سے بخوبی واقف ہو سکے اور جس کے ذریعہ اسلامی علوم کے تن مردہ میں نئی روح پھونگ جائے اور خونِ زندگی دوڑ ایا جائے، اور موجودہ متمدن دنیا کے سامنے مید واضح ہوجائے کہ اسلام کا قانون اور اس اس کا تعلیمی وتر بیتی نظام دنیا کا سب سے وسیع ، جامع ، ترقی یافتہ اور کمل نظام ہے، وہ ب ان تا ہو تک اور مشہوں کے نظام دنیا کا سب سے وسیع ، جامع ، ترقی یافتہ اور کمل نظام ہے، وہ ب انتہاء پائیدار اور مضبوط بنیا دول پر استوار ہے، اس کی صلاحیت وفوائد کے جاری چشمے اور بہتے سوتے کبھی خشک نہیں ہو سکتے، وہ ہرزمانہ میں اور ہر جگہ حیات انسانی کی قیادت اور ساتھ کے نظام ریت کی دیوار ثابت ہوتے رہے ہیں، اس طرح کی علمی وملی تحریک کے قیام کی کوشش نظام ریت کی دیوار ثابت ہوتے رہے ہیں، اس طرح کی علمی وملی تحریک کے قیام کی کوشش

۸:- مغربی تہذیب کے علوم وافکار اورا یجادات واختر اعات ایک ماد ہُ خام کی طرح ہیں، جن کی خوبیاں اورا چھے عناصر عالم اسلام کے قائدین اور ذمہ داران حکومت کو اخذ کر کے ایسی کمل اور جامع تہذیب وثقافت قائم کرنے اور عام کرنے کی تگ ودومیں لگ جانا چاہئے، جس میں ایک طرف ایمان، اخلاق حسنہ، تقوئی، رحمت وانصاف کی بنیا دیں کار فرما ہوں، تو دوسری طرف قوت وایجاد، فراخی اور وسعت کے عناصر بھی موجود ہوں، اس طرح بیکا ل اور

متوازن تہذیب وجود میں آ کر عظیم انقلاب کا پیش خیمہ ثابت ہو سکتی ہے۔ 9:- جن اسلامی ممالک میں بذشمتی سے نام نہا دسلمانوں اور اسلام دشمنوں کی حکومتیں اسلامی عناصر کوختم کرنے کا کام کررہی ہیں اور اسلام کی ایسی تشریح کررہی ہیں، جو ان کی ساسی مصلحتوں سے ہم آ ہنگ اوران کے اصل سر پرستوں ، مربیوں اور ذمہ داروں کی خواہشات اور تمناؤں کے عین موافق ہوں، داعیوں کی سب سے بڑی ذمہ داری ہے کہ وہ ان کے سامنے بیچ فیقت واشگاف کردیں کہ اس طرح کی سیاست بے فیض اور بے فائدہ ہے جوکسی اسلامی ملک میں (بالخصوص جس کا تاریخ دعوت وتہذیب اسلامی میں اہم رول اور روثن تاریخ رہی ہے ) تبھی پنے نہیں سکتی اور نہ ہی کا میاب ہو سکتی ہے؛ بلکہ انہیں اس طرف متوجہ کردیں کہ وہ اپنی ساری طاقتیں اورتوانا ئیاں اسلامی مما لک کوقوت وامداد پہنچانے اور ڈٹ کر دشمن کا مقابلہ کرنے میں صرف کریں، اسلامی شریعت کی تنفیذ کا راستہ ہموار اور فضا سازگار کرنے میں لگ جائیں، اپنی ذاتی ومادی نفع اندوزیوں سے بچیں اوراجتماعی مصالح کو ملحوظ رکھیں جن میں اسلام کا بھی نفع ہے اور دنیا وآخرت میں ان کی کا میا بی کی صانت بھی۔ ۱۰ - عالم اسلام میں ایسی مثبت اور دعوتی تحریک کا قیام عمل میں لا نا چاہئے جو ہر لحاظ ے مشحکم ہواور اس کے کارکنان میں بلند ہمتی ، عالی د ماغی ، روشن ضمیری ، دفت ِ نظر ، رقت ِ قلب، شجاعت وبلند حوصلگی، عزم ویقین، یا کیزگی نفس، سلامتی فکر ودل کے ساتھ ہی موجود ہ بڑی طاقتوں (جوآج انسانیت کی قیادت سنبجالے ہوئے ہیں، اوراینی قوت وظلم کے بل بوتے پر بغیر کسی جواز واستحقاق کے متعد دسلم وغیر سلم مما لک اوراقوا م کی قسمت کا فیصلہ کرتی رہتی ہیں) سے پنجہ آ زمائی اور ہر موڑیر ان کا مقابلہ کرنے کی صلاحیتیں بھی ہوں، ایس جماعت کے قیام کی کوششیں عالم اسلام کے ذمہ داروں کا ایک اہم فریضہ ہے، جسے صلحتوں <u>سے ٹالانہیں جانا چاہئے۔</u> ا:- وہ ممالک جہاں بدشتی سے مسلمان اقلیت میں ہیں، وہاں داعیوں کی ذمہ

داری بیر ہے کہ وہ اعمال واقوال، سیرت وکرداراورسلوک ومعاملات میں ہرجگہ اسلام کی ایس نمائندگی کرنے کی فضا پیدا کریں جو باعث کِشش وتا ثیر ہو، وہ روحانی اور اخلاقی قیادت کا کام انجام دینے کے ساتھ ہی وطن اور ساج کواخلاق گراوٹ، کر پشن، روحانی افلاس، معاشرتی پستی اوراد بار کے اُن مفاسد سے بچا ئیں جوکسی بھی غیر مسلم جماعت دحکومت کا امتیاز ہوتے ہیں، اس طرح اشاعت اسلام کاراسته بهموار ہوگا، زمین تیار ہوگی اور فضاسا زگار ہوگی، اور رفتہ رفتہ بیہ حقیقت اُلجرکر بڑے زور وشور سے سامنے آئے گی کہ اسلام ہر لحاظ سے معتدل اور مستحق قیادت ہے، ملک کواس کی ضرورت ہے، چناں چہ مسلمانوں کواپنی قیادت وہلیغ کا زریں موقع ہاتھ آجائے گا، بس ضرورت توازن، حکمت ، اعتدال اور جماؤ کے ساتھ متحد ہوکر کا م کرنے کی ہے،آ گےساری منزلیں داہوتی جائیں گی اور ساری رکاد ٹیں دورہوتی نظرآ ئیں گی۔ مولانانے ہندوستان میں عملی طور پریہی ذمہ داری انجام دی ہے،مسلمانوں کے تمام مسائل ومشاکل ومشاکل کے بارے میں مولانا کا جورول رہا ہے اورتحریک پیام انسانیت کے راستہ سے مسلمانوں اور غیر مسلموں کو قریب کر کے اور اسلام کی جامعیت اور روا داری کا تصور دلوں میں بٹھا کر دعوتِ اسلام کی جوکوششیں مولا نا فرمار ہے ہیں وہ اسی سلسلہ کی اہم کڑیاں ہیں۔ مولانا کے دعوتی نہج اور طریقة کار کی بیہ چند جھلکیاں ہیں جو قدرے تکراراور تفصیل کے ساتھ آگئی ہیں، ان سے مولا ناکی فکری ودعوتی جا معیت، داعیوں کوطریقۂ دعوت، دعوتی شعبوں اور ذمہ داریوں سے واقف کرانے کے ساتھ ہی مولانا کے منج دعوت کا توازن،

اعتدال، رعایت ِحکمت ومصلحت اور ندر بنج جیسے عالی اوصاف بڑی وضاحت سے سامنے آجاتے ہیں۔

ایک کانفرنس منعقد کی تھی ، جس میں عرب وجم کے درجنوں اہل علم وادب نے اسپنے وقیع

مقالات میں مولانا کے علمی، ادبی اور دعوتی کارنا موں کا بڑی وضاحت سے تجزید کیا تھا، اس موقع پر مشہور عرب مفکر وعالم ڈاکٹر یوسف قرضاوی ڈائر کیٹر'' مرکز سیرت وسنت' جامعہ قطر کا مقالہ قابل تعریف تھا، انہوں نے اپنے مقالہ ''ر کائز الفقه الدعوی عند العلامة ابی الحسن الندوی'' (حضرت مولاناعلی میاں ؓ کی دعوتی فقنہ کے عناصر ومبادی) میں مولانا کی دعوتی فکر کو ۲۰ راساسی عناصر پر مینی قرار دیا ہے، یہاں ان کا مختصر اُذکر موضوع کی مناسبت سے انہیت کا حامل ہوگا۔ (ماخوذاز ناہنامہ 'اذکار ملی'' ارچ ۲۰۰۰ ۲۰ میں مولانا کی دائی مالی ہوگا۔ (ماخوذاز ناہنامہ 'اذکار ملی' ان کا مختصر اُذکر موضوع کی مناسبت سے (ا) مادیت کے مقابلہ میں ایمان راسخ جو مولانا کی تین کتا ہوں ''انسانی دنیا پر مسلمانوں کے عروج وزوال کا اثر، اسلامیت اور مغربیت کی کھکش، اور معرک کہ ایمان

ومادیت' میں دیکھا جا سکتا ہے۔

(۲) عقل پروحی کی برتر ی جس کی تشریح مولانانے اپنے جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ کے خطبوں کے مجموع ''النہویۃ والانبیاء فی ضوءالقران' اور جامعہ ملیہ اسلامیہ دبلی کے اپنے لیکچر'' مذہب وترن' ( ۱۹۴۲) میں کی ہے، جامعہ ملیہ میں مولانانے بیہ کیچراس وقت دیا تھا جب ان کی عمر صرف تیں سال کی تھی۔

(۳) قرآنِ كريم ، گرى وابشكى جوان ك قرآنى مطالعوں " ت أملات فى سور قرآن الكھف" اور قرآن كا مطالعة ك م الكھف" الدر اسات القرآنية) وغيره ميں نظر آتى ہے ۔

(۳) سنت رسول اور سیرتِ رسول صلی اللّه علیہ وسلم سے والہا نیٹیفتگی جومولا نا کی کتاب'' نبی رحمت'' اور سیرتِ رسول (برائے اطفال) اور کاروانِ مدینہ کے مطالعہ سے واضح ہے۔

(۵) روحانیت کی چنگاریوں کوروثن کرنے کا جذبہ جوان کی معرکۃ الآ راء کتاب ''ارکانِ اربعہُ'میں اسلامی عبادتوں کے اسرار دمصالح کی تشریح وضہیم سے خاہر ہوتا ہے۔ (۲) مولانا کی دعوتی فکر کی چھٹی خصوصیت مثبت اندازِفکر اور تعمیری کدد کاوش ہے، جس کی وضاحت ان کی کتابوں'' دومتضادتصویریں''اور' 'اسلام کی سیاسی تفسیر'' (عصر حاضر میں دین کی تفہیم وتشریح ) کے مطالعہ سے ہوتی ہے۔ (2) ساتویں خصوصیت جہاد فی سبیل اللہ کا احیاء ہے، جوان کی تصانیف''جب ایمان کی بہائی آئی، سیرت ِسیداحمد شہید، اورانسانی دنیا پر مسلمانوں کے عروج وز وال کا اژ'' کےمطالعہ سے اجا گر ہوتا ہے۔ (۸) اسلامی تاریخ سے سبق آ موزی اور عظمائے اسلام کے کارنا موں سے عبرت اورجذب كاحصول جوان كي كتابول ''المد والبجزر في تاريخ الاسلام'' اور'' تاريخ دعوت وعزیمت' کی پانچوں جلدوں سے نمایاں ہے۔ (9) مغرب فکراور مادہ پرستانہ تہذیب وتدن پر تنقید بھی ان کی نمایاں خوبی ہے، جو ان کے آ کسفورڈیو نیورٹی کے لیکچر''مغرب اور اسلام'' اور''مغرب سے کچھ صاف صاف باتیں' اوردیگر کتب سے داضح ہے۔ (۱۰) دسویں خصوصیت جاہلی تعصب اور قوم پر ستی کی تر دید ہے، جس کی عکاسی مولانا کی درجنوں کتابوں سے ہوتی ہے۔ (۱۱) ردقادیانیت اور عقیدهٔ ختم نبوت کا تحفظ جوان کی کتاب"السنبی المحاتم" اور "القادياني والقاديانية" *\_\_*ظاهر *ب\_* (١٢) زمنى ارتداد كامقابله بهى جوان كى كتاب "ردة و لا ابابكر لها" سے نماياں ہے،ان کاامتیاز ہے۔ (۱۳) امت ِمسلمہ کے قائدانہ کردار کانشلسل اور اس کی بازیابی کی جدوجہد جو ''انسانی دنیا پرمسلمانوں *کے عروج* وزوال کااثر''اور''قیمة الامة الاسلامية بين الام ودورها في العالم'' ميرجملكتي ہے۔ (۱۴) صحابه کرام کی عظمت جوان کی کتاب'' دومتضا د تصویرین' اور ''السمر متضی'' وغيره سے ظاہر ہے۔ (۱۵) مولا نا کےفکر کی پندرہویں بنیا دمسکلہ فلسطین اور بیت المقدس کی بازیابی پر توجہ (۱۲) آ زاداسلامی تعلیم وتربیت کی ضرورت پرز وربھی ان کے پہاں کمنہیں،مثال <u> \_ طور پرد يكھة ان كى كتاب "التربية الاسلامية الحرة" -</u> (١٧) بچوں کی تربیت توان کا خاص جو ہر ہے، مثلاً دیکھتے: "قصص النبیین" اور · قصص من التاريخ · وغيره ـ (۱۸) مبلغین اورخلص کارکنوں کی تیاری کاجذبہ جوان کے عمومی کارنا موں اور تبلیغی ودعوتی مواعظ سے نمایاں ہے۔ (۱۹) اسلامی بیداری اوراسلامی تحریکات کی متوازن رہنمائی اور رفع نزاعِ باہمی جو خودندوۃ العلماء کے بنیادی مقاصد میں ہے۔ (۲۰) بیسویں اور اہم بنیادیہ ہے کہ مولانا پوری انسانیت کومخاطب کرتے ہیں، بائیس سال کی عمر میں مولا نابابا صاحب امبیڈ کر سے ملتے جمبئی گئے اوران کے سامنے دعوت اسلام رکھی۔ دْ اكْٹریوسف قرضاوی نے اپنے ایک دوسرے مقالہ ''فیق الدعوۃ عند العلامة ابى الحسن" ميں كھاتے كە: <sup>د</sup> مولانا کی سات خصوصیات قابل رشک ہیں اور وہ ہیں: داعی دین کی صفات سے ان کا متصف ہونا اور مواقع کا حصول واستعال، عقل وحکمت سے سرفرازی، وسعت ِ مطالعہ اور کثرتِ معلومات، ادبی صلاحیت وبصیرت اور جیتے جا گتے دل کے ساتھ مردِ مؤمن کے اخلاق وکرداراور صحیح اسلامی عقیدہ سے مزین شخصیت' ۔ (ماخوذاز:ماہنامہ ُ افکار ملی' مارچ ۲۰۰۰ء ۲۲، مضمون: پروفیسر شفیق احمد ندوی)

نغليمي وتربيق، صحافتي ومعاشرتي، علمي وفكرى، سياسي واقتصادي تمام ميدانوں ميں مولانا کی دعوتی سرگرمیوں اور خدمات کا دائرہ پھیلا ہوا ہے، دعوتِ اسلامی کے اسالیب، طریقۂ کارادراندا نِفکر پربھی مولانا نے بہت پچھ کھا اور کہا ہے۔مولانا نے بجافر مایا ہے کہ داعی کو دفت کی نزا کتوں، چیلنجوں، مسائل ومشاکل، دشمنانہ سرگرمیوں، معاشرہ وسماج کی ضروریات سے پوری باخبری کے ساتھ مخاطب کی نفسیات، ذہن ومزاج اور مقام موقع کی یوری رعایت بھی کرنی جا ہئے۔ مشهور عالم وادیب مولانا ڈ اکٹر عبداللد عباس ندوی لکھتے ہیں کہ: · مولا نا کا یہ تصریفی ( دین کی دعوت مختلف اسالیب سے پیش کرنا ) انداز بیان سمجھنے کے لئے اوران کے مقالات کے اندر جوایک بے چین روح اور دین کی سربلندی کی تڑپ ہے، نیز جومعرفت وآگاہی کے خزانے ہیں، اُن کی قدر اگر کی ، تو عرب علاء اور دانشوروں نے کی، وہ ہم سے کہیں زیادہ فراخ دل اوروسیع القلب ثابت ہوئے''۔ (میر کارداں ۲۱۸) حقیقت واقعہ یہی ہے کہ مولانا کی دعوت وشخصیت سے جتنا استفادہ ممکن تھا دہ برصغیر میں نہ ہوسکا، اور اس میں ہماری بے تو فیقی اور بعض موقعوں پر فرقہ وارانہ عصبیت اور قدر ناشناشناسی کابڑی حد تک دخل ہے۔ اس سے انکار نہیں ہوسکتا کہ مولانا نے جوطریقۂ دعوت اپنایا تھا وہی فطری طرق دعوت ہے، جس میں مقصد کو بار بارمختلف زاویوں سے پیش کیا جائے، اور اس کے فطری مونى كاثبوت قرآن كريم مصملتا بع: ﴿ولقد مسوفنا في هذا القران ليذكروا ﴾ ہم نے اِس قرآن میں طرح طرح سے لوگوں کو سمجھایا کہ ہوش میں آئیں۔ مولانا کے دعوتی اورفکری مدرسہ میں بے شار تلامذہ اور داعیان کی ٹیم تیار ہوئی ہے، مولانا کا بیدعوتی مدرسة تخرب اور تعصب کے ان مفاسد سے کوسوں دور تھا جن سے بڑی مشکل ے انسان بنج پاتا ہے، اور جن کا شکار بہت سی تحریکات ہو چکی ہیں، اِس مدرسہ کا یہی امتیا ز ہے

کہ اس میں اعتدال، سہولت ونرمی اور حسن اخلاق کا جو ہر گرانما بیہ ملتا ہے اور تشدد وینگی ، افراط وتفریط اور بے اعتدالیوں کا دور دور تک نام ونشان بھی نظر نہیں آتا۔ دعوتِ اسلامی وہ محور ہے جس کے گر دمولا ناکی ساری زندگی گھوتتی رہی ہے، وہ سفر ہو

یا حضر ، صحت ہویا مرض ، فراخی ہویا تنگی ، ہر مرحلہ اور ہر موقع پر مولانا نے اپنا داعیا نہ کر دار باقی رکھا اور زندگی اسی میں گذاردی ، انہیں دینی ودعوتی مقاصد وجذبات کے ساتھ مولانا ایک عرصہ تک مولانا مودودیؓ کے ساتھ رہے ، بعض اسباب (جن کی تفصیل کا یہ موقع نہیں ہے ) کی بنیا دیران سے الگ ہوئے اور پھر رئیس التبلیغ حضرت مولانا محد الیاس کا ند هلویؓ کے ساتھ دعوت وتبلیغ کا کام ایک مدت تک انجام دیتے رہے اور یہ سلسلہ کسی نہ کسی شکل میں تا آخر باقی رہا۔

مولانا کاتعلق اس خانوادۂ نبوت سے تھا جس کی فیض رسانیوں نے عالم کا نقشہ بدلا اور ذہن ود ماغ تبدیل کئے تھے، اِسی خانوا دہ میں حضرت سید احمد شہید بیسی شخصیت وجود میں آ ئی تھی، جس نے شعائر اسلامیہ کواز سرنو اس ظلمت کد ۂ ہند میں زندہ کیا تھا اور روحِ جہاد پھونکی تھی، باطل پرستوں ہے دوبد ومقابلہ کرتے ہوئے اللہ کی راہ میں اپنی جانِ عزیز کی قربانی پیش کی تھی ،اسی خاندانِ عالی مقام سے مولا نا کا تعلق تھا،ان کی سیرت وکر دارکواسلامی سانچہ میں ڈ ھالا گیا تھا، دعوتی وفکری ماحول میں ان کی نشودنما ہوئی تھی ،مشفق ماں نے ان کے لئے روروکر بارگاہِ الہی میں داعی بنانے کی جودعا کی تھی وہ مقبول ومستجاب ہوئی تھی ، تقویٰ وصلاح نے مولانا کی زندگی قابل رشک اور بے مثال بنادی تھی ،مولانا کی داعیا نہ شخصیت کی تغییر میں خاندان، ماحول، وسيع ومتنوع ثقافت اور معاصر علماء ومشائخ اور مفكرين واصحاب كمال سے ربط وتعلق کے اثرات بہت گہر نظراً تے ہیں،مولا نااپنے آغاز ہی سے داعی وصلح تھے، ان کا بیمزاج وفکران کی تالیفات ومضامین اورخودعملی زندگی سے نمایاں ہے، وہ ڈ اکٹرا مبیڈ کر کودعوت اسلام دینے جمبئ تشریف لے گئے تھے، اس وقت مولانا کی عمر کل ۲۱ رسال کی تھی،

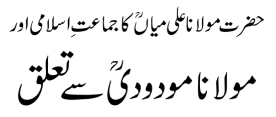
مولانان ڈاکٹر امبیڈ کر سے بڑی سفائی سے فرمایا تھا: " داكٹر صاحب! آپ سے مختلف مذاہب كے بڑے بڑے لوگ ملے ہوں گے، اورانہوں نے اونچی اونچی باتیں کہی ہوں گی ، میں صرف اتنا کہنا جا ہوں گا کہ اگر آپ کواپنی اوراپنی ہرادری کی نجات کی فکر ہےاورخلوص کے ساتھ صحیح مذہب کی تلاش ہے، تو میں آپ کو اسلام کی دعوت دیتا ہول' ۔ (کاروانِ زندگی ۱۵۹/۱ اب بيەتفدىرىي بات تھى اورگويا آيت قرآنى: ﴿ انك لاتہدى من احببت ولكن اللهٰ یہدی من بیثاء ﴾ (اے نبی! تم جسے چاہوا سے مدایت نہیں دے سکتے ،مگراللّہ جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے) کی تفسیرتھی کہ ڈاکٹر امبیڈ کرنے اسلام کے بجائے اپنی پرری قوم کے ساتھ بدھمت کاانتخاب کرلیااوراس انتخاب کی غلطی کااحساس انہیں اپنی زندگی ہی میں ہو گیا تھا۔ بہرحال مولانا نے تازندگی اپنا بید داعیا نہ منصب بحال رکھا اور زبان وقلم سے جہاد میں مشغول رہے، ان کی پوری زندگی دعوت الی الاسلام کا دوسرا نام ہے، موت بھی قابل رشک پائی، اور جیسا کہ بیان کرنے والوں نے بیان کیا کہ مولا نانے آخری پچکی سور ہ کیس کی آیت: الما تنلذر من اتبع الذكر وخشى الرحمن بالغيب فبشره بمغفرة واجر کویم ﴾ ( آپ تو صرف اس شخص کوخبر دارکر سکتے ہیں جوضیحت کی پیروی کرےاور بے دیکھے خدائے رحمٰن سے ڈ رے،اے مغفرت اورا جر کریم کی بشات دے دیجئے ) پڑھتے ہوئے لی، جو بجادور پرآیت ِدعوت انذار ہے۔ مشہورادیب شیخ علی طنطا وی مرحوم نے مولا نا کومخاطب کرتے ہوئے تحریر فر مایا تھا: "برادرم! ابوالحسن! آب این جماعت کے ساتھ این مسلک پر قائم ودائم رہے، میری رائے میں اس وقت آپ کے سواکسی اور داعی کا اسلوب اورطریقیۂ کا را تنا متوازن اور (مقدمات الشيخ على الطعطاوي ١١١) معتدل نہیں ہے' ۔ تاریخ دعوت وعزییت (رجال الفکر والدعوة ) مولانا کی بلند پایه اور مشهور ترین تصنیفات میں ایک ہے،جس میں مولا نانے مجددین وداعیان کا بڑی تفصیل سے تذکرہ فرمایا ہے، حضرت مولا ناعلی میا<sup>ن ج</sup>صی بلا شبہ انہیں مجددین وداعیان میں ایک ہیں، دعوت وعزیمت ان کا خصوصی مزاج وطبیعت بن گئی تھی، اس لئے وہ بجاطور پر تاریخ دعوت وعزیمت میں جگہ پانے کے مستحق اور اہل ہیں۔ مولا نا کی دعوت کا بنیادی امتیاز اخلاص اور استغناء ہے، دعوتی سرگر میوں میں کبھی مولا نا کوعجب و کبراور حرص چھو کر بھی نہیں گذرا، استغناء اور مادی چیز وں سے مولا نا کا بعد وزہد ہی ان کی اور ان کی دعوت کی مقبولیت ، محبوبیت اور تا شیر کا اصل سبب تھا ، مولا نا نے این دعوتی

سر گرمیوں؛ بلکہ زندگی کے تمام شعبوں میں اسی پیغیرانہ اصول کو ہمیشہ پیش نظر رکھااور اپنایا جسے قرآنِ کریم نے باربارد ہرایا ہے: ﴿وما اسأل کم علیه من اجر ان اجری الا علی دب المع لمین ﴾ (میں اس کام پرتم سے سی اجر کا طالب نہیں ہول، میر ااجر تورب العالمین کے ذمہ ہے )

واقعہ بیہ ہے کہ اخلاص واستغناء کی تفسیر اس سے زیادہ جامع اور کمل تعبیر میں نہیں کی جاسکتی، اور اسی وصف نے مولانا کو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا خاندانی وارث ہونے کے ساتھ ہی روحانی وارث وامین بھی بنادیا تھا، جس سے بڑا امتیاز میری نظر میں اس دنیائے آب وگل میں کوئی اور نہیں ہوسکتا:

> آ سمال اس کی لحد پر شبنم افشانی کرے سبزۂ نو رستہ اس گھر کی تکہبانی کرے **نوٹ**: عربی حوالوں میں ترجہ مضمون نگار کے قلم سے۔

## 



جماعت ِ اسلامی بر صغیر ہندو پاک میں عصرِ جدید کی ایک منظم تحریک ہے، اور تعلیم یا فنہ ودانشور طبقہ پر سب سے زیادہ اثر اس تحریک کا ہی پڑا ہے، جماعت کے بانی مولا نا سید ابوالاعلی مودود کی کا شار بیسویں صدی کے نامور مفکرین اور داعیوں میں ہوتا ہے، حضرت مولا ناعلی میاں ہوات اء کے بعد ہی سے ان سے واقف ہو گئے تصاور انہوں نے ندوۃ العلماء میں تد ریس کے دوران مولا نا مودود کی کی کتابوں اور مقالات سے کافی استفادہ بھی کیا تھا اور اس استفادہ کارنگ بھی مولا ناعلی میاں کی تحریروں میں نمایاں ہوا تھا۔

ملاقات پہلی باراگست ۱۹۳۹ء میں لا ہور میں ہوئی ،مولا نا محمد منظور نعمانی ودیگر رفقاء بھی ساتھ ہی تھے، مراسلات کا آغاز اگست ۱۹۴۰ء سے ہوا، مجلّہ الندوہ میں ''میری محسن کتابیں'' کا سلسلہ شروع کیا گیا تھا، اس کے لئے مولا ناعلی میالؓ نے مولا نا مودود کی کوبھی دعوت دی ،اس کے جواب میں مولا نا مودود کیؓ نے جولکھا ہے اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ قرآنِ کریم ہی ان کی اصل محسن کتاب ہے۔مولا نا مودود کیؓ کے الفاظ میں اسے پڑھئے، کتنا پیا را اسلوب ہے:

ی در میری اصل محسن بس یہی ایک کتاب ہے، اس نے جمیح بدل کرر کھ دیا ہے، حیوان سے انسان بنادیا ہے، تاریکیوں سے نکال کر روشنی میں لے آئی، ایسا چراغ میرے ہاتھ میں در دیا ہے کہ زندگی کے جس معاملہ کی طرف نظر ڈالتا ہوں، حقیقت اس طرح برے جمیح دکھائی دیت ہے، گوئی اس پر کوئی پردہ ہی نہیں ہے، انگریزی میں اس کنجی کو شاہ کلید (Master key) کہتے ہیں، جس سے ہرففل کھل جائے، سومیرے لئے بیقر آن شاہ کلید ہے، مسائل حیات کے جس قفل پر اسے لگا تا ہوں، دہ کھل جاتا ہے، جس خدانے سے کتاب بخش ہے، اس کاشکر بیادا کرنے سے میری زبان عاجز ہے'۔ (پانے چائ ۳۰۱۳) اس جوابی مکتوب میں مولانا مودودیؓ نے اپنی معرکۃ الآ راء کتاب'' پردہ' کے عربی تر جمد کی خواہش ظاہر کی اور یہ بھی لکھا ہے کہ: '' ندوہ کے سواکسی اور مرکز کی طرف نظر نہیں جاتی، براہ کرم آپ کسی ایسے صاحب کو '' ندوہ کے سواکسی اور مرکز کی طرف نظر نہیں جاتی، براہ کرم آپ کسی ایسے صاحب کو اس کام پر مامور فرمائیں، جوجیتی جاگتی زبان میں اسے منتقل کر سکیں''۔ (پرانے چائ ۲۰۰۳) جنور کی اہم 19 اء میں مولانا مودود کی کھنو تشریف لائے، ندوۃ العلماء کے مہمان خانہ میں قیام ہوا، لکھنو کے لوگوں میں وہ سب سے زیادہ مانوس مولانا علی میال ؓ ہی سے تھے، اس موقع پر مولانا علی میال گوانہیں قریب سے دیکھنے کا موقع ملا اور ان کی شگفتگی ، اخلاق اور مقصد کی لگن اور ترڈ پ سے بے حد متأ تر ہوئے۔

اس دوران جماعت اسلامی کا قیام عمل میں آ چکا تھا، مولا ناعلی میاں ؓ اپنے رفیق قد یم مولا نامحد منظور نعمانیؓ کے ساتھ جماعت میں شامل اور مولا نا مودودی کے ہم خیال ہو گئے تھے۔ ۱۹۴۲ء مولا نامودودیؓ پھر کھنو آ ئے اور مولا ناعلی میاںؓ کی خوا ہش پرانہوں نے جمعیۃ الاصلاح طلبہ ندوۃ العلماء کے اجلاس میں اپنا مقالہ''نیا تعلیمی نظام'' کے عنوان سے پڑ ھااور مولا نا ہی کی سفارش پرانہوں نے کھنو یو نیورسؓ میں'نوعِ انسانی کا معاشی مسئلہ اور اس کا اسلامی حل'

کے عنوان سے وقیع مقالہ پیش کیا، کھنؤ میں مولانا مودودی کا پروانہ واراستقبال ہوا۔ فروری ۱۹۴۲ء میں لا ہور میں جماعت اسلامی کی عاملہ کا اجلاس منعقد ہوا، مولا ناعلی میال ؓ اس میں شریک ہوئے، اس وقت مولانا مودودیؓ کے بعض افکار ونظریات کی مخالف ہند وستان کے مشہور اہل قلم فاضل افراد کرر ہے تھے، اس لئے بیہ تجویز بھی آئی کہ مولانا مودودیؓ فی الحال جماعت کی امارت سے سبک دوش ہوجا ئیں، اور مولا نا مین احسن اصلاحی کوامیر مقرر کردیا جائے، اس موقع پر مولانا علی میالؓ کی تائید مولانا مودودیؓ کے حق میں تھی، مولانا علی میالؓ کا بیہ خیال تھا کہ اس مصنوعی رد و بدل کا کوئی فائدہ نہیں ہے، جماعت کا وجود مولانا مودودیؓ ہی کی کوششوں اورتحریروں کا رہین منت ہے، اس کا انتساب بدستورانہیں کی طرف رہے گا،اس رائے کے مطابق فیصلہ ہوا،اور مولا نا مودود کی جی امیر جماعت رہے۔ اکتوبر ۱۹۴۴ء میں جماعت کی مجلس انتظامیہ کا دوسرا اجلاس دہلی میں ہوا، مولا ناعلی میال اس میں شریک رہے، اس کے بعد مولانا مودود کی کے ہمراہ علی گڈھ میں ایک دو دن قیام رہا اور یو نیورشی میں مولا نا مود ود کی کی مقبولیت اور محبوبیت کا انداز ہ ہوا، اس دوران مولا نا مودود کی جماعت کا ایک عربی آ رگن نکالنا چاہتے تھے،مولا ناعلی میالؓ نے بیرائے دی کہ پرچہ کے اجراء سے پہلے کا کام بیہ ہے کہ حربی میں مضامین کا ترجمہ کرکے انہیں عالم عربی کے مؤ قر جرائد میں طبع کرالیا جائے، مولا نا مودود کی نے بیدذ مہ داری مولا ناعلی میاںؓ ہی کو سپر د کرنا جاہی؛ لیکن انہوں نے مولا نا مسعود عالم ندوی کواس کام کے لئے موزوں بتایا، چناں چہانہیں کا انتخاب ہوا،اور پہلے جالندھر میں پھرمغربی پنجاب میں'' دارالعروبۃ'' قائم ہوااور بیرکام شروع کردیا گیا،مولا نامسعود عالم ندویؓ نے جماعت کےلٹر بچرکوعر بی میں منتقل کر کے جماعت کو عالم عربی میں متعارف کرانے کی نا قابل فراموش خدمت انجام دی، مولا نا علی میان تقریباً تین سال تک کھنؤ کی جماعت کے امیر رہے،اس دوران انہیں تین چیز وں کا شدت سے احساس ہوا، ایک توبیہ کہ مولانا مودود کی کے سلسلہ میں جماعت کے معتقدین ومنتسبین بڑےغلو ومبالغہ سے کام لے رہے ہیں، جس کا متیجہ دوسرے داعیوں اور مفکرین سے بیزاری اور برگانگی کی صورت میں خلاہر ہور ہاہے، جو بہت ہی خطرنا ک ہے۔ دوسرے بیر کہ وہ نتقید میں بہت بے باک ہو گئے ہیں اور علاء کرام اور دیگر دینی حلقوں پر طعن وشنیع کا مزاج رکھتے ہیں۔ تیسرے بیہ کہان میں کوئی دینی تڑپ، اصلاح کا نمایاں جذبہ اور تعلق مع اللَّد میں اضافہ کی کوشش سنجید گی ہے نہیں ہور ہی ہے، بیدوہ اسباب بتھے جومولا ناکے لئے مولا نا مودودی کی تحریروں سے متأ ثر ہونے اورانجذ اب کے احساس کے ساتھ افسر دگی اور تکلیف کا سبب بنے،اور بیاحساس ہوا کہ کامعملی حدود تک نہیں پہنچ پار ہا ہے، چناں چہ جماعت سے تعلق میں فرق آ نا شروع ہوا، دوسری طرف ۱۹۴۰ء کے بعد ہی سے مولا نا کا ربط شخ التبلیغ مولا نا محمدالیاس صاحب اوران کی تحریک دعوت سے بڑھا، بیر بحان بڑھتا گیا اور مولا ناکے دل کووہاں تسلی ملی ، اس دہنی شکش کی اطلاع مولا نانے خود ہی مولا نا مودود کی کودی ، جس کے جواب میں مولانا مودودیؓ نے انہیں کیسو ہوجانے کا مشورہ دیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ ۱۹۴۳ء میں مولا ناعلی میالؓ جماعت سے علیحدہ ہو گئے اور جماعت تبلیغ سے منسلک ہوکراپنی سرگرمیوں میں مصروف ہو گئے، علیحد گی کا کوئی اعلان نہیں کیا اور پھر بھی مولا نا مودود کی اور جماعت کے افرادخصوصاً اپنے رفیق مولا نا ابواللیث اصلاحی ندو کی سے مولا ناعلی میاںؓ کے روابط آخر تک بڑے اچھر ہے، اور ملاقاتیں ہوتی رہیں۔ مارچ ہم ۱۹۴۴ء میں مولا ناعلی میاںؓ بٹھان کوٹ میں دارالاسلام میں مولانا مودودیؓ کے مہمان بھی رہے، مولانا مودودیؓ نے غایت محبت وتعلق كامعامله كيا، الثيثن برآ كررخصت كيا، مولانا كرساله "دعوتان متنافستان" كوب حديبند كيااورسراريا ـ

یہ صرف رائے اور نظریہ کا اختلاف تھا جو تبھی نفرت وعداوت اور ذاتی بغض وعناد کی سرحد سے نہیں مل سکا، مولا نا مودودیؓ کی مخالفت میں مولا ناعلی میاںؓ تبھی بھی تلفیر وقفسیق اور تصلیل کی ان حدول کونہیں پینچ سکے، جہاں تک مولا نا مودودیؓ کے شدید ناقدین تبنچ، اس کی وجہ میں یہ سجحتا ہوں کہ اس میں مولا ناعلی میاںؓ کی خاندانی نجابت و شرافت، اعتدال، حق پر ت اور ذاتی وُخصی تعصب وعناد سے بعد ونفرت ہی کو دخل رہا ہے۔ تقسیم ہند کے بعد ۲ ۱۹۵ء میں مولا ناعلی میاںؓ نے مولا نا مودودیؓ سے لا ہور سینٹرل جیل میں ملاقات کی، پھر جون ۲ ۱۹۵ء میں دشق کی مؤتمر اسلامی کا نفرنس میں ملاقات رہی، جس میں مولا نا مودودیؓ کے اصرار پران کی تقریر کا دوبار مولا ناعلی میاںؓ نے عربی میں ملاقات رہی، بهى كيا، پھر ١٩٦٢ء ميں جامعہ اسلاميہ مدينہ منورہ اور رابطہ عالم اسلامی مکہ کرمہ کا قيام عمل ميں آیا، تو ان اداروں کے سالا نہ جلسوں اور میٹنگوں کے موقع پر بار بار ملاقات کا سلسلہ جاری رہا، آخری ملاقات جولائی ۸۷۹ء میں لاہور میں ہوئی،مولانا مودودیؓ نے بڑی محبت سے ملاقات کی ، گفتگو میں جزل ضیاءالحق کا ذکر آیا تو مولانا مودود کی نے کہا کہ انہیں کسی طرح نا کا منہیں ہونے دینا جاہئے، مولانا نے '' تحریک پیام انسانیت'' کا تعارف کرایا تو مولانا مودود کی نے کہا کہ اصلاحِ معاشرہ کے لئے اس طرح کی تحریکوں کی یا کستان میں بھی (كاروانِ زندگی۲۷۹۲) ضرورت ہے۔ مولا ناعلی میال سے بقول جماعت اسلامی اور مولا نا مودودی سے ان کے ربط وتعلق کا اصل سبب مولانا مودودی کے وہ تقید کی اور مؤثر مقالات ومضامین بتھے، جن میں مغربی تہذیب کے فلسفہ زندگی اور مادہ پرستانہ موقف کی شدت سے خالفت کی گئی تھی (ان میں سے اکثر مضامین تنقیحات میں شامل ہیں )اس مسئلہ میں مولا ناعلی میاں مولا نا مودودیؓ کے یورے مؤید، معاون اور مداح رہے، اور مولانا مودودیؓ کی ذہانت، ذہن کی صفائی ورسائی اور جدید اسلوب میں تحریر وتفہیم کی امتیازی قوت وقدرت کوان کا اصل جو ہر شبچھتے رہے۔مولا نانے لکھاہے: '' واقعہ ہے ہے کہ اس جدید تعلیم یافتہ نسل پر ڈپنی وملمی طور پر مولا نا مودودی نے گہرا اورنہایت وسیع اثر ڈالا ہے،انہوں نے اس سُل کی صد ہابے چین روحوں، ذہین اورتعلیم یافتہ نوجوانوں کواسلام سے قریب کرنے؛ بلکہ اس کا گرویدہ بنانے اور اس کے دل ود ماغ میں اسلام کااعتماد دودقار بحال کرنے کی قابل قدرخدمت انجام دی ہے، جہاں تک اس تعلیم یافتہ اور ذہین طبقہ کا تعلق ہے اس اثر انگیزی میں (اس ربع یا نصف صدی میں ) مشکل سے کوئی مسلمان مصنف ومفكران كامقابل وبمسر ملح كا،مولا نامودود كي تحض خيالات وتحقيقات ے کسی کو کتنا ہی اختلاف ہواس سے انکارنہیں کیا جا سکتا کہ ان کی تحریروں اور مضامین مغرب کی تہذیب اوراس کے فلسفہ ُ حیات کے گہرے مطالعہ اور ذاتی واقفیت بیبنی ہیں،انہوں نے ایسے مصراندادر جرائت منداندا نداز میں اس کی تنقیدادراس کے علمی تحلیل وتجزید کا فرض انجام

دیا ہے، جوخوداعتادی سے جر پوراور مرعوبیت وسطحیت سے دور بے' ۔ (پرانے چراخ ۲۰۰/۳) نٹی سل میں اسلام پر اعتماد اور اسلام کی سربلندی، اسلامی حکومت کے قیام وضر ورت کا جذبہ جومولانا مودودیؓ نے پیدا کیا، وہ ان کی ایسی خدمت ہے جو کبھی فراموش نہیں کی جاسکتی؛ کیکن دین کی وہ جدید تفہیم وتشریح جو مولانا مودودی کی کتابوں'' قرآن کی حار بنیادی اصطلاحیں، تفہیمات، رسائل ومسائل' وغیرہ میں پائی جاتی ہے،اورجس میں سیاسی رنگ نمایاں اورتز کیرً باطن کاعضر دبا ہوا ہے، اس سے مولا علی میاں جسی متفق نہیں رہے، اسی طرح بعض صحابہ کرام کے سلسلہ میں جوسوءادب مولانا مددودی کے قلم سے سرز د ہوگیا ہے وہ بھی مولانا علی میاں کو بھی پسندنہیں رہا، اور ان کی بے اطمینانی بڑھتی گئی، مولا ناعلی میاںؓ نے جماعت اسلامی سے اپنی حلیحد گی و بے اطمینانی کے اسباب کے اظہار میں ہمیشہ احتیاط کا دامن تھا ہے رکھااورایسی باتیں کبھی نہیں کہیں جن سے غلط مقمد حاصل کیا جاسکے مولا نانے لکھا ہے کہ: <u> المیں نی کے اسباب ریانی وا</mark>قلیدس کے قواعد کی طرح بند ھے تکے لفظوں</u> اورضابطوں کی شکل میں بیان نہیں کئے جاسکتے ،اس کے اسباب مختلف النوع ہو سکتے ہیں،ان كالعلق تعليم وتربيت، ماحول تح اختلاف، وو شخصيتين جن سے آ ڈمی متأثر ہوتا ہے، ان كی رنگارنگی، ذاتی تجربات، موروثی وخاندانی اثرات، ذہنی ارتقاءاور مطالعہ کے نتائج سے بھی ہوسکتا ہے'۔ (یرانے چراغ ۱۵) اس طرح کے سوالات کے جوابات میں مولانا اپنی تصانیف' تاریخ دعوت وعزیت، تز کیہ واحسان، ارکانِ اربعہ، منصب نبوت' وغیرہ کے مطالعہ کی طرف رہنمائی کرتے تھے؛ لیکن پھر جب مولا ناعلی میالؓ نے دین کی اس جدیڈ تفہیم (جومولا نا مودودی کےعلاوہ سید قطب شہید نے بھی اپنائی ہے ) کا اثر برصغیراور بلادِ عربیہ کے نوجوانوں کی تحریر وتقریر اورفکر وخیال میں نمایاں دیکھا اورفکر وعمل اورسعی وجہد کی پٹری بدلتی دیکھی، تو سب سے پہلے اپنی عربي كتاب"النبوة والأنبياء في ضوء القران" كے تيسرےا يُديش (اوراس كےاردو ترجمہ''منصب نبوت اوراس کے عالی مقام حاملین'' کے دوسرے ایڈیشن ) میں اس پرایک مخضر نوٹ لکھا، پھر مولانا نے اپنی دیانت کا تقاضا سمجھتے ہوئے اگست ۱۹۷۸ء میں اس موضوع پرتفصیل ہے کھھا، جو''عصر حاضر میں دین کی تفہیم ونشریح'' کے عنوان سے طبع ہوااور اس كاعر بي ترجمه "التفسير السياسي للاسلام" كعنوان مص منظر عام يرآيا، مولانا نے اس کتاب میں بیدالتزام کیا ہے کہ مولانا مودودی کی خدمات اور تصنیفی انفرادیت کے اعتراف کے ساتھ کہیں کوئی طنزیہ جملہ یا تیز لفظ نہ آنے پائے ،اس میں مولا نا پوری طرح كامياب نظرات بي ،مولا نان اس ك مقدمه ميں لكھا ہے كە: <sup>د</sup> پیش نظر کتاب ایک علمی واصولی تبصرہ وجائزہ ہے، وہ نہ مناظرہ کے انداز میں ککھی گئ ہے، نہ فقہ وفتو کی کی زبان میں، وہ ایک اندیشہ کا اظہار ہے اور' الدین الصیحة '' ( دین خیرخواہی کا نام ہے ) کے عکم پڑ کمل کرنے کی مخلصا نہ کوشش، اس کی کوئی سیا سی غرض ہے نہ کوئی جماعتی مقصد۔اس ناخوش گوار کام کو تحض عنداللد مسئولیت و شہادت حق کے خیال سے انجام د یا گیا ہے، جولوگ دین کی پنجیدہ اور مخلصا نہ خدمت کرنا جا ہتے ہیں، ان میں طلب حق کی تچی جبتوادراین دین ترقی و تحمیل کاجذبہ صادق پایاجا تاہے، انہوں نے ہمیشہ صحت منداور تعمیری تقیداور مخلصانه مشورہ کی قدر کی ہے،اورفکر وسعی اسلامی کی طویل تاریخ میں دین کے صحیح فہم وتفہیم اور اسلام کی صیانت وحفاظت میں اس سے ہمیشہ مدد لی گئی ہے' ۔ (عصرحاضر میں دین کی تفہیم وتشریح ۲ طبع دوم) مولانا نے بیہ کتاب طبع ہونے کے بعد مولانا مودودی کی خدمت میں بھیجی، توانہوں نے اپنے جوابی مکتوب میں لکھا: ''میں آپ کاشکر گذار ہوں کہ میری جس چیز کو آپ نے خدشات کا موجب سمجھا اس پر تقید فرمائی، مزید میری جن جن چیز وں کوآب دین اور اہل دین کے لئے مصرت رساں یا موجب خطرہ شجھتے ہوں ان پر بھی بلاتکلف تقید فرما ئیں، میں نے بھی اپنے کو تقید سے بالاترنہیں سمجھا، نہ میں اس پر برا مانتا ہوں ؛ البتہ بیضر وری نہیں کہ میں ہر نقید کو برحق مان لوں اور ناقدین کے بیان کردہ خدشات اورا ندیشوں کو صحیح تسلیم کرلول''۔(پانے چراغ ۱۷۷۳)

مولانا مودودی کا بیرد عمل ہندوستان میں جماعت کے متفق حلقوں کے رقمل سے ب حد مختلف ربا، آخرى عمر ميس مولانا مودودي كومز يداحساس ، وچلاتها كه خلافت إسلاميه ك قيام کے لئے معاشرے کے افراد کی دینی اخلاقی تربیت اور سیرت سازی دفتم پر کردار پر پہلے سے اور زیادہ زوردیناضروری ہےاور خاہر ہے کہاس کے لئے روحانی وباطنی تربیت کی ضرورت ہوتی ہے (خواہ اس کا کچھ بھی نام رکھا جائے اور تصوف کے مروجہ طریقوں سے کتنا ہی احتر از کیا جائے) اور اگران کو مہلت ملتی تو اسلامی حکومت کے قیام کی کوشش کے ساتھ ساتھ اسلامی معاشرے کے قیام پربھی اورزیادہ زوردیتے اوراس کے لئے اپنی توجہ کومرکوز کردیتے۔ مولا ناعلی میالؓ کی بیہ کتاب (عصر حاضر میں دین کی تفہیم وتشریح) اپنے اسلوبِ نگارش کے لحاظ سے بہت مثبت اور معیاری ہے، میں بیسمجھتا ہوں کہ حکمت ومصلحت ،اعتدال وتوازن، ایجابی ومثبت تعمیری انداز، افہام وتفہیم کی مخلصانہ کوشش، تہذیب وشائشگی کے التزام ،طعن وتشنيع اور تخت جملوں سے احتر از ، ذاتی تعصب وعناد سے بعدا ورمحض حق وصدق کے اظہار واقرار کے جذبات کی پوری رعایت کے ساتھ مولا ناعلی میاںؓ نے جوطریقہ اپنایا وہی طریقہ اگراس حلقے اور طبق نے بھی اپناای ہوتا جس نے اپنی تنقیدوں میں لہجہ کی شدت اورطعن وشنیع سے کام لیا (اگر چہ اس کے جواب الجواب میں جماعت کے بعض منتسبین نے بهی کچههم شدت پسندانه رویه نبیس اینایا، جن میں مرحوم مدیر ''بخچل'' مولانا عامر عثانی وغیرہ سرفہرست تھے)اوراگر مخلصانہافہام واصلاح کی سعی پیہم کی جاتی،تو شاید حالات ایسے نہ رہتے اور بہت کچھتبدیلی ہوتی ؛ کیکن تدبیر کی بے بسی اور نقد سر کی کارفر مائی مسلمہ حقیقت ہے، ا۔ کیسے ٹالاجا سکتا ہے؟ وکان امر اللّٰہ مفعو لاً۔ نسوٹ: اس مضمون کی ترتیب میں پرانے چراغ دوم اور کاروانِ زندگی اول سے فائدہ اٹھایا گیا ہے۔

## 

رئيس التبليغ مولا نامحدالياس اور جماعتِ تبليغ سے حضرت مولا ناعلى ميان كاربط وتعلق

بلاخوف وتر دید به بات کهی جاسکتی ہے کہ برصغیر ہندویاک کی اس صدی کی سب سے کامیاب دعوتی تحریک وہ تبلیغی تحریک ہے جسے مولا نامحد الیاس صاحب رحمۃ اللّٰدعلیہ جیسے فہیم ومد برانسان نے انتہائی بےسروسامانی کے عالم میں میوات کے کوردہ علاقہ اور وہاں کے اکھڑ جاہل باشندوں سے شروع کرکے پورے ہندوستان میں پھیلا دیا۔ رئیس التبلیغ مولانا محمد الیاس کا ندهلویؓ اوران کی دعوت وتبلیغ سے حضرت مولا ناعلی میانؓ کا ربط ان کی زندگی کا ایک اہم اور تاریخی موڑ ہے، جس سے اُن کی خداداد فطری صلاحیتوں کانشو دنما ہوا۔ یہ ۱۹۴۹ء کی کہانی ہے کہ جب مولا نانے اپنے رفیق قتریم مولا نامحد منظور نعمائی کے ہمراہ ہندوستان کے دینی مراکز اور دینی سرگرمیوں اور تحریکوں کا مشاہدہ کرنے کے مقصد سے رخت ِسفر باندھااور دہلی میں نظام الدین کی کی مسجد میں فروکش ہوئے ، یہیں اس مر دِخود آگاہ (مولا نامحمدالیاس کا ندهلوکؓ) سے ملاقات وزیارت ہوئی، جوایک جہاں دگر گوں کرنے اورایک عالم فتح کرنے کاعزم ایمانی اور جوشِ مردانہ لے کرا تھا تھا،اور جسے اللہ نے قبولیت وشہرت کے اس بام عروج تک پہنچایا کہ اس کے ثمرات آج تک محسوس ومشاہد ہیں۔رئیس التبلیخ مولا نامحدالیاس کا ندھلو کؓ نے جس شفقت اور گرم جوشی سے اور جذب دل کی خاص کیفیت کے ساتھ ملاقات کی ، اس کا اثر مولا ناعلی میاں کے دل پراتنا گہرا ہوا کہ اس دعوتی کام میں زندگی لگادینے اور ہمدتن منہمک ہوجانے کا شدید داعیہ پیدا ہوا، چریہی مولا نا کی تبلیغی سرگرمیوں کا نقطۂ آغاز بنا، یوری زندگی مولانا نے دعوتی وتبلیغی ذمہ داریاں انجام دینے میں صرف کردی اور پھر بھی یہی احساس دامن گیرر ہا کہ: جان دی، دی ہوئی اس کی تھی حق تو بیہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا پہلی ملاقات کے بعد مولا ناعلی میاں لکھنو تشریف لاتے ہیں، اندر جوش وجذبہ ابل رہاہے، دل بے قرار ہے، د ماغ صرف اسی مقصد کی بھیل کے لئے استعال ہور ہاہے، نہ دن کی پرواہ ہے نہ رات کی خبر، نہ راحت وسکون کا پتہ ہے اور نہ عیش آ رام کی خواہش، ہر کمحہ ولحظہ صرف یہی تمنا اور کوشش ہے کہ ایمان وعمل لوگوں کے دلوں میں اور زند گیوں میں رچ بس جائے، ہر دم اسی کی جشجو اور آرز و ہے، یہی دلچیسی کا سامان ہےاور توجہ کا مرکز بھی، پھراس حقیقت پر یقین بھی ہے کہ: نشانِ منزلِ جاناں کے نہ کے مزے کی چیز ہے یہ ذوقِ جسجو میرا مجھی ندوۃ العلماء کے طلبہ کے ساتھا س محلّہ میں جارہے ہیں، بھی اُس علاقہ میں پہنچ رہے ہیں اور ہرجگہ تجدیدِ ایمان ،تلقینِ دین اور تبلیغِ نماز کا پیغام دےرہے ہیں۔ ان مخلصا نہ سرگرمیوں کی اطلاع جب رئیس لتبلیخ تک پیچتی ہے، تو ان کے دل کی

مسرت کا عالم نہ یو چھنے،قلب و جگر شاد شاد ہوجاتے ہیں، بے قرایوں کو قرار،خلش و پش اور اضطراب وقلق کو سکون محسوس ہوتا ہے۔اور حضرت مولا ناعلی میالؓ کے جو ہر کھلتے ہیں، تو پھر محبت و شفقت کا ایک اتھاہ سمندر رئیس التبلیخ کے دلِ در دمند میں موجیس مارتا ہے، بھی اپنے مکتوب میں ''عمد ۃ الآ مال والا مانی'' سے مخاطب ہوتے ہیں، تو کبھی ''جو ہر تاباں، معدنِ

| ,,,,                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <br>سیادت،سیدی دسید عالم،سلالهٔ خاندانِ نبوت' جیسے بلند پایہ الفاظ سے خطاب فرماتے ہیں۔          |
| لبھی لکھتے ہیں کہ:                                                                              |
| <sup>در</sup> آ ں محترم کی توجهاتِ عالیہ سے تبلیغ کوجس قدر نفع پہنچا ہے اب تک لگنے والوں        |
| میں کسی سے نہ ۸ یں پہنچا، میراضمیر شہادت دے رہا ہے کہ بیرکام دراصل آپ جیسےاہل اور               |
| خاندانِ نبوت ہی کے کرنے کا ہے'۔                                                                 |
| ( مکانتیب مولا ناڅمدالیاس صاحبٌ ،ص:۸، ۷۷،۲۱،۵۱،۳۴٬٬۲۲،۵۱ و غیر پختفراً )                        |
| سمبھی یوں فرماتے ہیں کہ:                                                                        |
| ''مولا نا میں آپ کاشکریہ کیسےادا کروں، آپ کی کیا تعریف کروں، تعریف کرنا                         |
| محبت کا او حچھا پن ہے''۔ ( کاردانِ زندگی ار ۲۸۶ مختصراً)                                        |
| حضرت مولا ناعلی میاںؓ پورےطور پر جماعت تبلیخ اورمولا نامحد الیاس صاحبؓ کے                       |
| ترجمان بن گئے تھے، رئیس انتبلیغ کو جتنا اعتماد اور توقع آپ سے تھی، غالبًا کسی اور سے نہ تھی،    |
| مولا ناعلی میاں کئے تلامذہ اور رفقاء نے بھی تعاون میں تبھی دریغ نہیں کیا اور بیکا رواں بڑھتا    |
| گیا۔کوئی دور سے دورجگہا سے دوراورمشکل سے مشکل مرحلہا سے مشکل معلوم نہیں ہوا،مولا نا             |
| کی ہمت وحوصلہ وعزم کا طائر بلند پر واز کسی بلند سے بلند شاخ پڑھی آشیا نہ بنانے کوآ مادہ نہ ہوا، |
| اورا پنی برق رفتاری اورطبیعت کی بےقراری د بے تابی سے برسوں کا کام مہینوں میں اورمہینوں          |
| کا کام ہفتوںاوردنوں میں کرلیا، بیدل کی ایمانی قوت اورجذ بہتمایت ِدین کا داضح نتیجہ تھا۔         |
| اس کے بعد تبلیغی اسفار مولا نا کے اپنے شروع ہوئے کہ بالکل فرصت نہیں رہی،اسی                     |
| دوران ستمبر ۱۹۴۴ء میں ندوۃ العلماء کی تدریس سےطویل رخصت لی،اور تبلیغی سرگرمیوں میں              |
| منہمک رہے، جولائی ۱۹۴۴ء میں رئیس انتبلیغ اس دنیا سے رخصت ہوئے،ان کے صاحب                        |
| زاد ے مولا نامحمہ یوسف صاحب گوامیر جماعت منتخب کیا گیا،ان کا زمانہ جماعت تبلیغ کے عروج          |
| کا زمانہ بن گیا، ملک و بیرونِ ملک بیسلسلہا نے زوروشور سے پھیلا کہ کوئی بھی سیل تیز وتنداور      |

سنگ گران اس کی راہ میں حاکل نہ ہویایا،اے وہ قبولیت محبوبیت اور ہر دل عزیزی نصیب ہوئی کہ خالفین بھی بیاعتراف کرنے پرمجبور ہو گئے کہ بیاس کی مقبولیت عنداللہ کا مظہر ہے۔ حضرت مولا ناعلی میانؓ اب بھی اسی انداز میں اس خدمت میں مصروف رہے، <sup>• د</sup> حضرت مولا نا محمد الیاسؓ اور ان کی دینی دعوت' نامی کتاب بھی ککھی ، جو بہت مؤثر ومقبول ہوئی،حضرت مولا نانے حجازِ مقدس اور عالم عرب تک اس کا م کو پہنچایا اورا پنافیمتی وقت اس فتیتی کام میں صرف کرتے رہے،اور بیسلسلہ کسی نہ کسی انداز میں آخر تک چلتا رہا۔ یہاں بیہ حقیقت واضح کرنی بھی نامناسب نہ ہوگی کہ مولانا ایک وسیع اور متنوع ثقافت کے حامل تھے،ان کا ایک وسیع وغمیق فکری وعلمی پس منظر (Back Ground) تھا ہر دور میں مولا نامنصوصات وغیر منصوصات اور مقاصد ووسائل میں فرق کرتے رہے،اور ان کا خوب سے خوب ترکی تلاش اور نافع سے انفع کی جنتجو کا سلسلی بھی ختم نہیں ہوا، وہ حالات کے تفاضوں کوجانتے تھے، نبض شناس تھے، ان کا بیدخیال تھا کہ ہرتج یک ودعوت اورادارہ میں جوخدمت ِ دین اور اعلاءکلمۃ اللہ کے مقاصد واغراض پر قائم ہوا، نمو دارتقاءاور حرارت ودوام کے لئے زندگی اور اس کے مسائل سے باخبری اور جائز اور لازمی حد تک اس کی بنگمیل اور زندگی سے قطیق کی کوشش وسعی بہت ضروری ہے،اس کے بغیر تحریکیں اورادار نے مواور زندگی کی صلاحیتوں سے محروم اور جامد ہوجاتے ہیں،اوران کی افادیت آ فاقی نہیں رہ جاتی محدود ہوتی اور سکرتی چلی جاتی ہے، بیخیالات جومولا نا کے خاص مطالعہ اور ذہنی ساخت کا نتیجہ تھے، ہردور میں مولانا کے ساتھ رہے، اور: اسی کشکش میں گذریں میری زندگی کی راتیں لبھی سوز و سازِ رومی کبھی پیچ و تابِ رازی یہ خیال رئیس انتبایغ کی وفات کے بعد بڑی شدت سے مولانا کے دل میں انجرا، مولانانے امیر جماعت مولانا محمد یوسف صاحب اور دیگر ارکان کے سامنے اس کا م کوزیادہ

منظم اورمؤ ثر اورجد يدتعليم يافته طبقه کے لئے پرکشش اور اطمينان بخش بنانے کے لئے طریقۂ کارادرانداز داسلوب میں پھرتبریلیوں ادراضا فوں کی تجویز پیش کی ؛ کیکن ارکان دذ مہداران کے ذہنوں نے بی تجویز قبول نہ کی ،ایپا شاید رئیس انتبلیخ کی وفات کے بعد دعوت کے اس ابتدائي مرحله ميں احتياط كوكلحوظ ركھنے كى وجہ سے ہوا۔ یہ تجویز مولانا نے کٹی بارپیش کی، مگراسے قبول نہ کیا جاسکا، دوسری طرف جماعت چوں کہ مخلصا نہ اساسوں پر تغمیر ہوئی تھی اور امیر جماعت کے مستقل انہاک کی برکت تھی کہ اس کام کا فائدہ اور دائر ہ دسیع تر ہوتا جار ہا تھا جملی زند گیوں میں اصلاح و تبدیلی کے اثرات بے حد نمایاں تھے،ان سب کے پیش نظر مولا نانے اپنی تجویز پھر پیش نہ کی۔ لیکن چوں کہ مولانا کا ذہن وخیال تبدیلیاں جا ہتا تھا اور دعوت کے اس کا م کی آ فاقيت اورعليت كومزيد برُهاناجا ہتا تھا،اوراس داعيہ دخيال پر كنٹرول خارج ازاستطاعت تھا،اس لئے مولا نانے مرکز سے تعلق اور دعوت کی مصروفیات کو باقی وجاری رکھنے ؛لیکن اپنے دائرهٔ کاراور دائرهٔ اختیار میں اس کو بیش از بیش سود مند اور مفید وبار آور بنانے اور حالات وماحول کے نقاضوں کی رعایت دلحاظ رکھنےاور دعوت وتبلیغ اورا فہام دقفہیم میں اپنااسلوب اور زبان استعال کرنے کا فیصلہ فرمایا۔ (بیقصلات کاروانِ زندگی اول میں موجود ہیں، دیکھئے: باب یاز دہم) اوراس کے مطابق عمل ہوتا رہا، نہتو مولانا کے دل میں ارکانِ جماعت کی طرف سے کوئی میل آیا اور نہ ہی ارکانِ جماعت کے دلوں میں مولانا ہے کوئی بعد اور بیز ارک پیدا ہوئی ، ملا قاتوں، آمد ورفت، مراسلات اور دعوتی سرگرمیوں کو کامیاب بنانے کی کوششوں میں شرکت کا سلسلہ جاری رہا، فتنہ پرورافراد نے جب بھی جماعت کےخلاف آ واز اٹھائی اور الزامات لگائے،مولا نا کو برداشت نہ ہوا کہ آخر جماعت ان کی بھی محنتوں اور کا وشوں کا صلہ اورثمرہ تھی،مولانا نے اس کا مقابلہ کیا اور جوابات دئے،اور آخر تک جماعت تبلیخ کواصلاح وتبليغ کی تمام معاصر کوششوں میں سب ہے زیادہ کامیاب اور نتیجہ خیز کوشش شجھتے اور ظاہر

## 

حضرت مولاناعلی میا<sup>ر ر</sup>

اور برصغیر کے مشائخ واکا بر، اہل کمال علماء ومعاصرین

حضرت مولانا سيرابوالحس على مياں ندوى كوفياض ازل في جن خوبيوں اور خصوصيات - فوازا تھا، ان ميں ايك بہت اہم خصوصيت بيتى كدا بين عصر كتقر يباً تمام مشاہير، علاء، اكابرا بل اللہ، ابل فضل وكمال اور داعيان اور معاصر علاء سے مولانا كا اور ان كا مولانا سے برا را برا برا وتعلق تھا، اپنے وقت كے تمام اكابر سے مولانا في سب فيض كيا تھا اور منظور نظررہ جي سے، بيمولانا كى لا ثانى خصوصيت ہے، اس كا كچھا نداز ہ اكلى سطروں سے ہوسكتا ہے۔ **اكا بر ومنشا سنخ اور بلندر يا بير علما ع** 

ان خدادادصفات اورخصوصیات کی وجہ ہے جن کی اللہ کے ہاں اور اس کے مقبول بندوں کے ہاں بھی زیادہ قدر وقیت ہے، حضرتؓ کے ہاں محبوبیت کا جو مقام ان کو حاصل ہوا دہ اس ناچیز کے لئے موجب مسرت ہونے کے باوجود ہمیشہ رشک وغبطہ کا باعث بھی بنا رہا۔ ذَٰلِكَ فَضُلُ اللَّهِ يُؤُتِيهِ مَنُ يَّشَآءُ ـ (سواخ حضرت مولا ناعبدالقادررائے بوری،از:مولا ناسیدابول منابلی نددی۲۲ رطبع سوم) مولا نا سے حضرت رائے پورٹ کی محبت کا انداز ہاس سے کیا جاسکتا ہے کہ انہوں نے ایک مکتوب میں مولانا کو''سیدی دمولائی'' کے بلندالفاظ سے مخاطب کیا ہے، مولانا حضرت رائے پورٹ کے مجاز وخلیفہ بھی ہیں، اس کا ذکر خود مولانانے کیا ہے۔ لکھتے ہیں: '' حضرت (رائے پورٹؓ) نے اپنے سفرلکھنؤ کے موقع پر جواپریل ۱۹۴۸ء میں ہوا تھا،۲۲ /اپریل ۱۹۴۸ء کو ہمارے وطن دائر ۂ شاہ علم اللّٰدرائے بریلی کود وبارہ شرف جنشا، وہیں ایک روز بے سان گمان حضرت شاہ علم اللّٰہ اور سید صاحبؓ کی مسجد سے باہر نکلتے ہوئے مجھ ے فرمایا، میں آپ کو چاروں سلسلوں بالحصوص حضرت سید صاحب کے سلسلہ میں اجازت ( کاروانِ زندگی ار۳۵۳) ديتاہون'۔ اس کے بعد مولا نانے بار باررائے پور کا سفر کیا اور یہ ملق مشحکم ہوتا چلا گیا، • ۱۹۵ء میں حضرت رائے یوری کی ہم رکانی میں مولا نا سفر حج پر تشریف لے گئے، اس سفر میں حضرت کی شفقت کے بڑے واقعات پیش آئے ، حضرت نے مولانا سے فرمایا کہ بیسفر میں نے تمہارے لئے کیا ہے، مولانا کی تصانیف خصوصاً سیر وسوائح کی کتابوں سے حضرت رائے پورٹ کو بڑی دلچ پی تھی، طباعت ہے قبل ہی مسودہ منگوا کر پواس لیا کرتے تھے، تاریخ دعوت وعزیمت کے بارے میں اپنے ایک مکتوب میں مولانا کو لکھتے ہیں کہ آپ کی کتاب سے سیر می نہیں ہوتی، تاریخ دعوت وعزیمت کی تیسری جلد حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء سے متعلق ہے، پیکمل نہ ہوئی تھی،اور حضرت رائے یورٹ ہرملا قات میں مولا نا سے اس کی بھیل کا تقاضا کرتے تھے۔ ۱۹۲۱ء میں اسے کمل کر کے مولانا نے پیش کیا، تو حضرت نے پوری کتاب مستقل بلاتو قف بر طوا کرسی، ۱۹۵۸ء کے اواکل میں حضرت رائے پور کی نے مولانا کو قادیا نیت کے سلسلہ میں عربی میں کتاب مرتب کرنے کا حکم دیا، یہ کتاب مولانا نے بڑی محنت سے لکھی جو' القادیا نی والقادیا نیہ' کے نام سے طبع ہوئی، اور جو اپنے اسلوب کی ممتاز مثبت خصوصیات کی وجہ سے اس موضوع کی کتابوں میں سب سے بلند مقام کی حامل ہے، 1989ء میں اسی کتاب کے اردوتر جمہ کا نقاضا بھی حضرت کی طرف سے ہوا، جسے مولانا نے اضافہ کے ساتھ مکمل کیا، اپنے مرشد کی سوائے بھی مولانا نے ''سوائے حضرت رائے پور گی'' ساڑ ھے تین سو صفحات میں مرتب فرمائی اور اگست ۱۹۲۲ء میں حضرت رائے پور کی کتاب تک پتعلق قائم رہا۔

حضرت شخ الحديث مولا نامحدز كرياصا حب:

حضرت شخ سے مولانا کا ربط وتعلق ۱۹۹۰ء سے شروع ہوا، اور آخرتک باقی رہا، مراسلت کا سلسلہ بھی شروع سے رہا اور حضرت شخ کے سیکڑوں خطوط مولانا کے پاس آئے، حضرت شخ کی جامعیت، بے انتہا محبت اور علمی ذوق وشغف مولانا کو قریب کرتے گئے، حضرت شخ کو بھی مولانا پر اس درجہ اعتماد وتعلق تھا کہ اپنی تمام عربی تصنیفات پر مولانا سے مقد مہ کھوایا اور ایک مکتوب میں اپنا تعلق یوں ظاہر کیا کہ:

'' دعاؤں میں نہ مکہ میں دریغ ہوا نہ مدینہ پاک میں، اور یہ بھی یادنہیں کہ کسی دن آپ کے لئے صلاۃ وسلام میں تخلف ہوا ہو، اس سے تو آپ کو بھی انکارنہیں ہوگا کہ دل بستگی جتنی آپ سے ہاتی کسی سے بھی نہیں رہی'۔ شیخ کی شفقت کے متعدد واقعات مولا نانے اپنی کتاب'' شیخ الحدیث مولا نا محد زکریا صاحب'' میں نقل کئے ہیں، حضرت مولا ناکے بارے میں شیخ کے بیدالفا ظرکتنے گہرے اعتماد وتعلق کا ثبوت دیتے ہیں کہ:

" بالصنع اور بلامبالغد عرض كرتا مول كرة ب تحلق كواين لئ وسيله نجات "مجصا ہوں،اپنے لئے میں آپ سے دعاؤں کا سخت محتاج اور تمنی ہوں اور آپ کے لئے دعا کرنا اپنافریضهادرآ پکااہم حق سمجھتا ہوں''۔ ( حضرت مولا ناابوالحسن على ندوى اكابر ومشا ہيرامت كى نظريل ميں، از :ممشا دعلى قاسمي ١٣٣) مدینہ طیبہ میں قیام کے دوران حضرت شیخ کا مشفقانہ روبیہ بڑھتا گیا، + ۱۹۸ء میں جب شاہ فیصل ایوارڈ کا اعلان مولا ناکے لئے ہوا تو حضرت شیخ نے مدینہ سے مبارک با دہیچی، جس کا مقصد مولا نا کوبیا یوار ڈ قبول کرنے پر آمادہ کرنا تھا۔ حضرت مولانا کی کتاب ''نئی دنیا امریکہ میں صاف صاف باتیں'' ( سفر امریکہ کی تقریروں کا مجموعہ )طبع ہوکرآئی تو حضرت شیخ نے اسے پڑھوا کر سنااور فوراً مولا نا سےاپنے کتوب میں اس کے عربی اورانگریزی ترجمہ کا تقاضا کیا،اورخوداس کتاب کے دوہزار نسخ خرید کرنقسیم کرائے،اس کےعلاوہ مولانا کی متعد دتصنیفات حضرت شیخ نے سنیں اور پڑھیں اورمولا نا کومبارک باددی،ان میں <sup>دو ت</sup>کمله نزہۃ الخواطر،ارکانِ اربعہ، تاریخ دعوت وعز بیت' وغيره سرفهرست بين مئى ١٩٨٢ء ميں شيخ كاانتقال مدينة منوره ميں ہوا۔

🗖 خفرت شاہ محمد لیعقوب مجددی صاحبؓ:

حضرت شخ الحدیث کے بعد مولانا کو مشائخ عصر میں سب سے زیادہ ذہنی مناسبت بھو پال کے حضرت شاہ محد یعقوب مجد دی سے تھی، جو ۲ ساواء سے چلی آ رہی تھی، بھو پال کے تبلیغی اجتماعات میں ہر سال حاضری کے موقع پر حضرت مولا نا شاہ صاحب کی خدمت میں جایا کرتے تھے، شاہ صاحب کے دل میں مولانا کے لئے بڑا احتر ام اور محبت تھی، تعلق اس درجہ بڑھ گیا تھا کہ شاہ صاحب مولانا کو لینے کے لئے اسٹیٹن تشریف لے جاتے تھے، ایک بارٹرین لیٹ ہونے کی وجہ سے شاہ صاحب آ دھی سے زیادہ رات اسٹیٹن ہی پر گذارتی پڑی، مولانا نے واپسی کے بعد ایک معذرت نام تحر بر فرمایا، جس کے جواب میں شاہ صاحب نے کھا:

''اس عاجز کو جوروحی آ رام اس شب میں حاصل ہوا تھا، جس رات کو حضرت کے استقبال میں آرام کیا تھااسٹیثن پر،ایسی خوثی اورفرحت کی کوئی رات مجھرکواینی زندگی میں یاد نہیں ہے جسمی کوفت بہت قلیل اوررومی فرحت بہت کثیر ، فرحت روحی نے جسمی تکلیف کور فع کردیا''۔ (كاروانِ ادب٤٤١، ايريل١٩٩٤ء) حضرت شاہ مجددی صاحبؓ کی مجلس کی قیمتی باتیں سن کر مولانا کے دل میں ان ملفوظات کوجمع کرنے کا داعیہ پیدا ہوا،مولا نانے میرکا مکمل کیا اور مجموعہ 'صحب بتے بااہل دل' کے نام سے طبع ہوا،مولا نانے اس میں صاحب ملفوظات کا تفصیلی تعارف بھی کرادیا ہے۔ حضرت مولا ناوصى الله صاحب فتح يورى: حضرت شاہ مجد دمی صاحبؓ کے بعد مولانا کوسب سے گہرا ربط اور عقیدت حضرت مولانا وصی اللَّدصاحبؓ سے رہی، جو حضرت حکیم الامت مولانا تھا نوکؓ کے اجل خلفاء میں یتھے،فروری،۱۹۵۴ء میں مولانا کا حضرت سے باضابط تعلق شروع ہوا،مولا ناایک سفر میں فنتخ یور تشریف لے گئے، حضرت فنتح یور کی نے خصوصی شفقت فر مائی، پھر جب حضرت کا قیام گورکھپور میں ہوا تو مولا نا حاضر خدمت ہوئے، وہاں بھی شفقت ومحبت کا عجیب عالم تھا، مولانا بے حدمتاً ثر ہوئے اور واپس آ کرا کی کمتوب میں حضرت کی شفقت اور ذرہ نوازی کا ذكركرت ،وئ بيمصر عد بهي لكرودياكه: ع: كلاهِ گوشته د *ب*قال بآ فتاب رسيد

حضرت فتح پوری ؓ نے اس کا جوجواب دیاوہ پڑھنے کے قابل ہے۔تحریر فرمایا: '' اس کا صحیح مصداق تو یہ تھا کہ میں پڑھتا؛ کیوں کہ ایک بادشاہ نے کسی دہقان کے یہاں نز دول فرمایا تھا، اس پر اس نے سیکہا تھا، تو آپ کی مثال شاہوں کی سی ہے کہ بھی یہاں ادر بھی دہاں نزدل فرماتے رہتے ہیں، چناں چہ ایک دہقان کے یہاں بھی نزدل فرما کر اس کو شرف بخشا، اسی لئے اگر میں کہوں توحق بجانب ہوں'' (پرانے چراغ ار ۱۷۸)

سیچھ عرصہ بعد حضرت فنتے پوری اللہ آباد منتقل ہوئے تو اس وقت بھی مولا نا حاضر ہوئے، واپس آ کرایک مکتوب لکھا، جس میں حضرت کی شفقت پر گہراتاُ ثر طاہر کیا، حضرت نے اس کے جواب میں تحریر فرمایا: '' جو حضرات اہل علم میرے پاس آمد ورفت فرماتے ہیں ، ان میں غالبًا سب سے زیادہ قلب کار جمان جناب کی طرف ہوتا ہے' ۔ (پرانے چراغ ارا ۱۷) جو ۱۹۲۴ء میں مولانا الہ آباد میں دینی تعلیمی کوسل کے اجلاس میں تشریف لے گئے، الہ آباداسٹین پر پہنچ، تو حضرت فتح پورٹ کواستقبال کے لئے موجود پایا، یہ عنایت محبت تھی، حضرت کی قلبی شفقت وتعلق کامکمل ظہور اس وقت ہوا جب مولا نا ۱۹۶۷ء میں سیتا پور میں آ نکھ کے آیریشن کےسلسلہ میں مقیم تھے،اس وقت <sup>ح</sup>ضرت بار بارخطوط و پیغامات کے ذریعہ حاصل معلوم کراتے اور فکر مندی کا اظہار کرتے، پھر جب فائدہ نہ ہوا تو حضرت ہی کے اشارے برمولا نانے لکھنؤوا پس آ کر ہومیو پیتھک علاج شروع کیا، جس سے کافی افاقہ ہوا، اس کے بعد بار ہاملا قاتیں ہوئیں اور ہر بارحضرت کی شفقت ومحبت کا ظہور ہوتا رہا۔

حضرت مولانا سيد مناظراحسن گيلانى:

مولان گیلانی سے حضرت مولانا علی میاں ندوئی کا تعلق اصلاص ۱۹۴۱ء سے شروع ہوا، جب حضرت مولانا کواپنی کسی علمی ضرورت سے مولانا گیلانی کے ایک مقالہ سے (جوجنع وتر تیب قرآن پرتحریرتھا) استفادہ کی ضرورت پیش آئی، مولانا گیلانی کی تصنیف' النبی الخاتم'' مولانا علی میالؓ نے بہت متأ ثر ہوکر پڑھی اور بار بار بیفر مایا کہ:' میں نے اپنی ساری عمر میں سیرتِ نبوی میں' رحمۃ للعالمین'' (مصنفہ: قاضی محد سلیمان منصور پوریؓ) اور' النبی الخاتم''

سے زیادہ مؤثر کتاب نہیں پڑھی'۔ (پرانے چراخار ۲۷) مولانا گیلانی سے ل کر حضرت مولانا کو ہمیشہ عزیز انہ قرابت اور ذوقی علمی مناسبت کا احساس ہوا،خودمولا نا کی تصنیفات مولا نا گیلا نی نے بڑے ذوق وشوق سے پڑھیں ،خصوصاً '' مٰذکرات سائح فی الشرق العربیٰ' ( شرق اوسط کی ڈائری ) سے بہت متأ ثر ہوئے۔ ۱۹۵۳ء میں علامہ سید سلیمان ندویؓ کے انتقال کے بعد ندوۃ العلماء میں سیدصاحب سے متعلق ایک سنجیدہ اورعلمی اجتماع کا انعقاد طے پایا،جس میں مولا ناعلی میاںؓ نے مولا نا گیلانی کے نام ایک مكتوب مين تشريف آورى كى درخواست كى ،اور يې كى كىھا كەخواد مجھے خود حاضر ہونے پڑے؛ لیکن بیزحت آ پ کو نیازمندوں کی خاطر برداشت کرنی پڑے گی۔مولا نا گیلا ٹی نے ایک مفصل مکتوب اس کے جواب میں کھاجس کا ایک اقتباس بہ ہے: '' آپ نے اپنے اس نوازش نامہ میں اس فقیر کے متعلق جن غیرا پتحقاقی الفاظ کا استعال فرمایا ہے، ان کو پڑھ کر بساختہ آنکھوں سے آنسونکل پڑے، بہر حال آپ جیسے سعيد قلوب يحسن ظن كوابني مغفرت كاذر لعة بحصا بول ' - ( پرانے چراغ ار ۹۷ - ۲۰ مخصر ) اس کے بعد مولانا گیلانی کاتعلق خاطر مولانا سے بڑھتا گیا،مولانا نے تحریر فرمایا کہ: ''واقعہ ہیہ ہے کہ مجھے بھی اُن سے جوفکری مناسبت اور قلبی تعلق محسوس ہوتا تھا، وہ بالكل ايمانى تقاجيسے اپنے ايك شفق استاذ اور عزيز بزرگ سے ہوتا ہے' ۔ (پرانے چراخ ٨٢/) ایک مکتوب میں مولانا گیلا ٹی نے حضرت مولا ناعلی میاں کوان ہستیوں میں بھی شامل فر ما یا ہے جن کی محبت وا خلاص کووہ اپنی نجات کا ذریعہ ہچھتے ہیں، اس سے اس تعلق کی گہرائی کا اندازہ کیاجا سکتا ہے۔ مولانا گیلانی نے اپنے تجربات ومشاہدات کی روشن میں بید نظریہ قائم کرلیا تھا کہ صرف ظاہری شکل دصورت پر کسی شخص کے فح باطن یا اس کے بے دین ہونے کا فیصلہ نہ کیا جائے، نیز بید کہ اس کے قلب واندرون کی اسلامیت کی قدر کرتے ہوئے اس کے ظاہر کی اصلاح کی کوشش کی جائے، حضرت مولا ناعلی میالؓ نے اپنے دمشق کے سفر ۱۹۵۹ء میں یہی دومتضاد پہلو وہاں کے مسلم نوجوانوں اوراخوانی کارکنوں میں محسوس کئے، اس موقع پر مولانا کو مولانا گیلانی کا بینظر بید معتدل معلوم ہوااورا پنے ایک خط میں بیتاً ثر مولانا گیلانی کوتر ریجی كرديا، اس في جواب مي مولانا كيلا في فتح ريفر مايا كه: <sup>‹</sup> بڑی مسرت اس بات سے بھی ہوئی کہ مسلمانوں کی نئی پود کے متعلق آ پ پہلے آ دمی ہیں، جن کے قلم سے میری آئلھوں نے وہی لکھا ہوا پایا جس کا برسوں سے انتظار کرتا رہام ممکن ہے یہی نقطہ نظر دوسرے اربابِ فکر وبصیرت کا بھی ہو؛ کیکن جن جیج تلے الفاظ میں ابخ احساسات کا اسلسله میں آپ نے اظہار فرمایا ہے، خاکسار تو نکتہ چینوں سے اتن (پرانے چراغ ار۸۸-۸۹) جرأت بھی نہیں کرسکتا''۔ مولانا گیلانی کوتار بخ اسلامی مراکز اورتار بخ اسلام سے بڑا گہرالگاؤتھا، بلا دِعربید کی سیاحت کا برُاار مان تھا،حضرت مولا ناعلی میاں گودشق یو نیورسٹی مآں ۱۹۵۶ء میں استاذ زائر (Visiting Professor) کی حیثیت سے مدعوکیا گیا، تو مولانا گیلانی نے ایک مکتوب مولانا کولکھا، جس میں مولانا گیلانی کی محبت و بے نفسی اور خلوص اور اخلاقی بلندی کاعکس نمایاں دیکھا جاسکتا ہے۔مولانا گیلانی نے لکھا کہ: ''اخبار''الجمعیة''اس کے بعد''مدینہ'' میں بھی اس تاریخی امتیاز کی خبر پڑھی، جو صد یوں کے بعد ہندوستان کو حاصل ہوا،علامہ صفی الدین بدایونی کے بعد شاید آپ دوسرے ہندی عالم ہیں، جن کوشام میں پڑھانے اوراپنے علوم سے شامیوں کو فائدہ پہنچانے کا موقع ملا؛ بلکہ صفی ہندی تو خود گئے تھے اور آپ کوتو وہاں کی حکومت اور جامعہ نے طلب کیا ہے۔ وشتان بينهما ، بيامتياز آپ كى شخصيت تك ہى محدود نہيں ہے؛ بلكہ سارے ہندى علاء كے

کے سرمایہ افتخار ہے: یا لیت کثر الله امثالکم فینا' ۔ (کاروانِ زندگیا ۲۲۱٬۳۲۲-۳۲۲ مختصراً)

اسی سفر میں مولانا نے دمشق سے ایک مکتوب مولانا گیلانی کولکھا، تو اس کے جواب میں مولانا گیلانی نے بڑاوجدانگیز مکتوب ککھااور یہ بھی تحریر کیا کہ:

''واقعی آپ کا وجود مسعود اس وقت کم از کم میرے لئے سراسر رشک وغبطہ بنا ہوا (یرانے چراغ ار ۹۲) تاریخ دعوت دعز بیت کی پہلی جلد کے مطالعہ کے بعد بھی مولا نا گیلانی نے اپنے قلبی تأ ثر كااظهاركرت ہوئے لکھا: '' دعوت وعزیمت کی تاریخ ملی ہے، این گم گشتہ چیز ہاتھ آئی ہے، خدا ہی جانتا ہے کتنی دفعہاس کے مطالعہ سے استفادہ کرتا رہوں گا، پڑھ رہا ہوں اور جی سیز ہیں ہوتا، خداہی جانتا ہے کہ میرے کتنے خوابول کی تعبیر آپ کے ذریعہ پور کی ہوگی'۔ (کاردانِ زندگا ۱۹۸۷) مولا نا گیلا نی سے حضرت مولا ناعلی میاں کا تعلق صرف دہنی وعلمی ہی نہیں تھا؛ بلکہ تنخص اورقبی بھی تھا،اس لئے مولا نا گیلانی کے سانحۂ ارتحال برمولا نانے تحریر فرمایا: "بلامبالغه كها جاسكتا ب، وسعت نظر، وسعت مطالعه، رسوخ في العلم اور ذكاوت میں ان کی نظیر اس وقت مما لک اسلامیہ میں ملنی مشکل ہے، وال خیب عند الله ، تصنیف وتالیف کے لحاظ سے وہ عصر حاضر کے عظیم مصنفین میں شمار کئے جانے کے مستحق ہیں، انہوں ن اپنی کتابوں میں جومواد جمع کردیا ہے، وہ بیسیوں آ ڈمیوں کومصنف اور مفقق بناسکتا ہے، اس ایک آ دمی نے تن تنہا وہ کام کیا ہے جو پورپ میں پورے پورے ادارے اور تخطیمیں کرتی ہیں،ان جسیا آ دمی برسوں میں پیدا ہوا تھااوراب ان جسیا آ دمی شاید برسوں می<sup>س ب</sup>ھی پیدانہ (یرانے چراغ ارجو)

امام اہل سنت مولا نامولا ناعبدالشکور فارونی:

حضرت مولا نا عبدالشکورصا حب فاروقی کا مولا ناعلی میالؓ کے خاندان سے بڑا قدیم اور گہرار بطرتھا، مولا نانے ان کی زیارت پہلی بار ۱۹۲۷ء میں اپتے استاذ خواجہ عبدالحی فاروقی کے ساتھ کی اور بہت متأ ثر ہوئے، امام اہل سنت کے مواعظ نے لکھنڈ اور اطراف میں اصلاح وانقلاب کا بے مثال کام کیا، مولا نا ان کے مواعظ کی تا شیر، دل پذیری، سادہ گفتگو، اندرونی جذب ارود لی تڑپ سے بے حد متأ ثر ہوئے، مولا نا کے بقول کم سے کم شہر کھنڈو میں حضرت سیدا حمد شہید کے درہ ۱۲۳۴ ہے کے بعدالی اصلاحی اورا نقلابی لہز نہیں آئی، مدر یہ صحابہ کی تحریک جب امام اہل سنت نے شروع کی، تب بھی مولانا نے ان کا سوز دروں، جذب کامل اورا ستغراق دیکھا اور گہرا اثر لیا، مولانا کو امام اہل سنت کی ہمرا ہی میں دوبار سفر کا شرف حاصل ہوا۔ دہلی کے ایک سفر میں امام اہل سنت کا ٹکٹ فرسٹ کلاس کا اور حضرت مولانا ورفقاء کا تھر ڈکلاس میں تھا، امام اہل سنت مولانا کے ساتھ تھر ڈکلاس میں بیٹھے اور اصرار کے باوجود فرسٹ کلاس میں تھا، امام اہل سنت مولانا کے ساتھ تھر ڈکلاس میں ہو ہو ہاں میں ہوں' روفقاء کا تھر ڈکلاس میں جانے پر راضی نہ ہوئے اور ہر بار فر مایا:''جہاں تم ہو وہاں میں ہوں'' موری شب بے آ رامی میں گذری، لیٹنے کا موقع بمشکل ملا؛ لیکن پھر بھی وہ خوش رہے اور کوئی حرف شکایت زبان پر نہیں لائے، اس کے بعد مولانا کی ان سے بار ہا ملا قاتیں ہو کیں اور ہر موقع پران کی شفقتیں محسوس ہو کیں۔

حضرت مولانا شاهليم عطاسلونى:

شاه طیم عطاصا حب کو قریب سے دیکھنے کا اصل موقع مولانا کو ۱۹۳۱ء میں اس وقت ملا جب مولانا این بچو پھا مولانا سیر محد طلح حسنی ؓ کے ہمراہ پہلی بار''سلون'' تشریف لے گئے، اس کے بعد شاہ صاحب کی خصوصی توجہ مولانا پر شروع ہوئی ، لکھنو اُن کی گئی بار آمد ہوئی اور ہر مرتبہ مولانا ان کے وسعت مطالعہ، ذوق لطیف اور پا کیزگی سے متا ثر ہوئے، شاہ صاحب ہی کے مشورہ پر مولانا نے امام ابن جوزی، ابن رجب، ابن عبد الہا دی اور شخ الاسلام ابن تیمیہ وابن قیم کی معض اہم کتا ہوں سے استفادہ کیا، شاہ صاحب کو ندوۃ العلماء میں لانے میں مثالی کر دار مولانا نے امام ابن جوزی، ابن رجب، ابن عبد الہا دی اور شخ الاسلام ابن مثالی کر دار مولانا نے مام ابن جوزی، ابن رجب میں معا حب کو ندوۃ العلماء میں لانے میں مرحوم کے مشورہ سے مولانا نے شاہ صاحب سے ندوۃ العلماء ڈاکٹر سیر عبد العلی صاحب کرنے کی اصر ارکے ساتھ گذارش کی، چناں چہ شاہ صاحب اور العلماء میں تشریف لائے اور کافی استفادہ کیا،خودمولانا نے بہت سے موقعوں پر شاہ صاحب سے ملمی فائدہ اٹھایا،ا پن کتابوں کی ترتیب کے دوران بھی ہدایتیں اور مشورے لئے، شاہ صاحب تاریخ وادب کا بھی صحيح مذاق ركھتے تھے۔مولانانےلکھاہے کہ: <sup>در م</sup>ختارات کی تالیف کے زمانہ میں مجھےان کی لطافت ذوق اور<sup>حس</sup>ن انتخاب کا تجربہ ہوا، مثال کے طور پر مجھے مقامات بدلیع الزماں میں سے ایک مقالہ کا انتخاب کرنا تھا، جو بدلیع الزمال کی بہترین خصوصیات کی نمائندگی کرتا ہواور طلبہ کے لئے زیادہ سے زیادہ مفید، شاہ صاحب نے برجستہ کہا کہ''المقامۃ المفیریۃ''انتخاب سیجئے، بعد میں دیکھا تواس سے زیادہ جاندار، لطيف وبيلغ نثر كانمونه نه صرف مقامات بدليع ہى ميں نہيں ملتا؛ بلكه اس عہد كى تحريروں میں بھی اس کا خاص امتیاز ہے' ۔ (پرانے چراغ ار ۲۷۷) شاه صاحب تازندگی مولا نا کے ساتھ شفقت وتعلق خاطر کا معاملہ کرتے رہے۔ 🗖 مولا ناحکیم سیدنتی حسن امروہوی ندویؓ: حکیم صاحب سے مولا نا کا گہراتعلق اس وقت شروع ہوا، جب ۱۹۳۹ء میں''سیرت سیداحمد شهید' پڑھ کرحکیم صاحب نے ایک بہت ہی محبت آمیز خط لکھا، اور مصنف کومبارک بادبھی دی، کچھ خامیوں پر گرفت بھی کی، جس کا اعتراف دوسرے ایڈیشن کے مقدمہ میں ہے، اس کے بعد مولانا نے امروہہ جا کر حکیم صاحب سے ملاقات کی ، حکیم صاحب نے مولانا کی آمد پر بےحدخوش کااظہار کیا۔ کیم صاحب اردو دوعربی دونوں کے بلند ؛لیکن گم نام ادباء میں تھے،اسی لئے مولا نا اپنی ساری تصنیفات ورسائل حکیم صاحب کی خدمت میں بھیجا کرتے تھےاوران کے تبصروں ے بہت فائدہ اٹھایا کرتے تھے۔ حکیم صاحب "ماذا نحسب العالم بانحطاط السمسلمین" کے بہت مداح نتھ، خصوصاً اس کے مضمون ''مسحسمد رسول اللَّه روح العالم العربي" كوكتاب كاسب سےزيادہ جاندار حصه مانتے تھے، جوان كى ژرف نگاہى اورنکتہ شناسی کی دلیل ہے، ان کی بیشد بیدخوا ہش تھی کہ مولا نا حضرت علی مرتضی کرم اللہ وجہہ کی سوانح پر کام کریں، اکثر فرماتے تھے کہ تہمارے ذمہ بیقرض ہے، اس کوا داکرنا ہے، اسی کے پیش نظر مولانا نے بہت بعد میں حکیم صاحب کی وفات کے بعد ' المرتضٰی' مرتب فرمائی جو اپنے موضوع پر بےانتہاء جامع تصنیف ہے۔ (پرانے چراغ حصدادل)

مولا نا عبدالباری ندوی حضرت مولا ناعلی میالؓ کے برادر بزرگ ڈاکٹر سید عبدالعلی صاحب حضاص دوستوں میں تھے، کھنؤ میں جب مولا نامد ٹی کی ستقل آمد ورفت شروع ہوئی اور ڈاکٹر صاحب کے مکان پر قیام ہونے لگا، تو ان سے ملاقات کے لئے مولانا عبدالباری صاحب کی آمدورفت بڑھی اور یہیں سے مولا ناعلی میاں کا تعلق ان سے شروع ہوا مولانان ان کی کتاب 'فرجب وعقلیات' سے بڑافائدہ اٹھایا اوراسے اپنی محسن کتابوں میں شارکیا ہے،اورمولا ناہی کےاشارہ پراس کا عربی ترجمہ 'الدین والعقل''مولا ناسید واضح رشید ندوی نے کیا ہے،اس وقت مولا ناعبدالباری صاحب کا قیام جامعہ عثانیہ حیدرآ باد میں بطور استاذ تھا، گرمیوں میں کھنو آتے تھے، اسی زمانہ میں مولا ناعلی میال ان کے درسِ قرآن میں کچھ دنوں شریک ہوئے اوران کے حکیمانہ اشاروں سے مستفید بھی ہوئے، پھر مولا ناعلی میالؓ نے اپنی تدرایس کے زمانہ میں بھی ندوۃ العلماء کے اونچے درجات کے طلبہ کو اُن کے در ب قر آن سے استفادہ کی ترغیب دی اورخود بار ہا ساتھ گئے اور فائدہ اٹھایا، ۱۹۳۹ء میں سیرت سیداحد شہید کے مطالعہ کے بعد مولانا عبد الباری صاحب مرحوم نے ایک مکتوب میں مولانا كولكها كه:

''سید صاحب رحمہ اللہ کے حالات میں آپ کی کتاب سفر میں ختم کی ؛ بلکہ کہنا چاہئے کہ میسفر کاملین ایمان کی مجلس وصحبت میں تھا، ایمان واسلام ان ہی ہز رگوں کا تھا، باب

چهارم پڑھ کرتو بیہ سنگ دل بھی اپنی آئکھوں کوخشک نہ رکھ سکا، جو ہمیشہ تر ی کوتر سا کرتی (پرانے چراغ ۲ (۱۲۴) اس کے بعد ۱۹۲۸ء میں دوسری کتاب ' صحب بنے بااہل دل' پڑھ کر بھی بہت متأ تر ہوئے،مولانا کے متعلق ان کی رائے بیتھی کہ انہیں عالم عربی کواصلاً اپنی دعوت کا موضوع اور اپنی صلاحیتوں کی جولان گاہ بنالینی حیا ہے ،وہ مولا ناکو ہندوستان میں (Misfit) کہا کرتے یتھے،ندوۃ العلمیاء کے معاملات میں ان کا نقطہ نظر مولا ناسے بار بارمختلف رہا؛لیکن آخری ایا م میں شفقت ومحبت کا بے حد غلبہ رہا، جنوری ۲ ۷۹۱ء میں ان کا انتقال ہوا۔ بلنديا بيهشا هيراورا مل كمال 🗖 نواب صدريار جنگ مولا ناحبيب الرحمٰن خال شرواني: حضرت مولانا نے نواب صاحب کو پہلی بار ۱۹۴۵ء میں دس سال کی عمر میں ندوۃ العلماء کے سالا نہ اجلاس میں دیکھا، اس کے بعد کئی بارزیارت وملاقات ہوئی، مولانا ان کے حسن و جمال، رکھر کھاؤ، وقار دوجا ہت اور جوش خطابت وتاریخ نگاری سے بے حد متأ ثر ہوئے، پھران کی کتاب' <sup>د</sup>علماءسلف'' سے بہت استفادہ کیا اورا سے اپنی محسن کتا ہوں میں شار کیا،اس کتاب نے مولا نا کے اندرعکم کا شوق اورطلب پیدا کی ،مولا نانے نواب صاحب کو ہندوستان کے آخری فارسی داں اد بیوں میں شمار کیا ہے۔مولا نا لکھتے ہیں: <sup>د د</sup>میں نے ان جیسا متضا دصفات کا جامع اورمتنو<sup>ع شخ</sup>صیت کا حامل نہیں دیکھا''۔ (پرانے چراغ ۲۷۷ مختصراً) شروع ہی سے نواب صاحب کی شفقتیں مولا نا پر رہیں، ۱۹۲۶ء میں علی گڈ ہ میں مسلم ایجویشنل کانفرنس کے جبلی کے موقع پر مولا ناعلی گڈ ھنشریف لے گئے، تو نواب صاحب کے يہاں قیام نہیں کیا،نواب صاحب کوعلم ہوا تو غصہ کا اظہار کیا اور فوراً اپنے گھر پر بلالیا، بیان

کے عایت تعلق کی بات تھی، پٹنہ میں ایک کانفرنس کے موقع پر ''خدا بخش لا بمریری'' کی زیارت مولانا نے نواب صاحب کے ساتھ کی ، اِسی دوران عصر کا وقت آیا تو نواب صاحب نے مختلف اہل فضل و کمال کی موجود گی میں مولانا ، ی کوامامت کے لئے فر مایا ، اُن کا تعلق اس ناطے سے بھی مولانا سے گہرا تھا کہ وہ مولانا کے والد ماجد مولانا سیر عبدالحی رحمہ اللہ کے رفیق اور دارالعلوم ندوۃ العلماء کی تاسیس میں شریک تھے، جب بھی مولانا کو دیکھتے تو سینہ سے لگالیتے ، اور اولا د جیسا سلوک کرتے ، مجلہ ''الندوہ' کی ادارت کے زمانہ میں مولانا نے ہندوستان کے اہل علم وقلم حضرات سے ان کی محسن کتابوں کے بارے میں مضامین کا مطالبہ میں مروع کیا تھا، اس موقع پر مولانا نے سب سے پہلے نواب صاحب سے اس سلسلہ کے افتتا ت کی فر مائش کی ، جونواب صاحب نے بخوشی قبول کی اورا یک وقع مقالہ تر پرفر مایا جوطع ہوا۔

مولانا آزادی ذکاوت و ذہانت ، غیر معمولی قوتِ اخذ ، جوشِ خطابت و کتابت ، حافظہ وخود اعتمادی اور خود داری کا شہرہ حضرت مولانا علی میالؓ نے اپنے بڑوں خصوصاً علامہ سید سلیمان ندو گؓ سے بار ہا سنا تھا ، پہلی بار انہیں لکھنو کے کسی سیاسی جلسہ میں دیکھا اور ان ک اقتداء میں نماز ادا کی ۔ ۱۹۳۴ء میں مولانا نے ندوۃ العلماء میں تدر لیں کے دوران مولانا آزاد کی تفسیر ' ترجمان القرآن ' بڑے ذوق سے پڑھی اور اس سے خوب فائدہ اٹھایا، اس کے کچھ عرصہ بعد مولانا آزاد کھنو آ کے اوروز راعلیٰ کی رہائش گاہ پر مقیم ہوئے ، مولا ناملا قات اس وقت زیر تر تیب تھی ، مولانا نے مقد مہ لکھنے کی درخواست کی جو مولانا مالا قات اس وقت زیر تر تیب تھی ، مولانا نے مقد مہ لکھنے کی درخواست کی جو مولانا آزاد نے منظور کی اس وقت زیر تر تیب تھی ، مولانا نے مقد مہ لکھنے کی درخواست کی جو مولانا آزاد نے منظور کی اس وقت زیر تر تیب تھی ، مولانا نے مقد مہ لکھنے کی درخواست کی جو مولانا آزاد نے منظور کی اس دولان کی در دول تو تر ہے مولانا نے منظور کی ای ہائیں ایں ۔ سیر میں سیدا مد شہید' کی تفسیر براینے تأ ثرات اور اس کے بعض مضامین کوعربی میں منتقل کرنے کی اجازت جاہی، جوانہوں نے بخوشی دے دی، اس کے بعد کئی ملاقا تیں ہوئیں اور مولانا آ زاد دیر تک شفقت ے مختلف موضوعات پر گفتگو کرتے رہے۔ایک مجلس میں مولا نا آ زادنے بیہ پوچھا کہ آپ کون سے مضامین پڑھتے ہیں،مولانانے جواب دیا، پھر کٹی سال کے بعد ملاقات میں اُن مضامین کا تذکرہ مولا نا آ زاد نے کیا،حضرت مولا نا کومولا نا آ زاڈگی ایسی چھوٹی جزئیات یا د رکھنے پر جیرت ہوئی، ۱۹۵۱ء میں مولانا کے قیام مصر کے دوران مولانا آزار آسینے بورپ کے ایک سفر میں قاہرہ سے گذر بے توامیرً پورٹ پر اُن کے استقبال میں ہندوستانی سفارت خانہ کی طرف سے ایک تقریب رکھی گئی، اس میں مولا ناعلی میاں کوبھی مدعو کیا گیا، موالا نا آ زاد تشریف لائے اور آخر تک روئے خن مولا ناہی کی طرف رہا، گفتگو تمام ترعلمی تھی، اس دوران سفارت خانہ کے ذمہ داران بار بار مولانا کو متوجہ کرتے رہے کہ سب سے باتیں کی جائیں، وقت کی کمی کی طرف بھی توجہ دلاتے رہے؛لیکن مولا نا آ زاڈ بدستورمولا نااوران کے احباب ہی کی طرف متوجہ رہے، بیغایت تعلق کی دلیل ہے۔

زمانة وزارت ميں مولانا آزاد سے مولانا کی کئی بارملاقات ہوئی، ايک بارشخ الاسلام حضرت مدنیؓ کی دعوت پر مولانا دہلی گئے؛ تا کہ وہ مولانا آزاد کو اُن کی موجود گی میں''نز ہة الخواط'' کی بقیہ جلدوں کی طباعت کی طرف توجہ دلائیں۔ جمعیۃ علماء کے اجلاس میں بیہ موقع آیا، حضرت مدنیؓ نے''نز ہۃ الخواط'' کا تذکرہ مولانا آزاد سے کیا، مولانا آزاد نے اپنی دلچیپی اور واقفیت کا اظہار کیا اور فر مایا کہ اسے ضرور چھپنا چاہئے، چرمولانا آزاد ہے کیا یا در ہانی اور فر مانے پر دائر ۃ المعارف العثمان بیہ حید رآباد نے بقیہ جلد یں بھی طبع کیں۔ ایک بار مولانا تالی میالؓ ندوۃ العلماء کے سی کام سے مولانا آزاد سے ملے، انہوں

نے بڑی دلچیسی لی، کام کی پنجمیل کر دی اور مفید مشورے دئے۔( پرانے چراغ حصہ دوم)

🗖 ڈاکٹر ذاکر خسین مرحوم:

ڈاکٹر ذاکر حسین کومولانا نے پہلی بارنومبر ۱۹۲۶ء میں ندوہ کے سالا نہ اجلاس میں کا نپور میں دیکھا،قریب سے دیکھنے کا موقع ۱۹۳۹ء میں اس وقت آیا جب مولا نانے علامہ سیرسلیمان ندویؓ کے ساتھ کرنال ویانی بہت کے سفر سے واپسی پر جامعہ ملیہ اسلامیہ دبلی کے مهمان خانه میں قیام کیا، اس موقع پر شخ الجامعہ ڈاکر ذاکر حسین کی ضیافت، شیریں گفتاری، ظرافت وشرافت اوراعلی اخلاق کانقش مولا نا کے دل ود ماغ پر مرتسم ہو گیا۔۱۹۴۲ء میں مولا نا نے اپنے استاذ خواجہ عبد الحی فاروقی ناظم دینیات جامعہ ملیہ اسلامیہ کی دعوت پر جامعہ کے اساتذہ،طلبہاور شہر کے اہل ذوق کے ایک منتخب مجمع میں''مذہب وتدن'' کے عنوان سے ایک و قبع مقالہ پیش کیا،ڈاکٹر صاحب اس جلسے میں اول سے آخر تک شریک رہے،طویل مقالہ سنا اور پھر مولانا کی بڑی عزت افزائی کی، اس کے بعد ڈاکٹر صاحب سے مولانا کا ربط وضبط بڑھتا گیا۔ ۱۹۴۱ء ہی میں مولانا کا رئیس التبلیخ مولانا محمد الیاس صاحب کا ندھلو کی کے پاس آ مدورفت کا سلسلہ شروع ہوگیا تھا،۱۹۴۴ء کے اوائل سے ڈاکٹر صاحب نے بھی مولا نا محمد الیاس صاحبؓ کی خدمت میں حاضری دینی شروع کی، اور ہر جمعہ کو فجر کی نماز میں مرکز حاضری اور معمولات میں شرکت کا التزام کرنے لگے۔میوات کے اہم جلسوں میں بھی جانا شروع کیا، ڈاکٹر صاحب کے ساتھ جانے کے لئے حضرت مولانا ہی –اگر موجود ہوتے – رفاقت کے لئے منتخب کئے جاتے ، ڈاکٹر صاحب کے دل میں اسی زمانے میں ایک نمونہ کی اسلامی بستی اور مرکز کے قیام کی دھن سوارتھی ، اس مقصد کی تکمیل کے لئے ان کی نظرا بتخاب میوات کے قصبہ نوح ضلع گوڑ گاواں پر پڑی، جہاں وہ بار ہا تبلیغی جدوجہد کی خاطر خواہ اثرات بچشم خود جاکردیکھ چکے تھے،اس عظیم کام کی نگرانی کے لئے ڈاکٹر صاحب نے جماعت تبلیغ کے ذمہ داران شیخ التبلیغ مولا نا محمد الیاس صاحبؓ، شیخ الحدیث مولا نامحمد زکر گیا اور مولا نا

اختشام الحسن كاندهلويٌّ وغيره ك مشوره سے مولانا كاا بتخاب كيا،اورا يك مكتوب كلصاكه: · 'اولین فرصت میں اس باب میں پچھ کام کرڈ الئے، اس نیک کام کوانجام دینے کی سعادت آپ،ی ہے مخصوص معلوم ہوتی ہے'۔ (پرانے چراغ ۱۹٫۲) کیکن بعض نامعلوم اسباب کی بنا پرییتجویز ملتو می ہوئی اور ڈ اکٹر صاحب نے مولا نا کو اس کے التواء کی اطلاع دی۔نومبر ۲ ۱۹۴۴ء میں ڈاکٹر صااحب نے جامعہ ملیہ کا جشن سیمیں (سلورجبلی) منانے کا انتظام کیا، بیر بہت کا میاب جشن تھا، بڑی قد آ ور شخصیات اس مآ ں شریک تھیں، ڈاکٹر صاحب نے جوخطبہاستقبالیہ پڑھا وہ اردوادب وانشاء کا بہت اچھانمونہ اوراُن کے سوزِ دروں اور دل کی تڑپ کا ثبوت ہے، ڈاکٹر صاحب نے اس جشن میں مولا نا کو بھی شریک ہونے اور مقالہ پڑھنے کی دعوت دی،مولا نانے اپنا مقالہ' عہدِ نبوی کا نظام تعلیم'' کے عنوان سے پیش کیا، پھر بعد میں اس مقالہ پر ڈاکٹر صاحب سے پیش لفظ لکھنے ک درخواست کی، ڈاکٹرصاحب نے اس کے جواب میں لکھا: · · آ پ کا مقالہ بہت ہی اچھا تھا، اس پر کسی پیش لفظ کی ضرورت سچ ہو چھے تو ہے ہی نہیں، آپ میری عزت افزائی چاہتے ہیں تو میں ضرور پیش لفظ لکھ دوں گا، اس لئے نہیں کہ اس سے لوگ مقالہ کی طرف زیادہ متوجہ ہوں گے؛ بلکہ اس لئے کہ مجھے آپ کے ساتھ شریک ہونے کا شرف حاصل ہوجائے گا''۔ (پانے چراغ ۲۷۵۷-۲۷ یخفراً) کیکن پھر چند وجوہ سے بیہ پیش لفظ نہیں کھھا جاسکا، ۱۹۴۸ء میں ڈاکٹر صاحب مسلم یو نیور شی علی گڈ ھ کے وائس چا نسلر منتخب ہوئے ، اس زمانہ میں جب بھی مولا ناعلی گڈ ھ تشریف لے گئے، ڈاکٹر صاحب نے بڑی محبت کا معاملہ کیا اور ناشتہ پر مدعو کیا، پھر ۱۹۵۷ء میں ڈاکٹر صاحب صوبہ بہار کے گورزمنتخب ہوئے ،اس دور میں بھی مولا نانے اپنے سفریپٹنہ میں ڈاکٹر صاحب سے ملاقات کا وقت لیا، وقت مقررہ سے کافی دیر سے پہنچاتو ڈاکٹر صاحب كوننتظر پايا، ڈاكٹر صاحب بڑے پر تياك انداز ميں ملے۔مولا نانے لکھاہے کہ: ''ان کے پاس بیٹھ کراییا محسوں ہوا کہایک شہباز کوقفس زریں میں محبوں کردیا گیا ہے'۔ اسی زمانہ میں مولانا اپنی تازہ تصنیف '' تذکرۂ حضرت مولانا فضل رحمٰن سَبخ مرادآبادی''ڈاکٹر صاحب کوتھیجی ،توانہوں نے اس کے مطالعہ پراپنے گہرے تأ ثر کااظہار اس طرح کیا کہ:

<sup>دو</sup> تذکرہ جس وقت ملااسی وقت پڑ ھنا شروع کر دیا اور جب تک ختم نہ کر دیا، ہاتھ سے الگ نہ کیا، عشق وستی اورا تباع سنت کا ایسا مجموعہ کہاں دیکھنے کوملتا ہے، خدا کرے آپ اچھی طرح ہوں، اور آپ کے قلم کے فیضان اور آپ کی زندگی کے نمونہ سے ایک پراگندہ حال امت کو ذہنی وروحانی جمعیت خاطر نصیب ہو، میں اندھا ہوں، ان چیز وں کو کیا دیکھ سکتا ہوں، مگر اٹکل سے ایسا لگتا ہے کہ مشیت کو آپ سے بیکا م لینا منظور ہے' ۔

(پرانے چراغ ۲٬۰۸-۸۱ مختصراً)

اس کے بعد سے مولانا نے اپنی ہراہ ہم طبع شدہ چیز ڈاکٹر صاحب کو بھیجنی شروع کی، تاریخ دعوت وعزیمت کے تیسر ے حصہ کو (جو حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء اور مخد دم شخ شرف الدین یچی بہاری سے متعلق ہے) پڑھ کر ڈاکٹر صاحب نے اپنے مکتوب میں مولانا کو بہت سراہا۔''سوانح مولانا عبد القادر رائے پوری'' پڑھ کر انہوں نے اپنے ایک مکتوب میں کھا: ''سوانح حضرت مولانا عبد القادر رائے پوری کا جو نسخ آپ نے از راہ ذاکر نوازی بھیجا تھادہ ابھی کل پڑھ کر ختم کیا، حضرت رائے پوری کا دور تو پی کی توب میں کہ ھا: مطابعہ ایک گراں قدر تعلیمی اور تربیتی تج ہہ ہے، جس سے ایمان تازہ ہوتا ہے اور صالح زندگ مطابعہ ایک گراں قدر تعلیمی اور تربیتی تج ہہ ہے، جس سے ایمان تازہ ہوتا ہے اور صالح زندگ کا ولولہ دل میں پیدا ہوتا ہے، آپ کے قلم سے اس زمانہ میں جوتر پرین کلی ہیں ان سب کا یہی حال ہے' ۔ عال ہے' ۔ ہوئے، اس وقت وہ نائب صدر جمہور سے ہند تھے، انہیں کا انتخاب جشن کی صدارت کے لئے ہوا،اس موقع پرمولانا سےان کی گئی ملاقاتیں اورمجلسیں رہیں۔ ے ۱۹۶۷ء میں ڈاکٹر صاحب صدرجمہوریہ ہند نتخب ہوئے،اس زمانہ میں مولانا کی ان سے ملاقات نہیں ہوئی؛ البنة مولانا نے اس دور کے بارے **می**ں پیکھا ہے کہ: ''اس میں شہنہیں کہ اس منصب کے لئے کوئی آ دمی ڈاکٹر صاحب سے زیادہ سچا نہیں،ان کی خوش قسمتی نہ ہو؛لیکن ہندوستان کی خوش قسمتی تھی کہ اس کوا یک ایسا سجنے والاصدر جہور سیلا جوعلمی، د ماغی، بیانی اورجسمانی ہر لحاظ سے اس کے لئے ندصرف موزوں؛ بلکہ اس كاوقار برُهانے والاتھا''۔ (پرانے چراغ ۲ (۸۵) سرمنی ۱۹۲۹ء کوڈ اکٹر صاحب اس دنیا سے رخصت ہوئے۔ 🗖 علامه عبدالعزيز ميمن: حضرت مولا ناعلی میان کا تعلق ۱۹۲۶ء سے ہی علامہ عبدالعزیز میمن سے ہو گیا تھا، اینے بچو بھامولا نا سید محد طلحہ سنگؓ کے داسطہ سے پیغلق شروع ہوا،مولا نا علامہ کے علم وفضل کے بے حد معتقدر ہے، براہ راست علمی تعارف ان کی کتاب "ابوالعلاء وما الیه" کے ذربعہ ہوا،مولانا نے بیہ کتاب پڑھی اور علامہ کی تحقیق و کمال کے قائل ہو گئے۔اکتوبر ۱۹۴۱ء میں اپنے سفرعلی گڈ دہ میں علامہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اورا پنی تازہ تالیف''مختارات'' پیش کی،مولانا نے اسی وقت کتاب کا مقدمہ دیکھا اور فرمایا:''مولوی صاحب آ پ عربی بهت خوب صورت لکھتے ہیں''۔ بیرایک بلند پایداور مسلم الثبوت ادیب کا اعتراف تھا، اس موقع پر مولانا نے ان سے محسن کتابوں پر مضمون لکھنے کی درخواست کی جوانہوں نے قبول کی اورایک و قیع ، پرمغزاور معلومات افزامضمون ککھوایا جوطبع ہوا۔ تقسیم ہند کے بعد علامہ پاکستان منتقل ہو گئے، آخری عمر میں انہوں نے مولا نا کو بیر پیغام بھجوایا جس میں بیدذ کرتھا کہ وہ ندوۃ العلماء کے کتب خانہ کے لئے ایک خطیر رقم دینا چاہتے ہیں،اوران کی خواہش بیر ہے کہ کوئی ایسانظم ہوجائے جس سے وہ رقم محفوظ ہوجائے اوراس سے مستقل فائدہ الھایا جاتا رہے، مولانا نے اس کے جواب میں لکھا کہ اس کی سب سے زیادہ موز وں شکل ہیہ ہے کہ اس سے وہ اہم اور جدید کتا ہیں خریدی جائیں جو کتب خانہ میں نہیں ہیں، اور علامہ کے نام کا ایک گوشہ قائم کر دیا جائے جس میں یہ کتا ہیں رہیں، اس تجویز کوعلامہ نے پیند کیا، رقم پیش کی اور اسی پڑمل بھی ہوا۔ جولائی ۸ کہ ۱ء میں کراچی مآ ں مولانا کی علامہ سے آخری ملاقات ہوئی، پھر نومبر ۸ کہ ۱ء میں علامہ اس درفانی سے دارِ بقا کو رحلت کر گئے۔

ناموراد باءوشعراء

مولاناعبدالماجددريا آبادي:

مولانا دریا آبادی سے مولانا کی پہلی باضابطہ ملاقات ۱۹۲۷ء میں ہوئی، تعارف ہوا تو مولانا دریا آبادی نے بڑی شفقت فرمائی، یتعلق تحکیم عبدالقو می دریا آبادی (جومولانا دریا آبادی کے برادرزاد بے اور مولانا علی میاںؓ کے رفیق تھے) کے ذریعہ سے مضبوط تر ہوتا گیا، سب سے پہلے جوتح ریمولانا دریا آبادی کی مولانا نے پڑھی وہ ایک خطبہ استقبالیہ تھا جو'' خلافت کا نفرنس' لکھنو کے لئے لکھا گیا تھا، اس خطبہ پر ادبی رنگ غالب تھا، مولانا نے بی خطبہ بڑے لطف وذوق سے پڑھا اور مولانا دریا آبادی کی خطبہ پر ادبی رنگ عالب تھا، مولانا نے بی خطبہ بڑے لطف وذوق

اسی زمانہ میں مولانا کے برادر بزرگ جناب ڈاکٹر سیر عبد العلی صاحب اور مولانا دریا آبادی کا حضرت مدتی سے بیعت واستر شاد کا تعلق قائم ہوا اور ڈاکٹر صاحب مرحوم کے گھر پر حضرت مدتی کا ہر سفر میں قیام ہونے لگا، چناں چہ مولانا دریا آبادی کی اب بار بارزیارت ہونے لگی۔ ۱۹۲۹ء میں مولانا دریا آبادی نے سفر حج کیا اور پھر اپنا منفر داور اچھوتا سفرنا مدتح ریر کیا، مولانا علی میال ؓ نے اسے بڑے شغف وانہاک سے پڑھا اور بڑا گہرا اثر لیا، مولانا

دریا آبادی کے 'پچ'' کابھی مولانا پابندی سے مطالعہ کرتے رہے اور فائدہ اٹھاتے رہے۔ ندوۃ العلماء میں تفسیر قرآن کی تد رایس کے دوران مولا نا کوجوا شکالات یاحل طلب مسائل پیش آئ، ان کے حل کے لئے وہ بار ہا مولانا دریا آبادی کی خدمت میں گئے، مراسلت کا سلسله جاری رکھااور ہرموقع پرمولا نا دریا آبادی کی صلاحیت اورمحبت ،انضباطِ کار وتنظیم اوقات اورحمیت اسلامی سے بے حد متأثر ہوئے۔'' ماذا خسر العالم'' کی ترتیب کے دوران انگریزی مصادر دمراجع کی مشکل عبارتوں کے فہم میں بھی مولانا نے اُن سے مدد لی، مولانا دریا آبادی کا بی معمول ہو گیا تھا کہ جب بھی انہیں مولانا کے کام کی کوئی چیزملتی، اسے مولانا کے پاس ضرور بھجواتے، مولانا کے نام اُن کے مراسلات کی تعداد ۵۳ سے، اور ان مراسلات میں معلومات کاایک خزانہ ہے۔ جنوری ۱۹۵۸ء میں پنجاب یو نیورسٹی کے زیرا ہتما م ایک بین الاقوامی اسلا مک کلو کیم منعقد ہوا،جس میں مولا ناعلی میالؓ نہ جا سکے،مولا نا دریا آبادی شریک ہوئے ،اس موقع پر لا ہور سے انہوں نے ایک خط مولا نا کولکھا: · کیا کہوں کہ آپ کے نہ آنے کا یہاں پنچ کراور یہاں کا رنگ دیکھ کر کس درجہ

یہ برق جہ پ کے منہ پ کے منہ کے تو یہ کی کی تو موسی ہوں کا تو میں کہ موسی یہ میں کا ماہ دوسرے افسوں مجھے ہور ہا ہے، بہترین زمین یہاں آپ کے لئے تیارتھی، وہاں کا کام دوسرے حضرات کر سکتے تھے، مگر یہاں کے لئے بجزآ پ کے اورکوئی ہندوستانی میری نظر میں نہیں''۔ (یوانے چراغ ۲۰۹۶-۱۱۹خترا)

مولانا دریا آبادی دوبار رائے بریلی میں مولانا کے دولت کدہ پر ان کا کتب خانہ دیکھنے کے لئے تشریف لے گئے، دارالمصنفین کے جلسوں میں شرکت کے لئے اعظم گڈ ھ کے اسفار میں اکثر مولانا کی رفاقت رہتی تھی، مولانا دریا آبادی نے اپنی کتاب'' معاصرین' میں مولانا کا جس انداز میں تعارف کرایا ہے، وہ اپنی انفرادیت، برجستگی، جامعیت اور ادبیت کے لحاظ سے شاہ کار ہے، جس میں مولانا دریا آبادی نے مولانا کے لئے اپنی نماز جنازہ پڑھانے کی بھی وصیت کی ،اوراسی کے مطابق عمل بھی ہوا۔

مولا ناعلی میالؓ سے ان کے غایت تعلق کا اندازہ اس سے بھی ہوسکتا ہے کہ مولا نانے ان کے بعض ایسے معاملوں میں دخل دیا جس میں انہیں اپنے عزیز وں اورخوردوں سے شکوہ تھا اور مقاطعہ کی نوبت آگئی تھی، مولا نا دریا آبادی نے ایثار سے کام لیتے ہوئے مولا ناعلی میالؓ کی بات مان لی اور نزاع ختم ہو گیا، قادیا نیت کے مسلہ میں بھی مولا نا دریا آبادی کے موقف پرنظر ثانی کرنے کا مولا ناعلی میالؓ نے مشورہ دیا، جس سے انہوں نے اتفاق تونہیں کیا؛ کیکن ان کا تعلق وفات ے براہ جاتا ہو کہ اور شفقت فرماتے رہے۔

🗖 پروفيسررشيداحمه صديقتى:

رشید صاحب کو پہلی بار مولانا نے ۲ ۱۹۳۱ء میں این سفر علی گڈھ کے موقع پر دیکھا، اصل تعلق تو اس وقت شروع ہوا جب مولانا نے ۱۹۵۵ء میں کسی ذریعہ سے شہر 6 آفاق کتاب ''انسانی دنیا پر مسلمانوں کے عروج وزوال کا اثر ''رشید صاحب کے پاس بھیجی ، رشید صاحب نے اس کے جواب میں ایک مکتوب تحریر فرمایا کہ: ''سید سلیمان ندوی صاحب مرحوم کی تصانیف کے بعد آپ کی اس کتاب پر پہلی مرتبہ نظر پڑی جو میری نظر میں اردو کی مذہبی اور علمی تصانیف سے بعد آپ کی اس کتاب پر پہلی مرتبہ نظر پڑی جو میری نظر میں اردو کی مذہبی اور علمی تصانیف کے بعد آپ کی اس کتاب پر پہلی مرتبہ نظر پڑی جو میری نظر میں اردو کی مذہبی اور علمی تصانیف میں اعلیٰ پاید رکھتی ہے''۔ مطالعہ سے رشید صاحب بے حد متا ثر ہوئے۔'' کاروان مدینہ' کے مطالعہ کے بعد انہوں نے ایپ ایک ملتوب میں تحریر کیا: '' کاروان مدینہ کا ایک نی تہ ''ماردن ہو ہوں موصول ہوا تھا، خوش اور شکر گذار ہوا،

پڑھتا گیااوررائے قائم کرتا گیا کہ بیتقر سریب سےاچھی ہوگی، دوسری کا مطالعہ کیا تو معلوم

ہوا کہ یہ پچچلی سے اونچی ہے، تیسری پڑھی تو محسوس ہوا کہ یہ دونوں سے بہتر ہے، اس طرح خوب سے خوب تر تک سفر کرتا چلا گیا، آپ کے لئے ذہن میں شخسین کا جود فتر کھلا وہ فی الحال قابومين نہيں آتا كەلكھ كرآپ تك پہنچاؤں، كتن محدود صفحات ميں آپ نے بصائر دمعارف کا کیسا گراں بہاذ خیرہ فراہم کردیا ہے، پھر آپ کا جامع فکرانگیز اور دل نشین لب ولہجہ دپیرایئر ہیان، اس مختصر مطالعہ سے کتنی اور کیسی اچھی اور فکر انگیز با تیں ذہن میں پیدا ہوتی ہیں، ارو زندگی وذ مہداری کے کیسے کیلے منٹے افتی سامنے آتے ہیں''۔ (پانے چراخ ۲۷،۴۷۱-۵۵افتصرا) اس کے بعد علی گڈ ھ کے سفر میں ہر بارمولانا کی ایک طویل مجلس رشید صاحب کے ساتھ ہوا کرتی تھی، جس میں مولانا رشید صاحب کے در دمند دل اور حساس وبیدار ضمیر سے بے حد متأ ثر ہوتے۔ مسلم مجلس مشاورت کے ایک مؤقر وفد کے ساتھ مولانا نے ۱۹۲۲ء میں ریاست میسور کاایک کامیاب دورہ کیا تھا،اس کی روداد' نبارہ دن ریاست میسور میں'' کے عنوان سے ''ندائے ملت'' میں طبع ہوئی، رشید صاحب نے اسے پڑھا اور بہت پسند کیا، اس موقع پر اينايك مكتوب ميں تحرير فرمايا: '' پچھ دن ہوئے''ندائے ملت'' میں آپ کے دور کا دکن کی روداد نظر سے گذری تھی، جوآ پاورآ پ کے رفقاء نے مجلس مشاورت کو متعارف کرانے کے لئے کیا تھا، وفد کا خیر مقدم جس خلوص اور گرم جوثی سے کیا گیا وہ غیر متوقع نہ تھا؛ کیکن مجھے تو مصحفی کا وہ شعر یا د آ رہاہے: ع: کہیں تو قافلۂ نو بہار گھہرے گا جوآ پ نے اس سلسلہ میں لکھا تھا، جس مہم اور مقصد کے پیش نظر بی شعر آ پ کے ذہن میں آیا اس سے معلوم نہیں کتنا اضافہ اس لطف دعقیدت میں ہوا جو آپ کی طرف سے میرے دل میں ہے۔ دین، مذہب، سیاست اور معلوم نہیں کتنے اور مسائل مہمہ سے دوجا ررہ کرزادِسفرکی ایسی شکوفه زائی کننی دل آ ویز معلوم ہوئی ،شعروادب کی اس شکفتگی کوتو میں آ دمی

کی شرافت، شجاعت اور شاکتگی پرمحمول کرتا ہوں ، اچھااور بڑا آ دمی بجائے خود اچھا شعر ہوتا

صفات سے ریکتاب متصف ہے، ایسا متیاز کم تصانیف میں ملے گا، بیخیال دل میں آنے لگتا ہے کہ اگرآپ برابرا یسے سفر پرر ہیں تو مسلمانوں اورملت پر بڑااحسان ہوگا''۔ (پرانے چراغ ۲ ۱۸۳۷-۱۸۴ مختصراً) ۵۷۱ء میں پرانے چراغ کا پہلا حصہ پڑھ کررشید صاحب نے اسے مولانا کی اول درجه کی تصنیف قرار دیا، ندوۃ العلماء کے جش تعلیمی منعقدہ ۵۵ اء میں رشید صاحب شریک نہ ہو سکے،مولا نا کا خطبہ ٗ استقبالیہ انہوں نے بعد میں پڑھا تو اس کے بارے میں تحریر فرمایا: · · آ پ کا خطبهٔ استقبالیه اس تقریب کا سب سے قیمتی اور دل کش تحفہ ہے، · · برنگ اصحاب صورت را ببوار باب معنی را' اس کی خوبیاں خلاف تو قع نہیں ؛ بلکہ پورے طور پر متوقع تھیں؛اس لئے کہ خطبہ آپ سے منسوب تھا'۔ (پرانے چراغ ۲۷۷۱) مولانا کی کتاب''روائع اقبال'' کا ترجمہ''نفوشِ اقبال'' کے نام سے منظرعا م پر آیا تورشیدصاحب نے اس پرایک بڑاہی وقیع مقدمہ کھا، اس کے آخر میں پورے کلام اقبال کے حربی ترجمہ کا مطالبہ کرتے ہوئے انہوں نے بیجھی تحریر فرمایا: <sup>2</sup> سیدصاحب کودین سے جوشغف ہے، عربی زبان وادب کے جیسے مزاج دال ہیں ممالک عربیاسلامیہ میں ان کا جیسااعتبار ہے، اقبال سے جیسی عقیدت اوران کے کلام میں جودرک دبصیرت ہے،ان کا نقاضا ہے کہ موصوف اس منصب کی ذمہ داری قبول فرما نمیں ، بیہ ایسا کام ہے جو ہرروز ہر خص کے سپر دنہیں کیا جا سکتا''۔ (نقوشِ اقبال ۲۱ طبح شم) ان تفصيلات سے رشيدصا حب كے مولانا سے غايت تِعلق و تأثر كومحسوس كيا جاسكتا ہے۔

🗖 ماہرالقادری صاحب:

ماہر صاحب سے مولانا کا تعارف ان کے ماہنامہ''فاران' کے ذریعہ ہوا، ۱۹۵۶ء میں انہوں نے فاران کا''سیرت نمبر'' نکا لنے کا فیصلہ کیا، تو مولانا سے صفمون کی فر مائش کی، مولانانے ایک مضمون''سیرتِ محمد می دعاؤں کے آئینہ میں'' کے عنوان سے سفر کی حالت میں قلم برداشتہ کھوا دیا، بیہ صفمون فاران میں شائع ہوا، اس کے بعد کٹی بار مستقل کتا بچہ کی شکل

میں شائع ہوا،اورا تنا مقبول ہوا کہ اس کاعربی ترجمہ بھی قاہرہ سے طبع ہوا۔مولا نا ککھتے ہیں کہ: میراخیال ہے کہ وہ جتنی مرتبہ بھی چھپے گا اوراس سے کسی بندۂ خدا کوفائدہ پنچے گا اور اس کودعا کی توفیق ہوگی اس میں ماہرصاحب کاضر ورحصہ ہوگا''۔ (پرانے چراخ ۲۰۴٬۰۲ مخضراً) ۱۹۵۲ء میں مولانا دمشق کے ایک سفر سے واپسی میں کراچی میں تھہرے، تو ماہر صاحب سے پہلی بار ملاقات ہوئی، دیر تک نشست رہی، اس کے بعد سمبکی میں ایک جلسہ میں ماہرصاحب سے اچا تک ملاقات ہوگئی،انہوں نے اپنا کلام سنایاان کی مشہورنعت جس کا بیہ شعربہت مؤثر ہے: اے نام محمد! صل علیٰ ماہر کے لئے تو سب کچھ ہے ہونٹوں میں تنبسم در آیا آنکھوں میں بھی آنسو بھر آئ مولانا کوبہت پسندتھی۔ ماہرصاحب فاران مولانا کے پاس مستقل بھیجا کرتے تھے،مولانا کوان کے تبصروں اور تنقیدوں سے بڑی دلچیسی تھی،خود مولانا کی بعض عربی کتابوں کے اردوتر جموں پرانہوں نے ناقدانہ تبصرے کئے، جن سے مولانانے فائدہ اٹھایا، نقوشِ اقبال کو ماہرصاحب نے بے حد پسند کیا اور بہت مؤثر اوراح چھا تبصرہ کیا۔ ۱۹۶۹ء میں لندن میں مولانا کی ملاقات ماہر صاحب سے ہوگئی، دیریتک علمی واد بی مجلس رہی، دورانِ مجلس ماہر صاحب نے بعض اردو محاورات کے بارے میں مولانا کی رائے معلوم کی جواس بات کی دلیل تھی کہ وہ مولانا کے ادبی پایہ بلند کے معترف ہیں، مولانا اپنی تمام تصنیفات انہیں ضرور بھیجتے تھے، مولانا کے بقول ماہر صاحب ان گنے چنے ادباء میں سے تھے جو پوری کتاب پڑھ کر ناقدانہ ومبصرانہ تبصرہ کرتے ہیں اور حق ادا کرتے ہیں، پرانے چراغ کے پہلے حصہ کو پڑھ کر ماہر صاحب نے

'' پرانے چراغ نے آئکھوں کونوراور دل کوسر وربخشا، خاصا حصہ پڑھڈ الا ، آپ کی

مولانا كولكها كه:

تحریوں میں اخلاص اوراد بیت کی کوئی حدونہایت نہیں'۔ (پرانے چراغ ۲۰۹٫۲) ان کے بعض نظریات اور بعض تنقیدی آراء سے اختلاف کے باوجود مولانا ان کے خلوص، ادبیت اور حمیت وحمایت حق کے جذبہ سے بے حد متأ ثر رہے۔خود ماہر صاحب تازندگی مولانا کی خدمات کے مغترف، قائل اور مدح سرار ہے۔

جگرصاحب کے کلام سے مولا نا بہت پہلے سے واقف ومتا ثر تھے، ملاقات تقسیم ہند کے بعد ہوئی، پہلی ملاقات میں جگرصا حب مولا ناسے بے حداحتر ام وتواضع سے ملے، اورا پنا پچھ کلام بھی سنایا، اس کے بعد ملاقا تیں اورمجلسیں بڑھتی کئیں۔ ۲۱ راگست ۱۹۴۸ء کو مولا نا نے ندوۃ العلماء کی ایک کانفرنس میں اپنا ایک مؤثر مقالہ پڑھ کر سنایا، جس میں حالات کا حقیقت پسندانہ جائزہ اور خطرات کی نشان دہی تھی ( بیہ مقالہ نشانِ راہ کے عنوان سے طبع ہو چکا تھا) اس کانفرنس میں جگرصا حب بھی شریک تھے، انہیں بیہ مقالہ اتنا پسند آیا کہ دوسری نشست میں اسے دوبارہ پڑھنے کی درخواست کی۔

اس کے بعد جگرصاحب سے مولانا کے تعلقات مشحکم ہوتے گئے، وہ جب کھنو آت ضرور ملاقات کرتے، مولانا ان سے اپنا کلام سنانے کی فرمائش کرتے اور وہ بڑی خوش دلی سے سنایا کرتے۔ مولانا نے لکھا ہے:

<sup>22</sup> مجھ بیہ معلوم نہیں تھا کہ جگر صاحب کچھ سنانے کی فرمائش سے آشفتہ مزائ ہوجاتے ہیں اور بڑے بڑے سرکاری افسروں اور مقتدر لوگوں کو بیڈلخ تجربہ ہو چکا ہے، میں سادگی سے ان سے اپنا کلام سنانے کی فرمائش کرتا اور وہ پیشانی پر ایک شکن لائے بغیر بڑی خوش دلی کے ساتھا پنی کوئی غزل سناتے ، میر اشوق ہل من مزید کہتا اور وہ لیک کہتے''۔ (پرانے چران ار ۲۷

مولا ناجگرصاحب کے خیالات کی جدت ،فکر کی بلندی اورطبیعت کی خود داری ،عز ت

محتزم علماء،معاصرين اوراحباب

🗖 حضرت مولا نامحدا حد صاحب يرتاب گرهن: ا۱۹۴۷ء کے بعداینے کسی تبلیغی سفر کے موقع پر حضرت مولا ناعلی میاں گا پر تاب گڈھ جانا ہوا،اس سفر میں پہلی بار حضرت مولا نامحمد احمد صاحبؓ سے ملاقات ہو گی،ان کا وعظ بھی سنا اورجذ بہُ اصلاح واخلاص سے بےحد متأ ثر ہوئے ،اس کے بعد کوئی بار ملاقا تیں ہوئیں ، پہر جب حضرت الٰہ آباد منتقل ہو گئے تو مولا نانے وہاں کا سفر شروع کیا ،مولا ناکے بقول ان کا الٰہ آباد کا سفر صرف حضرت کی خدمت میں حاضر ہونے اور استفادہ کی غرض سے ہوتا تھا، حضرت اس دوران خود کی بارکھنؤ اوررائے بریلی تشریف لائے اور ندوۃ العلماء میں کئی روز قیام فرمایا۔ حضرت کے انتقال سے کچھ ہی دنوں قبل مولا نااپنے رفقاء کے ساتھ الد آیا دملاقات کے لئے تشریف لے گئے، حضرت اپنی علالت اور سخت کمزوری کی وجہ سے صاحب فراش تھے؛لیکن مولانا سے ملاقات کے لئے جاریائی سے بصد اصرارا تھے اور فرش پر کافی دیر تک بیٹھےرہےاور بےانتہاء شفقت ومحبت کا معاملہ فر مایا،مولا نا حضرت کی بےانتہا سادگی،تواضع، شفقت بزرگانہ اور بلندیا یہ عارفانہ کلام کے دل سے قائل تھے، حضرت کے مجموعہ ٔ اشعار ''حرفانِ محبت'' یر مولانا کا مقدمہ پڑھنے کی چیز ہے، مولانا سے حضرت کے غایت تعلق وشفقت كاانداز دان كاس جمله سے موتا ہے:

''اور چوں کہ حضرت مولا ناعلی میاں صاحب اللہ تعالیٰ کے محبوب ہیں، اس لئے اللہ نے ان کوعلم کے پرد ہے میں چھپا رکھا ہے، اگر وہ اپنے آپ کو خاہر کردیں تو دوسرے پیروں کومرید نہلیں''۔ (حضرت مولا ناسیدابوالحن علی نددی اکا برد مشاہیرامت کی نظر میں ۲۳۶)

حضرت مولا نامفتى عتيق الرحمٰن عثا فى:

مفتی صاحب سے مولانا کا براہِ راست تعلق ، ۱۹۴ء کے بعد سے شروع ہوا، حضرت

مولانا محدالیاس صاحبؓ کی تبلیغی تحریک سے دہلی کے بہت سے علماء کوروشناس کرانے میں مولا ناعلی میان کا بڑااہم کردارر ہا ہے،مفتی صاحب کوبھی مولا نانے مرکز نظام الدین تشریف لانے برآ مادہ کیا،مولا نا کا تعلق اس کے بعد مفتی صاحب سے بڑھتا گیا، بار ہا ندوۃ المصنفین میں تشریف لے گئے،علامہ سید سلیمان ندوئ کے انتقال کے بعد ندوۃ العلماء میں سیدصاحب کی یاد میں ایک علمی اجتماع ۲۹۵٬۹۰ میں منعقد ہوا، جس میں مفتی صاحب بھی تشریف لائے اور بڑا مؤثر خطاب فرمایا، دارالعلوم دیوبند کی مجلس شوری اور ندوة العلماء کی مجلس انتظامی کے جلسوں میں بھی مفتی صاحب سے بار ہا ملاقا تیں اور صحبتیں رہیں، اصل رفاقت اور ہم سفری ۱۹۶۴ء کے بعد ہوئی، راوڑ کیلا، جمشیر یور، رانچی اور کلکتہ کے فسادات کے بعد جب در دمند مسلمانوں کے دلوں کو نا قابل بیان صدمہ پہنچا، اور اس سلسلہ میں منظم ومتحد جدوجہد کی آ واز ڈاکٹر سید محمود مرحوم نے اٹھائی اور علاء کرام (جن میں حضرت مولا ناعلی میاںؓ اور مفتی صاحبؓ بھی سرفہرست تھے ) کے ساتھ مل کر ۱۹۶۴ء میں مسلم مجلس مشاورت قائم کی ،جس کی تفصیلات آ گے آئیں گی، پھراس کے بعد مشاورت کا پہلا کا میاب دورہ بہار داڑیسہ کا ہوا، جس میں مفتی صاحب مولا ناکے ہمراہ شریک رہے۔ دسمبر ۱۹۶۴ء میں دوسرا دورہ گجرات کا ہوا،مولا نانے احمہ آباد میں خطاب کیا،مولانا کی تقریر پر پنڈت سندرلال نے سخت تقید اور احتجاج کیا،مفتی صاحب سے ضبط نہ ہوسکا، انہوں نے فرمایا: '' پنڈت جی ! مولانا نے آخر کیا بے جابات کہی، آ پاتے گرم کیوں ہیں'؟ یہ فتی صاحب کی دین حمیت اوراخلاقی جرأت کی دلیل تھی۔ ڈاکٹر سید محمود کے استعفا کے بعد مشاورت کی صدارت کے لئے با تفاق رائے مفتی صاحب ہی کاانتخاب ہوا،اورمفتی صاحب نے اپنی ذہانت اور ساتھ لے کر چلنے کی صلاحیت ے مشاورت میں جان ڈالنے کی کوشش کی ،مگر حالات اتنے ابتر ہو چکے تھے کہ اس مقصد میں خاطرخواه كامياني مفتى صاحب كونةل سكى ـ مفتی صاحب نے مولانا سے کئی بار یہ مطالبہ کیا کہ اپنی کوئی تصنیف ندوۃ المصنفین کو برائے اشاعت دیں، + 19ء کے آغاز میں مولانا نے اپنی تصنیف'' حیاتِ عبد الحیٰ' دی، جو نومبر + 19ء ہی میں طبع ہوئی، ۸ کاء میں مفتی صاحب مولانا کی دعوت پر رائے بریلی تشریف لائے اور واپسی پر اپنے ایک مکتوب میں بڑی خوشی اور محبت کا اظہار کیا۔ مشاورت کے تمام دوروں میں مولانا ہر موقع پر علمی ودینی وطبعی مناسبت کی وجہ سے مفتی صاحب کے ساتھ ہی قیام چاہتے تھے اور مفتی صاحب کی خوش آوازی کی وجہ سے جہری نمازوں میں خصوصاً انہیں کی اقتداء کی خواہش کرتے تھے، مولانا تازندگی ان کے تعمیری وا یجابی نقط پر نظر، دوراند لیثی اور بصیرت کے معترف رہے۔

🗖 حضرت مولا نامنت الله صاحب رحماقٌ:

مولانا منت الله صاحب سے مولانا کا تعلق کافی قدیم ہے؛ البتہ ندوۃ العلماء کی مجلس انتظامی اور دار العلوم دیو بند کی مجلس شور کی کے جلسوں میں زیادہ ربط بڑھا، اکثر موقعوں پر اتفاق رائے بھی مناسبت کی دلیل تھی، مولانا منت الله صاحب کا مولانا سے گہرا اور الوٹ تعلق اس وقت شروع ہوا جب مولانا منت الله صاحب کی توجہ ومحنت سے آل انڈیا مسلم پر سنل لاء بورڈ (جس کی تفصیلات آ گے آ کمیں گی) کا قیام ہوا، پھر ۱۹۸۳ء میں انہیں کے اصرار پر مولانا صدر بورڈ منتخب ہوئے، اور مختلف اسفار، جلسوں، تقریروں، وزیر اعظم ودیگر وزراء واعیان سے ملاقا توں میں ان کا ہر دم ساتھ رہا اور ہر موقع پر ان کے ذہنی و مزاجی توازن، اخلاص، احساس ذ مہداری، ملت سے ربط محکم اور غیرت و جرأت کے نو نے سامند

حضرت مولا نامسعود عالم صاحب ندونٌ:

مولا نامسعود عالم ندوی سے مولا ناکا ربط ۱۹۲۹ء میں دورانِ تعلیم شروع ہوا،ان کے

عربی ذوق کااس وقت ندوۃ العلماء میں شہرہ تھا، عربی رسائل وجرائد کا مطالعہ کرنے کے لئے مولا ناکٹی باران کی قیام گاہ گئے،اس طرح بیچلق بڑھتا گیا، پھرندوۃ العلماء میں تد رایس کے ز مانه میں بھی ان دونوں رفقاء کا اجتماع رہا۔۱۹۳۲ء میں حربی پر چہ' الضیاء'' نکلنا شروع ہوا، تو دونوں نے مل کراس کے معیار کو بلندتر اور مقبول بنانے کی ساتھ ساتھ کوشش کی۔ ۱۹۳۷ء میں مولا نامسعود عالم صاحب ندوۃ العلماء سے علیحدہ ہوئے ،مگر ربط برابر باقی رہا،اور بہت سی با توں میں وہ مولانا کے ہم خیال بھی رہے، ا، ۱۹۴۷ء میں مولانا مودودی ککھنو آئے اور مولانا علی میالؓ کے سامنے ایک عربی رسالہ کی تجویز رکھی اور ادارت کی ذمہ داری قبول کرنے کی دعوت دی، مولانا نے بلاتکلف مولانامسعود عالم صاحب کانام لے کرانہیں اس کام کے لئے سب سے زیادہ موزوں قرار دیا، چناں چہ خط و کتابت کے ذریعہ سے مولا ناانہیں بید ذمہ داری قبول کرنے پر آمادہ کرلیا، پر چہ تو جاری نہ ہوسکا؛لیکن ۱۹۴۲ء میں مولا نامسعود عالم صاحب جماعت اسلامی کی عربی نشر واشاعت کے شعبہ کے ذمہ دار بن کر جالند هر گئے، اور "دار العروبة للدعوة الإسلامية" قيام كيا، جماعت اسلامى كتيس وه شروع مخلص تتھاور جماعت کےا پنچکام وترقی میں ان کا بہت اہم رول رہا ہے۔ بعض نظریات میں اختلاف اورفکر دمسلک میں کچھ تفاوت کے باوجود مولا نامسعود عالم صاحب کا تعلق مولا نا سے بڑا گہرا رہا اور محبت میں تبھی کمی نہ آئی، جماعت اسلامی کی مجلسوں میں جب بھی ذکر آیا، انہوں نے مولانا سے اور علامہ سید سلیمان ندو کی سے محبت وقربت کا ایس جرأت وصفائی کے ساتھ بلندالفاظ میں اظہار کیا جس سے دوسروں کو جیرت واستعجاب بھی ہوا۔ ۱۹۵۳ء میں مولا نامسعود عالم صاحب اسیر زنداں ہوئے ، حیار ماہ کے بعد رہا ہوئے، تو مولا ناعلی میاںؓ نے مسرت ونہنیت کا ایک خط کھا، جس کا مولا نامسعود عالم صاحب في برد اا جهاجواب ديا ،لكها:

" آ پ کے عنایت نام رہائی کے بعد نظر سے گذرے، مجت واخلاص کے نقوش اور گہرے ہو گئے،اللہ تعالیٰ آپ کوخدمت دین کے زیادہ سے زیادہ مواقع عطا کرے، بچھ فقیر کے لئے مدبس ہے کہ ایک پا کبازنو جوان سید کے دامن الفت سے وابستہ رہے'۔ (یرانے چراغ ار ۳۵۳-۳۵۳) مولا نامسعود عالم ندویٌ کابیامتیا زنتها که وه لا دینی رجحان اور دین وعقیده کی گمرا بی کو مجھی برداشت نہیں کر سکے،مولا ناعلی میاںؓ نے مختارات میں مصری ادیب ڈ اکٹر طرحسین (جو اپنی لا دینیت کے باوجودا چھےاد باء میں شامل ہیں) کے ایک ادبی انتخاب کوجگہ دی، اس پر مسعودصاحب نےلکھا کہ: ''طہ حسین کی شمولیت پر بھی مجھے اعتراض ہے، آپ کہیں گے ادب میں دین کیوں؟ سواول توطر حسین ہر معنی میں بادب ہے اور دوسر اب کچھ تعصب بھی پیدا ہوتا (پرانے چراغ ار۳۳۵) جارہاہے'۔ مسعودصاحب سے غایت تعلق ہی کی بات تو ہے کہ جب ان کا انتقال ہوا تو مولا نا کے پاس بھی بہت سے تعزیت نامے آئے۔ 🗖 مولاناشاه عين الدين احمد ندويٌ: شاہ معین الدین صاحب مولانا مرحوم سے عمر میں بڑے تھے، مگر جوموانست ومحبت انہیں مولا نا سے تھی وہ بہت کم لوگوں سے رہی ہوگی ،خود مولا نا کو بھی ان سے بڑاانس اور تعلق تھا، شاہ صاحب اردو کے متاز ترین ادباء میں تھے، مولا ناعلی میاںؓ نے دین تعلیمی کوسل کے ایک جسلہ میں گورکھپور میں خطاب کیا، جس میں خواص کوموضوع بنایا تھا، بیرخطاب جب شاہ صاحب نے پڑھا توبے حدمتاً ثر ہوئے اوراپنے ایک مکتوب میں تحریر فرمایا، جس سے ان ےغایت تعلق کا پتہ چلتا ہے: <sup>‹</sup> مجھے نہ صرف آپ سے ملاقات ؛ بلکہ ان لبوں اور ہاتھوں کے استلام کا اشتیاق

ہے جن سے خواص کو خطاب کیا گیا ہے، بی تقریر تو دیو بند کی تقریر سے بھی بڑ ھائی اور تاریخ میں زندہ رہنے کے قابل ہے، س خوبصورتی سے کیسے کیسے تھا کُق طاہر کئے گئے'۔ (پرانے چراغ ۲۵۱۱) مولاناعبدالسلام قدوائى ندوىٌ: مولانا عبدالسلام صاحب قدوائی مولانا مرحوم کے رفیق درس تھے، پھر ندورہ کی تدریس اور ترقی، الندوہ کی ادارت وذمہ داری، ادار کا تعلیمات اسلام کے قیام وانتظام، خدمت قر آن، عربی زبان کی تعلیم واشاعت ،مجلّه تعمیر کی ادارت وتر تیب میں بید دونوں رفقاء ایک دوسرے کے معاون اور شریک رہے، مولا نا شاہ معین الدین احمد ندوئ کے انتقال کے بعد دارامصنفین میں قیام، ماہنامہ''معارف'' کی ادارت اور رفقاء دارامصنفین کی رہنمائی وترتیب کے لئے پورے دبستان شبلی اور بزم سلیمانی میں مولا نا عبدالسلام قد دائی ہی اہل تھے اورانہیں کا انتخاب ہوا، اس میں مولا ناعلی میاں کا اصرار شامل رہا، جسے انہوں نے قبول کیا، مولانا ان کی شرافت نفس، انسان دویتی، بر آزاری اور ہمدردی کی انسانی واخلاقی صفات ے غایت درجہ متأ ثر تھان کے ایک احسان کا ذکر کرتے ہوئے مولانا نے لکھا ہے کہ: '' میں ان کا بیا حسان بھی نہ بھولوں گا کہ طالب علمی سے فراغت کے بعدا یک زمانہ میں جب تصوف کی بعض کتابوں کے مطالعہ سے مجھ پر زبان دادب کی بے تقیقتی کا غلبہ ہوا، اورطبیعت ادب وانشاء سے اچاٹ؛ بلکہ بیزار ہونے گلی اور میں نے فیصلہ کرلیا کہ اپنی ساری دلچیپیوں اور توجہات کو مقاصد اور دینی علوم کے دائر ہ میں محد ود کروں گا، اسی زمانہ میں اپنے وطن رائ بريلى جاتے ہوئ كھنؤ سے تجھراواں تك (جومولا نا عبدالسلام قدوائي كا وطن ہے) میراان کے ساتھ ہوگیا، میر بے اس رجحان سے وہ واقف تھے، سارے راہتے وہ مجھے اس سے بازر کھنےاوردینی مقاصد اور اسلام کی نشأ ۃ ثانیہ کے لئے زبان دادب کی اہمیت کی ضرورت کومیرے ذہن شین کرنے کی کوشش کرتے رہے،انہوں نے ہوش یار کیا کہ میں خدا کی بخشی ہوئی اس صلاحیت کوضائع اوراس کی ناقدری نہ کروں جس سے میں دین کی خدمت

🗖 مولانا محمد عمران خان ندوگ:

مولا نا محدعمران خال صاحب سے حضرت مولا نا کا اصل ربط وتعلق اس وقت شروع ہوا، جب وہ ندوۃ العلماء کے شخ الحدیث مولانا حید رحسن خاں ٹو کگی کے درس حدیث میں شرکت ورفاقت ہوئی، اس تعلیمی زمانہ میں مولا نا کوان کی صلاحیتوں، انتظامی مناسبت اور انضباط اوقات کاعلم ہوا،۱۹۳۴ء میں مولا ناعمران خاں صاحب کو ندوۃ العلماء کے دفتری انتظام کا ذمہ دار نامز دکیا گیا، ندوۃ العلماءان دنوں مالی لحاظ سے بڑا کمز ورتھا، اسی کے پیش نظر فراہم کی مالیہ کے لئے مئی ۱۹۳۷ء میں مدراس کا ایک سفر حضرت مولا نا حید حسن خاں ٹوئگی کی قيادت ميں حضرت مولا ناعلى ميالٌ،مولا ناعبدالسلام قد واتى اورمولا ناعمران خاں صاحبٌ کا ہوا،اس سفر کے آغاز میں مولا ناعمران خال صاحب کی تحریک سے بیدوفد بھویال بھی گیا،اس کے بعد متعدداسفار میں مولا ناعلی میاںؓ اور مولا ناعمران خاں صاحبؓ کی رفاقت رہی اور سفر میں ہرموقع پر مولا نا کو بیا حساس ہوا کہ مولا ناعمران خال صاحب کے ساتھ سفر میں گھر جیسا آ رام ملتا ہے۔ ۲۹۲۷ء کے وسط ہی میں مولا ناعمران خاں صاحب کے لئے مصر جا کر جامعہ از ہر سے استفادہ کے لئے ایک وظیفہ کی پیش کش ہوئی تھی، حضرت مولا ناعلی میاںؓ کی رائے یہ تھی کہ وہ اس موقع سے ضرور فائدہ اٹھائیں ؛لیکن مولا ناعمران صاحب نے اس سلسلہ میں اینے والدصاحب کے تر ددکا ذکر کیا، چناں چہ مولا نانے بھویال کا سفر کیا اوران کے والد محتر م کواس موقع سے استفادہ کی اہمیت سمجھائی ،جس سے ان کوشرح صدر ہوااور مولا ناعمران خاں صاحبٌ گواجازت مل گئی۔اکتوبر ۱۹۳۷ء میں وہ قاہرہ گئے، وہاں سے خط وکتابت کا سلسلہ جارى رېا،مولانا نے لکھا ہے کہ:

'' شاید میرے جوابات میں کچھ طویل وقفہ ہوا تھا، اس پر مولا نانے اپنے شکایتی خط میں عربی کا بیشعرلکھا جس سےان کے خصوصی تعلق اور مناسبت کاکسی قدراندازہ ہوتا ہے: ستقطع في الدنيا إذا ما قطعتني يمينك فانظر أى كف تبدل ترجمہ: تم نے اگرہم سے قطع تعلق کرلیا تو گویا اپنے دست راست کواپنے سے جدا کردیا،اب سوچ لوکہ اس ہاتھ کانعم البدل کہاں سے لاؤگے۔ (پرانے چراغ ۲۱۶/۲۱) مولا ناعمران خال صاحب والپس لوٹے، ان کے استقبال میں ندوۃ العلماء میں ایک پروگرام ہوا جس میں حضرت مولا ناعلی میالؓ نے استقبالیہ خطاب کیا۔ ۱۹۴۴ء میں مولا نا عمران صاحب نائب مهتمم پھر ۱۹۴۳ء میں مہتم بنائے گئے،اور ۱۹۵۸ء تک اس منصب پر باقی رہے،اس کے بعد بھو پال منتقل ہو گئے ۔مولا ناکے بقول: <sup>د</sup>ن ان کا دورِ اجتمام دارالعلوم کے نظم وضبط، انصباطِ اوقات، طلبہ پر اثر اور نظم واطاعت اورجس کوایک مختصر اور اصطلاحی لفظ ڈسپلن (Dispiline) سے تعبیر کیا جا سکتا ہے، نمایال طور پرمتاز اور کامیاب عہدتھا''۔ (پرانے چراغ ۲۱۷/۲۱) •۱۹۴۴ء میں مولا ناعلی میاںؓ مولا نامحد الیاس صا حبؓ اوران کی دعوت سے بہت متأ تر ہوئے، اس معاملہ میں ندوۃ العلماء کےلوگوں میں سب سے زیادہ رفاقت اور مشارکت مولا ناعمران خاں صاحب کی رہی،سفروحضر میں وہ بار ہاساتھ رہے، ۱۹۲۹ء میں ندوۃ العلماء کی اسٹرائک کے موقع پر مولا ناعلی میاں کو بے حدصد مدتھا،مولا ناعمران صاحب مولا نا کو بھویال لے گئےاور کسلی دتے کر بڑاغم ہلکا کیا۔۵ ۔۱۹ ء میں ندوہ کے جش تعلیمی کے انعقاد کے موقع پراجلاس کے انتظامات کی عملی ذمہ داری حضرت مولا نارحمہ اللہ کی تحریک پر مولا ناعمران خاں صاحب ہی کو دی گئی، جسے انہوں نے بڑی کا میابی سے انجام دیا اور جشن کے پہلے

اجلاس میں مولانا کا خطبہ استقبالیہ بھی انہوں نے ہی پڑھا، مولانا عمران صاحب کی حیات میں مولاناعلی میاںؓ جب بھی بھو پال تشریف لے گئے، مولانا عمران خاں صاحب ہی کے مدعو اور مہمان رہے، حضرت مولانا شاہ محمد لیعقوب مجد دکؓ سے تعلق وتعارف بھی انہیں کے واسطہ سے ہوا، ۱۹۸۵ء میں انہوں نے بھو پال میں علا مہ سید سلیمان ندویؓ پرایک کا میاب سیمین ار منعقد کیا تواس کی صدارت کے لئے مولانا ہی کا انتخاب کیا جوان کی محبت وتعلق کی دلیل ہے۔

🗖 مولانا محد منظور نعمانۍ :

مولا نامحد منظور نعمائی کومولا نانے پہلی بارامام اہل سنت مولا نا عبدالشکور فاروتی کے ادارہ دارام بلغین میں دیکھا، پھر تعارف اور ملا قاتوں کا سلسلہ شروع ہوا، اصل اور گہراتعلق ۱۹۳۹ء میں ہوا جب''سیرت سیداحد شہید'' پڑھنے کے بعد مولا نانعمانی نے اپنے ایک مکتوب میں لکھا کہ:

'' یہاں جو دقت ڈاک کا ہوتا ہے وہی کھانے کا ہوتا ہے، آپ کی کتاب آئی تو میں اس میں اتنا مشغول ہوگیا کہ میرے لئے کھانا کھانا مشکل ہو گیا، میں اس سے بہت متا ثر ہوا''۔

مولانا مودودی اور جماعت اسلامی سے ربط اور علیحدگی ، پھر مولانا محمد الیاس صاحبؓ کے ساتھ تبلیغی سرگر میاں ، مولانا رائے پوریؓ سے استر شاد ، مجلس مشاورت کی تشکیل ، ندوة العلماء کی مجلس انتظامی اور دارالعلوم دیو بند کی مجلس شور کی کے جلسوں اور مختلف دعوق اسفار میں ان دونوں رفقاء کی بڑی معیت رہی ، رابطہ عالم اسلامی کے قیام کے بعد مولانا نعمانی کو بھی حضرت مولانا علی میاںؓ کے اشارہ پر رابطہ کا رکن تاسیسی بنایا گیا، اس کے بعد حجاز کے اسفار میں بھی پوری رفاقت رہی ، بہت سے معاملات و مسائل میں ان کی وقیع اور حکمت آ میز آ راءاور مشوروں پر مولانا نے مل کیا اور اس کافائدہ محسوس ہوا۔ ان سب سے مولانا کا بڑا گہرار بطرتھا،ان حضرات کو بھی مولانا سے بے حد تعلق ومحبت تھی،ا ننے سارے اصحاب کمال کا مولانا سے ربط خود مولانا کا امتیاز ہے، جو بہت کم افراد کو میسر آتا ہے۔

**نوٹ**: اس صفون کی ترتیب میں زیادہ تر پرانے چراغ کے متیوں حصوں سے فائدہ اٹھایا گیا ہے۔

## 

مسلمانان برصغیر کے مسائل اور



ید صرت مولاناعلی میاں رحمہ اللہ کی کرامت اور مقبولیت عنداللہ کا مظہر ہے کہ برصغیر خصوصاً ہندوستان میں مسلمانوں کے تمام دینی وملی کا موں اور مسائل میں مولانا کے افکار اور آ راء شعل راہ ثابت ہوتے رہے، ہرا ہم موقع پرلوگوں کی نگا ہیں آپ کی طرف اٹھتی رہیں اور آپ کی رہنمائیوں سے استفادہ کیا گیا، خود مولانا نے مختلف طریقوں سے اپنے کو ان کا موں کے لئے وقف کرلیا تھا، مولانا کی ان خدمات کا احاط تو بڑا مشکل ہے، شخ التبلیخ مولانا محمد الیاس کا ندھلو کی کے ساتھ مولانا نے جو خدمات انجام دی ہیں وہ مولانا کی زندگی کا ایک کی جولان گاہ رہی ہیں۔ ہم ان کا خضراً ذکر کرتے ہیں: کی جولان گاہ رہی ہیں۔ ہم ان کا خضراً ذکر کرتے ہیں: کی جولان گاہ رہی ہیں۔ ہم ان کا مختصراً ذکر کرتے ہیں:

مسلم مجلس مشاورت کے قیام کا سرااصل میں دسمبر ۱۹۶۳ء اور فروری واپریل ۱۹۶۴ء کے کلکتہ، جمشید پور، واوڑ کیلا اور رانچی کے ان خونچ کال فرقہ وارانہ فسادات سے جڑا ہوا ہے جن میں مسلمانوں کو دحشانہ مظالم کا نشانہ بنایا گیا اور جس کی مثال اس سے پہلے کے فسادات میں دیکھنے میں نہیں آئی تھی، بیا یک محفونانہ کیفیت تھی جس کے جوش میں مقدس اور قریب تر رشتوں کا لحاظ بھی روانہیں رکھا گیا، اس صورت ِ حال نے ایک بار پھر مسلمانوں کو اس ملک میں اپنے مستقبل پر غور کرنے پر مجبور کر دیا اور قیادت کے خلاء کے احساس کو شدت سے ابھارا، دوسری طرف انسان دوست اور شریف النفس ہند وؤں کی بھی ایک بڑی تعداد میدان

میں آگئی، جس نے ثابت کیا کہ اس ملک کاضمیر ابھی زندہ اور امید کی روشنی ابھی باقی ہے۔ حضرت مولا ناعلی میالؓ نے صورتِ حال کی سَنَّینی اور نزا کت اور اپنی ذمہ داریاں محسوس کرتے ہوئے اپنے رفیق قدیم مولا نا محمہ منظور نعمانی کے ساتھ اس مسئلہ پراولین توجہ مرکوز کی ،اس سلسلہ میں مارچ ۱۹۲۳ء میں مولا نانے نا گپور کے ایک دیہات میں اچار بیہ جی سے ملاقات کر کے ایک میمورنڈ مپیش کیا،مگران کی طرف سے سردمہری کا روبید ہا،مولا نا کو اس موقع پر بیاحساس شدت سے ہوا کہ اب اسی خود اعتمادی کی شان پیدا کر کے قیادت کے خلاء کو پر کرنے کی کوشش میں ہمہ تن مصروف ہوجانا جا ہے ، دوسری طرف ملک میں انسانیت کے احترام، باہمی دوشتی، امن دسکون اوراشتعال سے بچاؤ کی فضابھی پیدا کرنی جا ہے۔ ڈاکٹر سیدمحمود مرحوم (جو ۱۹۵۶ء میں امور خارجہ کے دزیر بھی رہ چکے تھے اور مولا ناسے گہرار بطبھی رکھتے تھے )اس صورت ِحال سے سب سے زیادہ فکر مند تھے،ان کا خیال تھا کہ سیاسی لیڈروں کے ذہن گومسموم ہو چکے ہیں؛لیکن ہندوستانی عوام ابھی اس سیاسی زہر سے محفوظ ہیں،ان کاضمیرابھی مردہ نہیں ہواہےاوران سے مایوسی کی کوئی وجہ نہیں،ضرورت براہِ راست اُن تک پہنچنے اور اُن کے دلول کے درواز ول پر دستک دینے کی ہے، اس عرصہ میں ڈاکٹر صاحب کا بار بارلکھنؤ جانا ہوا،خودمولا نا بھی بار ہاد،ملی گئے، گفتگو کا یہی موضوع ہوتا تھا کہ اس صورت کا کس طرح مقابلہ کیا جائے؟ ڈاکٹر صاحب نے حضرت مولا ناعلی میالؓ، مولانا محمد منظور نعمائي، مفتى عتيق الرحمن عثماني، مولانا ابوالليث اصلاحي ندوى امير جماعت اسلامی اور مولا نامجد مسلم مدیر ' دعوت' سے ربط قائم کیا اور مشورہ کے بعد بید طے ہوا کہ جلد سے جلدا یک مسلم مشاورتی اجتماع بلایا جائے، جس میں رادِعمل متعین کرکے کام کا آغاز کردیا جائے، بیاجتماع اگست ۱۹۶۴ء میں دارالعلوم ندوۃ العلماء میں منعقد ہوا، شرکاء کی تعدادسو کے قريب تقى، دْ اكٹر سيد محمود مرحوم كا پر مغز خطبه بہت مؤثر ثابت ہوا، حضرت مولانا كا بھى ايک

اہم مضمون سنایا گیا، اجلاس میں کئی بحرانی کمحات (crisis) بھی آئے، بحث ومباحثہ میں اختلاف ِرائے نے گرم گفتاری اور شعلہ نوائی کی شکل بھی اختیار کی اور کٹی باریہاندیشہ بھی ہوا کہ بیاجتماع بے نتیجہ ختم ہوجائے گا۔اس موقع پر حضرت مولانا نے جذباتی انداز میں خطاب بھی کیا، جو مقاصد کی طرف توجہ مرکوز کرنے سے متعلق تھا، اس کا بڑا اچھا اثر پڑا؛ کیکن پھر جماعتوں کی نمائندگی کا مسّلہ سب سے زیادہ سکمین شکل اختیار کر گیا، ڈاکٹر صاحب بعض جماعتوں کے تعلق سے بڑا سخت موقف رکھتے تھے، حضرت مولانا نے اس نازک موڑ پر ڈاکٹر صاحب سے اپنے قدیم تعلق، موضوع کی اہمیت اورصورتِ حال کی نزاکت کا حوالہ دے کر؛ بلکہ یاؤں پکڑ کراجتماع کونا کام ہونے سے بچانے کی گذارش کی، ڈاکٹر صاحب نے بات مان لی اور خطرہ ٹل گیا، اس طرح مسلم مجلس مشاورت کے نام سے ایک وفاقی تنظیم اور نگ قیادت وجود میں آئی، ملک میں عام طور سے اس کا خیر مقدم کیا گیااورا سے فالِ نیک سمجھا گیا۔ مجلس نے بیہ طے کیا کہ اس کا ایک مؤقر وفد فساد زدہ علاقوں کا دورہ کرے، ستمبر ۱۹۶۴ء میں بہار واڑیسہ کا دورہ شروع ہوا، وفنہ میں مولانا کی شرکت بھی ضروری سمجھی گئی، جمشید پورمیں وفید کا بڑا اچھاا ستقبال ہوا، جلسہ عام میں مولانا کی تقریر سب سے کا میاب رہی، مولانانے جمشید یور کی صنعتی مرکزیت کو (جس میں لوہا خاص کر دارا دا کرتا ہے ) موضوع بنا کر انسان کی پیتی اورانسانیت کی ناکامی کا ذکر کیا،اورفر مایا که: ''اگراس آبن خام کے زبان ہوتی جوان کارخانوں میں آ کرتھوڑی سی انسانی حکمت وصنعت کی بدولت ارتقاء کی منزلیس طے کرتا ہے اور انسانی تمدن وتہذیب کے کام میں

اپنی افادیت ثابت کرتا ہے، تو وہ انسان پراپنی برتر می ثابت کرتا اوراس کی بےعنوانیوں اور لوہے کے مصنوعات کے غلطاستعال کو یا د دلا کر اس کو شرما تا اور کہتا کہ ہم کو ہمارے خالق نے اس لئے نہیں پیدا کیا تھا اور ہم پران کا رخانوں میں اس لئے مختیں صرف نہیں ہو کیں کہ ہم سے انسان کا جو اشرف المخلوقات ہے، گلا کا ٹا جائے ، اس میں ہمارا کوئی قصور نہیں ان پڑھے کلیے انسانوں کا قصور ہے جوہم سے حفاظت کے بجائے ہلا کت کا بقمیر کے بجائے تخریب کا اور تہذیب کے بجائے غارت گری کا کام لیتے ہے'۔ (پرانے چراغ ارد ۲۰۰ - ۲۰۰ مرب) جمشید پور کے علاوہ متعدد علاقوں کا دورہ ہوا جو بہت کا میاب رہا، فضا سے نفرت کی گردچھٹتی اور محبت دامن کا ماحول پیدا ہوتا نظر آیا، اور اس دورہ سے ارکانِ مجلس میں نئی امنگ، ولولہ اور حوصلہ پیدا ہوا، اس کے بعد بھی متعدد کا میاب دورے ہوتے رہے، جلس کی شاخیں جگہ جگہ قائم ہوئیں، دسمبر ۱۹۶۲ء میں ایک وفد گجرات گیا، حضرت مولا نامجلس کے اہم رکن کی حقیبت سے اس میں شریک ہوئے، جگہ جگہ تقریریں ہوئیں اور ان خطبات اور مجلسی گفتگو کا بڑا

لیکن اس کے ساتھ ہی انگریزی اخبارات میں قوم پرست حلقوں کی طرف سے مجلس کے عزائم ومقاصد کے متعلق شبہات ظاہر کئے جانے لگے اور مسلمانوں میں اس کی اِس مقبولیت اورمسلمانوں کی اُس کے ساتھ گہری والبتگی اور غیر معمولی دلچ پی کوایک نے فتنہ کا پیش خیمہ بتایا جانے لگا۔ ڈاکٹر سیدتحمود مرحوم اس سے دل شکستہ ہوئے اورانہوں نے پر ایس کی تقید کے جواب میں اکثر معذرت آمیز اور صفائی پیش کرنے کا انداز اختیار کیا جو کسی بھی طرح سے ان کی قائدانہ حیثیت کے شایانِ شان نہ تھا، اس موقع برمولا نانے ڈاکٹر صاحب کے پاس ایک مفصل خط ککھا، جس میں اپنے تأثر اور اس ذہنی کشکش کا اظہار کیا جواس وقت متعددارکانِ مجلس کے د ماغوں میں پائی جارہی تھی ، بہر حال مجلس کا کا منشیب وفراز کے ساتھ جاری رہا،مختلف جگہوں کے دورے ہوتے رہے،اس سلسلہ کا سب سے اہم اورطویل دورہ اارنومبر تا ۲۲ رنومبر ۱۹۶۷ء کوریاست میسور میں ہوا، بیسا ڑھے جار ہزارمیل کا طویل دورہ تھا، جس میں تقریباً تمام اہم ارکانِ مجلس شریک تھے، وفد کا جگہ جگہ پر جوش خیر مقدم کیا گیا، ہندو مسلم اتحاد کا ایپا نظارہ تحریک خلافت کے بعد پہلی بار دیکھنے میں آیا، میسور کا بیدورہ مجلس کی شهرت اور مقبولیت کا نقطهٔ عروج تھا۔مولا نانے لکھاہے کہ: '' بیایک ایسا طویل ووسیع اور مؤثر دوره تھا جو ہندوستان کی شاید کسی منظم جماعت نے ماضی قریب میں نہیں کیا ہوگا، بی معلوم ہوتا تھا کہ جنوبی ہند کا بید خطہ ملک کی پوری آبادی کو محبت واتحاد اور ملت اسلام یہ کو جرائت واعتماد کا پیام دینے والوں کے استقبال کے لئے المدآیا ہے، اس دوسرے سے اندازہ ہوا کہ اہل ملک کے ضمیر میں محبت کی کیسی چنگاری، قبول حق کی کتنی صلاحیت اور سلامت روگی کا کتنا مادہ ہے، اور اگر بےلوث و بے غرض، خود آگاہ وخدا ترس خادم ملک وملت سیاسی اغراض اور ذاتی مفادات سے بالاتر ہو کر اس ملک کے سید صح میں ، یہ پورا خطہ جو جنوبی ہند ٹریں ؟ بلکہ پورے ہندوستان کی نماز کر یں اور ان کے ہیں ، یہ پورا خطہ جو جنوبی ہند نہیں ؛ بلکہ پورے ہندوستان کی نمائندگی کرتا تھا، زبانِ حال سے پیں ، یہ پورا خطہ جو جنوبی ہند نہیں ؛ بلکہ پورے ہندوستان کی نمائندگی کرتا تھا، زبانِ حال سے پیں ، یہ پورا خطہ جو جنوبی ہند نہیں ؛ بلکہ پورے ہندوستان کی نمائندگی کرتا تھا، زبانِ حال سے پیں ، یہ پورا خطہ جو جنوبی ہند نہیں ؛ بلکہ پورے ہندوستان کی نمائندگی کرتا تھا، زبانِ حال سے پیں ، یہ پورا خطہ جو جنوبی ہند نہیں ؛ بلکہ پورے ہندوستان کی نمائندگی کرتا تھا، زبانِ حال سے ہم آ ہوان صحرا سر خود نہا ہیت بر کف

(كاروان زندگى ٢ مرا٩ - ٩٢ - ٩٣ مختصراً)

یدورہ ۲۲ رنومبر کو گلبر گد کے تاریخ ساز اجلاس پرختم ہوا، جس میں مولانا ہی کا خطاب حاصل اجلاس تھا؛ لیکن مجلس مشاورت کا مستقبل بڑا مبہم وغیر واضح نظر آتا جار ہا تھا، مجلس کے ارکان کے درمیان خیالات کا انتشار وا ختلاف بھی نازک مسئلہ بنما جار ہا تھا، مجلس کے عناصر ترکیبی میں سے ایک اہم عضر (جمعیۃ علماء ہند) تھوڑ ہے ہی عرصے کے بعد بے تعلق ہو گیا تھا، صرف مولا نامفتی تنتین الرحمٰن عثانی مرحوم اپنے چندر دفقاء کے ساتھ شریک تھے۔ کہ 1912ء کے عمومی انتخابات مجلس کے لئے بڑے نا مبارک ثابت ہوئے، اصلاً مجلس میں دو بنیادی خیالات کا رفر ماتھے، ڈاکٹر سید محمود مرحوم اور لیعض دیگر حضر ات کے خیال میں مجلس اس اخلاقی قیادت کے خلاکو پر کرنے کے لئے وجود میں آئی تھی جوعرصہ سے ہند وہ وال کا خلا ہے جوان کے مسائل کو جرائت وقابلیت کے ساتھ پیش کر سکے اور وکالت کر سکے، مجلس کے اکثر ارکان کے ساتھ خود حضرت مولا نااتی خیال کے مؤید تھے، پہلا خیال انتخابات اور عملی سیاست سے جوڑ نہیں کھا تاتھا، دوسرا خیال انتخابات میں حصہ لینے اور مسلمانوں کو اس ملک میں مؤثر طاقت ثابت کرنے کی حقیقت وضرورت کونظرا نداز نہیں کر سکتا تھا، یہ دوطریق نگر تھے جو 1912ء کے انتخابات پرکھل کر سامنے آئے۔ ڈاکٹر عبدالجلیل فرید کی دوسرے طریقہ فکر کے علم برداروں میں تھے، حضرت مولانا اور مجلس کے اکثر ارکان کی تائیدان کو حاصل تھی، ان حضرات کا مطالبہ انتخابات میں حصہ لینے کی اجازت کا تھا، جو ڈاکٹر سید محمود صاحب نے بڑی سفارش کے بعد بادل ناخواستہ مروّت کا لحاظ کرتے ہوئے منظور کی، مجلس میں اخوں نے انتخابات میں حصہ پیش آیا جس سے انتخابات میں مفرنہیں۔

<sup>د</sup>'اس میں کوئی شبنہیں کہ مجلس کے وقارا وراس کے دفاعی ڈھانچہ کو مضبوط رکھنے کے لئے اور اس مقصد کی بحکیل کے لئے جو اس کی تشکیل میں شریک غالب تھا اور جس کے لئے اس وقت بھی کوئی جماعت میدان میں نہیں ہے، ڈاکٹر (سید محمود) صاحب کا طریقہ فکر زیادہ مناسب تھا؛ لیکن اس وقت جب کہ ساری فضا انتخابات کے برقی کرنٹ سے گرم ہور ہی تھی اور اس مقصد کو ہاتھ سے دینا بڑا غیر دانشمندا نہ اقد ام نظر آتا تھا، یہ فیصلہ کرنا بہت مشکل تھا، خیالات کے اختلافات اور فیصلوں پر جب اس ماحول سے الگ کر کے جن میں وہ پیدا ہو کے خیالات کے اختلافات اور تاریخ کے گوشتہ عافیت میں غور کیا جائے گا تو کسی نہ کسی فریق کے ساتھ ناانصافی ضرور ہوگی' ۔ (پرانے چران ما

مجلس کی تجویز کے بموجب امیدواروں کی تائید ومخالفت میں پارٹیوں کے بجائے ان کی ذاتی صفات وخصوصیات کو پیش نظر رکھنے کی بات تھی، مگر سوءا تفاق ایسا نہ ہو سکا، بعض ریاستوں میں مسلمانوں نے سیاصول نظرا نداز کر دیا، خود ڈاکٹر سید محمود صاحب نے اس وقت کی وزیراعم اندرا گاندھی کے حق میں تائیدی بیان دے دیا، اور بہار کے بعض ان کانگر لیے امیدواروں کی حمایت کی جن سے مسلمانوں کو شکایات تھیں، کانگریس کی سب سے زیادہ مخالفت یو پی میں ہوئی۔

اس مختلف طرزعمل في مجلس كي صفول ميں بر اانتشار پيدا كرديا اور مجلس كا شيراز وبكھرتا نظرآیا، نتائج کے اعلان کے بعد مجلس کا اجلاس اپریل ۲۹۱ء میں دہلی میں منعقد ہوا، مجلس اس وفت موت وحیات کی شکش سے گذررہی تھی اوراس کا خاتمہ قریب تر نظر آ رہا تھا، ڈاکٹر صاحب نہایت بددل تھے،سب کے دل شکایتوں سے لبریز تھے؛ کیکن اللہ کا کرم ہوا، ڈاکٹر صاحب کواستعفادینے سے روکا گیا اور مشتعل جذبات میں سکون پیدا ہوا، اور اس طرح کے انتشار سے بیچنے کے لئے میتجویز آئی کہ ڈاکٹر عبدالجلیل فریدی اوران کے رفقاءکو یو پی میں ایک سیاسی تنظیم قائم کرنے کی اجازت دی جائے ، جوآ ئندہ انتخابات میں اسی کے نام سے حصہ لےاور بیہ طے پایا کہ بیچلس اس وفاق کی اسی طرح رکن رہے گی جیسے مسلم لیگ وغیرہ سیاسی جماعتیں ہیں، ڈاکٹر عبدالجلیل کواس تجویز کے مطابق عمل پر آمادہ کرنے کا کام حضرت مولا نا کے ذمہ ہوا، جوانہوں نے بڑی خوش اسلوبی سے نبھایا، چناں چہ جون ۱۹۶۷ء میں مسلم مجلس قائم ہوگئی ادراس طرح سارے گلے ددر ہو گئے۔ لیکن ڈ اکٹر سید محمود مرحوم میں اب پہلی جیسی امنگ اور ولولہ ہیں رہا، وہ مستقل مریض بھی چل رہے تھے، چناں چہ انہوں نے مجلس کے ایک جلسہ میں ہزار ہا سفارش وگذارش کے باوجوداستعفادے دیااور حضرت مولا ناہے صدارت کا منصب قبول رکنے کے لئے اصرار کیا، گرمولا نااس پرراضی نه ہوئے اور با تفاق رائے مولا نامفتی عنیق الرح<sup>ا</sup>ن عثانی کوصدرمنتخب کیا گیا،۲۸ ستمبرا ۱۹۷ءکوڈ اکٹرمحمودصاحب اس دنیا سے رخصت ہوئے۔ ۱۹۶۷ء کے بعد سے مجلس مشاورت میں وہ روح ، جوش وخروش اور فعالیت باقی نہیں

رہی جواس کے تاریخ ساز دوروں اور تعمیری سرگرمیوں میں تھی،مفتی عتیق الرحمٰن صاحبؓ نے

ابنی ذہانت اور مختلف الخیال افراداور جماعتوں کو ساتھ لے کر چلنے کی ابنی بے مثال صلاحیت سے مجلس مشاورت کو بڑی حد تک زندہ رکھا۔ • ۱۹۸ ء میں مراد آباد کے فساد کے موقع پر مجلس کے وفد نے مراد آباد کا دورہ کیا، حضرت مولانا بھی تشریف لے گئے، مگر مجلس کے حالات اچھے نہیں تھے اور ۱۹۸۴ء میں مفتی صاحب کے انتقال کے بعد سے تو مجلس کی ساری سرگر میاں دفن ہو کررہ گئیں۔

ان تفصیلات سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ حضرت مولانا نے اپنے احساسِ دروں اور جوشِ ایمانی کے منیجہ میں مجلس کے قیام کی آ وازا تھائی ،اس کی تمام سرگر میوں میں شریک رہے، اور ہرنازک موڑ پراس کو بچانے اور باقی رکھنے کے لئے کو شاں رہے، مسلم مجلس مشاورت کے پلیٹ فارم سے مولانا کی سرگر میاں ہمیشہ یا درکھی جائیں گی۔

مجلس کا ڈھانچ اب بھی قائم ہے، اقتدار کے لئے رسہ کشی بھی جاری ہے، اس وفاقی واصولی قیادت کی ضرورت اب بھی باقی ہے اور اُس کا کوئی نعم البدل بھی سامنے نہیں آ سکا ہے؛ کیکن اِس کے لئے اُن قائدانہ خصوصیات کے حامل افراد کہاں سے ملیں جن میں حضرت مولا ناجیسی وسعت واخلاص، بے لوثی اور استغناء اور کا م کی تڑپ اور ککن ہو؟

انہیں جیسے افراد کو میدان میں آنے اور مشاورت کی ذمہ داری سنبھا لنے کی ضرورت ہے، مجلس کے مقاصداب بھی حاصل ہو سکتے اوراوراس کالتحمیر ی کرداراب بھی سامنے آ سکتا ہے:

نہیں ہےناامیدا قبال اپنی کشت ِوریاں پر ذرائم ہو تو بیمٹی بڑی زرخیز ہے ساقی

تحریک پیام انسان بیت تحریک پیام انسانیت خود حضرت مولاناعلی میاںؓ کے دل کی گہرائیوں سے ابھری ہوئی تحریک ہے،اور عشق کے اس در دمند کے نے انداز و پیام کا مظہر بھی ہے، بقولِ شاعر:

اوروں کا ہے پیام اور میرا پیام اور ہے عشق کے درد مند کا طرزِ کلام اور ہے حضرت مولانا کابداحساس تفاکه: · · فطری طور برآ دمی این اس گھر کی بربادی نہیں دیکھ سکتا، جہاں اسے رہنا ہے اور جہاں اس کی عزیز متاع اور اُس کی زندگی کی پونچی ہے،اور جس کے بنانے اور سنوار نے پر اس کی اوراس کے اسلاف کی بہترین صلاحیتیں اور توانا ئیاں صرف ہوئی ہیں، یہ ہر سلیم الفطرت؛ بلکہ پیج الفطرت انسان کا خاصہ ہے کہ جس کشتی پر دہ سوار ہے اس میں وہ کسی کوسوراخ کرنے کی اجازت نہیں دے سکتا اور جس شاخ پر اس کانشیمن ہے، عقل وہوش کے عالم میں نہ خود اس پر تیشه چلاسکتا ہے،اورنہ سی کو تیشہ زنی کی اجازت دے سکتا ہے'۔ (کاردانِ زندگی ۱۱۰،۱۱) روز مرہ کے مشاہدہ میں ملک میں اخلاقی انارکی ، قومی واجتماعی خودکشی ، بے در دی کے ساتهها خلاقی دانسانی قدروں کی یامالی،خودغرضی وخود پرستی کا جنون، انسان کی جان ومال اور عزت وآبرو کی انتہا درجہ بے قدری، حقیر شخصی فوائد اور مادی منافع کے لئے اجتماعی ومکی مفادات کی بآ سانی قربانی، احساس ذمہ داری کا فقدان، زندگی کے تمام شعبوں میں بے عنوانی، فرقہ وارانہ منافرت اور باہمی کثمکش اور رسہ کشی کے جو ہول ناک اور دل سوز مناظر سامنے آ رہے تھے، ان کو دیکھ کر حضرت مولانا سید ابوالحسن علی ندوئ کے دل میں قلق واضطراب کے ساتھ اس فضا کوختم کرنے کا احساس وجذبہ بڑھتا گیا، حجاز ومصروشام وغیرہ کے طویل ترین سفر سے واپسی کے بعد مولانا نے ۱۹۵۲ء میں بڑی قوت اور جوش عمل کے ساتهواینی دعوتی سرگرمیاں شروع کیں، ہندوستان کی غیرمسلم اکثریت کوحق وانصاف کی بات بتانے اور راہ دکھانے اورایک صاف شقرا اسلامی معاشرہ تشکیل دینے کا خیال مولا نا کے دل میں آیا،مولانانے ایک مضمون'' ہندوستانی ساج کی جلد خبر کیجئ'' کے عنوان سے لکھااور ملک کے تقریباً تمام سربرآ وردہ سیاسی رہنماؤں اور وزراءکو بھیجا، اس کے بعد پھر ۲۹۵۴ء میں بیر کوشش شروع ہوئی اورمختلف ہند دمسلم مخلوط اجتماعات ہوئے ،لکھنوً، گورکھپور، جو نپور،مئواور عازی پور وغیرہ مشرقی اضلاع میں متعدد پروگرام ہوئے، مولانا کی یہ تقریریں'' پیام انسانیت''اور''مقام انسانیت'' کے عنوان سے طبع ہوئیں۔مولانا نے بڑے سلیقہ،احتیاط اور حکمت اورنفسیات کی رعایت کے ساتھ اپنی باتیں کہیں جو بہت پسند کی گئیں اوران کی اثر پذیری کے عجیب دافعات بھی پیش آئے،تقریر ختم کرنے کے بعد سامعین کی طرف سے مزید سننے کی پیشکش بھی آئی، جسے مولانانے قبول کیا، پیسلسلہ بچ میں مولانا کے بیرونی اسفار کی وجہ سے بند ہو گیا جسے شدت احساس کی وجہ سے مولانا نے اپنی اخلاقی کوتا ہی اور قابل محاسبہ مل سمجها اور پھرطویل وقفہ کے بعد دسمبر ۲ بے ۱۹ میں بیہ کا م الٰہ آباد سے شروع ہوا، مولا ناکے بیہ تجربات واقدامات (اس درجہ کامیابی وتا ثیر کے بعد) ۲۷ کاء میں '' پیام انسانیت'' کی تحريك كى شكل اختياركر كئے مولانا لکھتے ہیں: ''بہت انتظار کرنے کے بعد اپنی بے سروسامانی، تنہائی وبے اثر می کا پوراعلم واحساس ہونے کے باوجود ہم نے میدان میں آنے اور بلاتفریق مذہب وملت اس ملک کے رہنے والوں کے دلوں پر دستک دینے کا فیصلہ کیا کہ جب کسی محلّہ یا گا وَں میں آ گ لکتی بة كوئيا پني كمزوري اور بنوائي كونبيں ديكتا، كوئے بھى چلا اٹھتے ہيں اورا پا بچ بھى دوڑ (كاروانِزندگی۲/۱۱۱) یڑتے ہیں''۔ اس تحریک کے قیام کے بعدایک انٹرویو میں مولانانے اس تحریک کے بارے میں اپنے احساسات ظاہر کئے اور اس سوال کا جواب دیتے ہوئے کہ کیا مسلمانوں کومن حیث الجماعة بهى اس دعوت وتحريك سے پچھوفائدہ پنچے گا ؟ فرمایا: · · مير \_ نزديك مسلمانو لكومن حيث الجماعة اس كالم كچينهمى فائده نه يہنچ اور ملك كو فائدہ پہنچ جائے، جب بھی اُن کو بیرکا م کرنا چاہئے، وہ اپنے دین ومنصب کے لحاظ سے اس کے لئے مامور ہیں اور ملک کے ہرفائدے میں شریک ؛ کیکن میر ےنز دیک مسلمانوں کے

لئے اس ملک میں باعز ت طریقہ پرر ہنے کا یہی راستہ ہے کہ وہ اپنی افادیت ثابت کریں اور

199

اخلاقی قیادت کے اس خلاکو پر کریں جو عرصۂ دراز سے اس ملک میں چلا آ رہا ہے، کسی ملک میں کو کی اقلیت یا فرقہ اپنی واضح افادیت وضر ورت اور بے لاگ اور بے غرض قیادت ودعوت کے بغیر عزت واطمینان کے ساتھ خہیں رہ سکتا۔ا قبالؓ نے صحیح کہا ہے: ع: زندگی جہد است استحقاق نیست''

(كاروانِزندگی۲/۱۱۵)

چناں چہ بہار، مدھیہ پردیش، راجستھان، ہریانہ، پنجاب اور یو پی ہر جگہ کے کامیاب دورے ہوئے ، مؤثر تقریریں ہو کیں ۔ مئی ۵ کاء میں لکھنو کے گنگا پر شاد میموریل ہال میں ایک جلسہ ہوا، اس میں مولانا نے بے حد مؤثر تقریر فرمائی جو'' اس گھر کو آگ لگ گئ گھر کے چراغ سے' کے عنوان سے طبع ہوئی، ۲۱ را پریل ۸ کاء اءکو سیوان میں ایک جلسہ عام ہوا، مولانا کی تقریر کا عنوا تھا'' جب پڑھے لکھے آ دمی پر ہسٹیر کا دورہ پڑتا ہے' اس تقریر کا آخری اقتباس کتنا مؤثر اور طاقتور ہے۔

د میں انسانیت کو سویا ہوا سمجھتا ہوں مرا ہوانہیں سمجھتا، انسانیت سو بارسوئی سو بار جگائی گئی، آئے ہم آپ سب مل کر سوئی ہوئی انسانیت کو جگائیں، پہلے خود جا گیں پھر دوسروں کو جگائیں، سویا ہوا سوئے ہوئے کونہیں جگا سکتا، ایک جا گتنا ہوا سیکڑوں سوئے ہوؤں کو جگادیتا ہے؛ کیکن سوسوئے ہوئے ایک سوئے ہوئے کو بھی جگانہیں سکتے''۔ (کاروان زندگی ۱۱۳۱)

اللارد مبر ۱۹۷۸ء کو مولانا نے مراد آباد کے ایک جلسہ پیامِ انسانیت کو مخاطب کرتے ہوئے ایک سوال اٹھایا، پھراسی کا جواب دیا، وہ سوال ہی تقریر کاعنوان بن گیا۔ دنیا میں آنے والے انسان چین کے کانٹے ہیں یا پھول؟ اس تقریر کے آخر میں مولانا نے وہی بات دہرائی کہ:

'' مایوں ہونے کی کوئی بات نہیں ،خدا کاشکر ہے کہ ہمارا ملک سویا ہے ،مرانہیں ،سویا ہوا جگایا جاسکتا ہے ؛لیکن مراہوا جلایانہیں جاسکتا ،ہم سوئے ہیں مرنے نہیں ،خدا کاشکر ہے ہم کٹی بارسوئے کوئی بار جاگے، بیانسانیت کٹی بارسوئی کٹی بار جاگی،اور جاگی توالیی جاگی کہ اپنے سونے کی سب تلافی کردی'۔(دنیایں آنے دالے انسان چن کے کانے میں یا پُول ۲۵) پیام انسانیت کے سلسلہ کا سب سے کا میاب اور حیرت انگیز دورہ ۲۱ ممارچ تا ۱۳ مارچ ۸۷ 19ء میں ہریانہ وینجاب کے ان علاقوں میں ہوا جو آزادی کے موقع پر بڑے حساس رہ چکے تھے، اور وہاں مسلمانوں کی آبادی برائے نام رہ گئی تھی ؛ کیکن اس کا روانِ انسانیت کوکوئی خوش گوار تجربہ نہیں ہوا، چندی گڑھ کے عظیم اجلاس میں ہند ووٰں، مسلمانوں

اور سکھوں کے عظیم مجمع واتحاد سے بیہ اندازہ کیا گیا کہ اس کام کی کتنی گنجائش ہے اور کتنی ضرورت اورلوگوں میں اس کے قبول کرنے کی کتنی صلاحیت ہے؟ ب

نومبر ۲۹۷ء کے اواخر میں اور دسمبر کے اوائل میں ایک دس روزہ دورہ ہندوستان کے وسیع ترین صوبہ مدھیہ پردیش کا ہوا تھا، یہ بھی بہت کا میاب ثابت ہوا تھا، اس کی تفصیلی روداد مولا نا آتحق جلیس ندوی مرحوم کے قلم سے'' تحفۂ انسانیت'' کے نام سے طبع ہوچکی ہے، ہر جگہ اس پیام کا استقبال کیا گیا اورلوگوں کا بیا حساس رہا کہ ان مسلمانوں کو ہم سے زیادہ ملک کی سلامتی کی فکر ہے اور با ہمی امن کے لئے ترہ ہے۔

اس تحریک میں مولانا کے ساتھ کام کرنے والوں میں مولانا ایلی جلیس ندوی زیادہ پیش پیش شے، ان کی زبان وقلم اس کے بہت مؤثر ترجمان بن گئے تھے، اس کے بعد مولانا ثر الحسنی کو بھی اس تحریک سے پوری مناسبت تھی ، دونوں نے مل کر وہ حلف نامہ بھی تیار کیا جو ہر طبقہ پر حاوی اور ہمہ گیر ہے، تحریک کے تعارف میں بھی دونوں کا قلم کیساں رواں دواں تھا، مگر دونوں رفقاء ۹۹ اء میں چند ہفتوں کے وقفہ سے اس دنیا سے رخصت ہوئے اور ان کی جواں مرگ سے تحریک کو بڑا صد مہ پہنچا، مولانا کے دیگر معاونین میں قاضی عبد الحمید اند وری، پر وفیسر انیس چشتی ، جناب عبد الکریم پار کھ صاحب کی کوششیں قابل قد رہیں ، دیگر علاء نے بھی مولانا کا تعاون کیا اور ساتھ دیا۔

• ۱۹۸۰ء میں مراد آباد کے فرقہ وارا نہ نساد سے (جوعید گاہ میں دورانِ نمازعید پیش آیا) مولانا کے قلب ود ماغ کوجوکوفت اور چوٹ پیچی، اس کے پس منظر میں مولانا نے ککھنو کی بارہ دری میں پیام انسانیت کے عنوان سے ۲۷-۲۸ اکتوبر ۱۹۸۰ء کو ایک اہم اجلاس بلایا، اجلاس میں مختلف خیالات و مذاہب کےلوگ شریک ہوئے ،مولا نا کا خطبہ (جو' ملک کاحقیقی مسلہ اور اس کے لئے حققی خطرہ'' کے عنوان سے کئی زبانوں میں شائع ہوا ) اس اجلاس کا حاصل تھا، اس کے بعد اس عنوان سے مختلف جلسے مختلف موقعوں سے ہوتے رہے۔ مارچ ۱۹۸۵ء میں بندیل کھنڈ کےایک دورہ کا پروگرام شروع ہواجو حضرت مولا نا قاری سیدصدیق احرصا حب رحمة الله عليه کی معاونت سے بڑا کا میاب ثابت ما، اس عرصہ میں مولا نا کوشدت سے بیاحساس ستار ہاتھا کہ ملک کی اکثریت مسلمانوں کے بنیادی عقائد، ان کے دینی وملی مزاج وفطرت اوران کے اہم ترین مسائل وجذبات سے بےحد ناداقف ہے، پھر منافرت انگیزلٹریچر، سیاسی برو پیگنڈ دن، زہر آلود درنگ آ میز تاریخ اور بے تحقیق داستانوں کی بنا بر معاملہ نفرت واشتعال اور تذلیل وتحقیر کے جذبات تک پہنچ چکا ہے، نفقۂ مطلقہ کا مسّلہ جو بڑےز وروشور سےاٹھایا گیا تھا،اس میں بھی تکخ تجربات ہوئے تھے، <sup>ج</sup>ن کی وجہ سے بیداعیہ مولانا کے دل میں بڑی قوت سے پیدا ہوا کہ اس مقصد کے لئے ڈائیلاگ (Dialogue) منعقد کرائے جائیں۔

اس سلسلہ میں دبلی میں پہلا ڈائیلاگ مہرمئی ۱۹۸۲ء کو منعقد ہوا، مولانا کا مضمون ''مسلمانوں کے مسائل وجذبات کو سمجھنے کی کوش بیجئ' کے عنوان سے طبع ہو چکا تھا جو پڑھا اور تقسیم کیا گیا، اس میں مسلم پرسل لاء کی اہمیت کا ذکر بھی تھا اور پیام انسانیت کے تعلق سے مؤثر باتیں کہی گئی تھیں، بیدڈائیلاگ زیادہ کا میابی حاصل نہ کر سکا، ساری محنتوں اور کو ششوں کے باوجود بھی فضا کے غیر معتدل ہونے کی وجہ سے غیر مسلم صحافیوں، دانشوروں اور پارٹیوں کے رہنماؤں کی شرکت نہ ہونے کے برابررہی۔ دوسرا ڈائلاگ ۵؍اکتوبر ۱۹۸۲ء کونا گپور میں ہوا،مولانا کامضمون'' ملک ومعاشرہ انتائی خطرناک موڑ پر بے' تقسیم ہوا،اس کےعلاوہ مولانا کی کٹی تقریریں ہوئیں ، بیڈائیلاگ کافی کامیاب اور مؤثر ثابت ہوا۔ اس کے بعد فروری ۱۹۸۷ء میں پونہ میں تیسرا ڈائیلاگ منعقد ہوا، جس میں مولانا کا مقالہ ' ملک کے بھی خواہوں کے سوچنے اور کرنے کی باتیں' بڑے سکون وتوجہ سے سنا گیا، کئی بارتالیوں سے بھی سامعین نے اپنی پیندیدگی کا اظہار کیا۔ ۲۹ ردمبر ۱۹۸۸ء کوحیدر آباد میں' نیام انسانیت'' کی ایک کانفرنس میں مولا ناشریک ہوئے اور اس کے خصوصی وعمومی جلسے بڑے کا میاب رہے۔ ۱۹۸۹ء میں بھا گلبور میں جو ہولناک دلرزہ خیز فساد ہوا اس نے ہر صاحب شعور انسان کے دل کو زخمی اور احساسات کو مجروح کردیا،موانانے اس موقع پر ہندوستان کے متاز دانشوروں کے نام ایک پراثر خط لکھا، جس میں اپنا دل نکال کرر کھ دیا، بیدخط مولا نا کے احباب نے ہندوستان کے سربر آوردہ افراد تک پہنچایا، اسی موقع پرایک تاریخ ساز کنونشن کا فیصلہ ہوا، جو سے ارمارچ ۱۹۹۰ء کو د ہلی میں منعقد ہوا، مولانا کا مؤثر و پر جوش خطاب اس اجلاس کی روح ثابت ہوا، مولانا نے اپنے خطاب میں فرمایا:

"تاریخ کاباب ایک سویا ہوا ہے، شیر سوتا رہے آپ بغل سے اپنے راستہ سے نگل
 جائے، شیر جگادینے پر آپ اپنا راستہ خود طے کرنے کے لائق نہیں رہ جائیں گے، فرقہ
 واریت کی نفرت میں آ دمی خدا سے لڑتا ہے، کمہار گھڑے بنا تا ہے، کبھی اس کے دوچار گھڑے
 واریت کی نفرت میں آ دمی خدا سے لڑتا ہے، کمہار گھڑے بنا تا ہے، کبھی اس کے دوچار گھڑے
 واریت کی نفرت میں آ دمی خدا سے لڑتا ہے، کمہار گھڑے بنا تا ہے، کبھی اس کے دوچار گھڑے
 واریت کی نفرت میں آ دمی خدا سے لڑتا ہے، کمہار گھڑے بنا تا ہے، کبھی اس کے دوچار گھڑے
 واریت کی نفرت میں آ دمی خدا نے بنایا ہے پھر بھی اس کی پرواہ کئے بغیر پاگل انسان
 انسانوں کومار نے پر آ مادہ ہوجا تا ہے' ۔
 (کاردان زندگی مراد ۱۹۰۱ - ۱۹۵ مخفرا)
 انسانوں کومار نے پر آ مادہ ہوجا تا ہے' ۔
 (کاردان زندگی مراد ۱۹۰۱ - ۱۹۵ مخفرا)
 تو زیر کردیکھوتو کی میں بنگلور میں ایک اجلاس' پیا م انسا نہیت' کے تعق سے ہوا، مولا نا
 نے اپنے خطاب میں تشدد (Violence) اور رشوت خوری و بدا نظامی (Corruption)

کا بڑی مضبوطی سے مقابلہ کرنے کی دعوت دی اورامن ومحبت کا پیغام دیا، جس کے جمد اللہ اچھ نتائج سامنے آئے۔ ٢/جولائی ١٩٩٠ء کولکھنؤ میں بھی ایک جلسہ بلایا گیا، جس میں دانشوران وسیاسی رہنما بڑی تعداد میں شریک ہوئے ،مولا نانے بےانتہاءمؤثر تقریر کی اور اس بات پرز در دیا که لطی کولطی نه ماننا اوراحساسِ جرم وگناه ختم ہوجانا ہی سب سے خطرنا ک چیز ہے، بیا جلاس بہت کا میاب اور نتیجہ خیز ثابت ہوا۔ دسمبر ۱۹۹۰ء میں ضلع سلطان یور کی ایک دینی درس گاہ میں پیام انسانیت کے عنوان سے آئکھ کے آپریشن کا ایک مشتر کے کیمیے بھی لگایا گیا، جس میں سیکڑوں مریضوں کا مفت آ پریشن بڑی کا میابی کے ساتھ ہوا، مولا نا اس موقع پر وہاں تشریف لے گئے اورا بے مخضر سے خطاب میں انسانیت کا پیغام پہنچایا اور فر مایا کہ پیخلیم نواب کا کام ہے، جومنافرت و بے اعتمادی کی فضا کم کرنے کاایک مؤثر ذریعہ ہے۔ ۲ ردسمبر ۱۹۹۲ء کو بابری مسجد کی شهادت کا اندوہ ناک حادثہ پیش آیا، جس کی منظرکشی بے حد دشوار ہے، اس کے فوراً بعد ہی ممبئی، مہارا شٹر اور سورت کے ہولناک فسادات اور مسلمانوں کے ہوش ربا جانی و مالی نقصا نات نے حضرت مولا نا کو بے حد بے چین اورفکر مند کردیا، ملک میں اس اٹھتے ہوئے طوفان کے خلاف مولانا نے ۲ رجنوری ۱۹۹۳ء کولکھنؤ میں ایک عظیم مخلوط مجمع کے سامنے بڑی مؤثر تقریر کی اور پوری صفائی اور جرائت کے ساتھ خطرہ کی تحفیق بجانے اور قلب وضمیر پر چوٹ لگانے کی کوشش کی ، پیقر بر' ملک ومعاشرہ کا سب سے خطرناک مرض!ظلم وسفا کی' کے نام سے طبع ہوئی ،اس میں مولا نا نےظلم وستم کی مذمت کا ذكر بهت اچھانداز میں کیا۔مولانانے بیچھی فرمایا کہ: '' ملک کی تین چولیں اگر بیٹھ جا کیں تو ملک باقی رہ جائے گا اور وہ تین چولیں ہیں: · 'ایجوکیشن، پولیس اور پرلین' بیدنیوں چیزیں ایسی ہیں کہ اگر بید درست ہوجا میں تو پھر کوئی بڑاخطرہ نہیں ہے'۔ (ظلم وسفا کی ۲۲ مختصراً،از: مولا ناعلی میانٌ) • ٣ رجون ١٩٩٣ء کو بینه میں ایک غیر معمولی تاریخی اجلاس' ' پیام انسانین' کا ہوا،

مولانا نے دل کھول کراپنی بات کہی اورا پنا پیغام پہنچایا، اسی کے بعد اکتوبر ۱۹۹۴ء میں لکھنؤ میں ایک اہم اجلاس اِسی موضوع پر ہوا، جس میں مولانا نے بیہ پیام دیا کہ اس وقت ملک کو ہر بادی سے بچانے کے لئے دیوانوں کی ضرورت ہے،مولا ناکی اس تقریر کا بڑا اچھا اثر محسوں کیا گیا۔ ۸رجون ۱۹۹۸ء کو یونہ میں بھی پیام انسانیت کا ایک اجلاس بلایا گیا،مولانا نے اس مؤ قر اجلاس سے خطاب کرتے ہوئے انسان سے انسان کی نفرت کوسب سے بڑا خطرہ اور اس کے سیرِ باب کی کوشش کوسب سے بڑی ذمہ داری قرار دیا۔ ۱۷ رنومبر ۱۹۹۸ء ہی کو بہار کے مشہور شہر گیا میں ایک عظیم الشان جلسہ پیام انسانیت کے تعلق سے ہوا، مختلف تنظیموں اور مذہبی وعلمی مراکز کے ہندو ذمہ دار بڑی تعداد میں شریک ہوئے ،مولا نانے اپنے خطاب میں اعتدال(Normalcy) کے ساتھ زندگی گزارنے کی دعوت دی، یہ یقر ریے بڑے سکون واطمینان کے ساتھ سن گئی۔ اس کے بعد کیم مارچ ۱۹۹۹ء کو بنگلور میں بھی پیام انسانیت کا ایک کامیاب اجلاس ہوا، جس میں مولانا نے بڑا بصیرت افروز خطاب کیا، پیام انسانیت کے عنوان سے غالباً بیہ مولا ناکاسب سے اہم آخری خطاب تھا۔

اس کے علاوہ مولانا نے اپنی مختلف کتابوں میں بھی بنیادی موضوع تعمیر انسانیت، ایک بہترین انسانی سماج کی تشکیل اور انسانوں کی صلاح واصلاح کو بنایا ہے، جس کے واضح نمونے ان کی مشہور تصانیف '' انسانی دنیا پر مسلمانوں کے عروج وزوال کا اثر ، تہذیب وتمندن پر اسلام کے اثر ات واحسانات ، انسانی علوم کے میدان میں اسلام کا انقلابی وتعمیری کردار ، انسانت کے میں اعظم ' وغیرہ میں ملتے ہیں۔ پیام انسانیت کی ہیتر کی راجعض مخالفین کے پرو پیکنڈوں کے باوجود ) اپنی نوعیت کی پہلی ، با انتہا ضروری ، اہم اور کا میاب تح کی تھی جو کسی خوفز دہ اور مرعوب ذہنیت کی پیداوار نہ تھی ؛ بلکہ ملک وقوم کی خیرخواہی وخیر سکالی پر میں ایک مثبت اصلاحی وتعمیری تح کی تھی

وحدت ادیان اوراس جیسے بہت سے خطرات سے بچتے ہوئے مولانا نہایت دانش مندی، دور اندلیثی اور حکمت واحتیاط کے ساتھ تقریباً نصف صدی تک تچی حب الوطنی، احترام انسانیت اور بقائے باہم (Coexistence) کے حدود میں رہتے ہوئے انسانیت کا پیغام دیتے رہے، جس کی تفصیلات ان کی خودنو شت سوائے حیات کی تمام جلدوں میں جگہ جگہ ملق ہیں، مولانا کی باتوں اور تجاویز کی پذیرائی بھی خوب ہوئی، جوان کے اخلاص اور سوز اندرون کی دلیل تھی۔

افسوس ہے کہ مولانا کے بعداس سمت میں بھی ابھی کوئی پیش قدمی نہیں ہو پارہی ہے، حالات کا مطالبہ اور ضرورت ہے کہ مولانا کے مشن کوآ گے بڑھایا جائے اور بیر کا روانِ محبت پھر سے رخت ِسفر باندھ کرنگل پڑے اور کوئی سنگ گراں اس کی راہ میں حائل بھی ہوتو اسے ٹھر اتا ہوا نگل جائے اور اس سفر میں اُسے کہیں بھی پڑاؤڈ النے کا تصور نہ ہو، بیہ پیغام اپنی قوت دتا شیر سے ناساز گار حالات کو سازگار بنانے میں بڑا معاون ثابت ہو سکتا ہے: سفر ہے شرط مسافر نواز بہتیرے ہزار ہا شجر سابیہ دار راہ میں ہیں

۲۹۴۷ء میں ہندوستان کی آزادی کے بعد ہی سے ہندو احیائیت (Revivalism) نے اپنی جڑیں مضبوط کرنی شروع کردی تھیں، بیسک ریڈروں مآ ں ہندو دیومالا (Mythology) کی باتیں اور مشر کانہ اسباق وکہانیاں بڑھتی جارہی تھیں، مسلمہ پیچیدہ ہوتا جارہا تھا، نصابِ تعلیم اور تاریخ میں تحریف وتلبیس کی یہ دشمنانہ سرگر میاں مسلمانوں کی نٹی نسل کو عقیدہ نو حید سے نا آشنا اور کفر یہ عقائد سے متا نژ کرنے کے لئے کمر بستہ تھیں، اس سلسلہ میں ایک کا م تو ہی کرنے کا تھا کہ حکومت سے تعلیمی پالیسی میں دیا نہ داری، نامذہبیت، غیر جانب داری اور سب فرقوں کے ساتھ یکسال معاملات کا مطالبہ کیا جائے، دوسرا کام بیتھا کہ مسلمان اپنے بچوں کی تعلیم کانظم خود کریں، ایسے مکاتب ومدارس کا قیام عمل میں آئے، جن میں اردو، عقائد ودینیات کی ابتدائی ٹھوں تعلیم کے ذریعہ اسلامی نقوش کوذہنوں میں ثبت کردیا جائے۔

تعلیمی میدان میں ان خطرات کا احساس سب سے پہلے سلع نستی کے ایک بالغ نظر دانشور قاضی محرعد یل عباسی کے دل میں پیدا ہوا، رفتہ رفتہ بیا حساس ان کے ذہن واعصاب یر ایسا مستولی ہو گیا کہ انہوں نے اپنی ساری توانا ئیاں اور ذہنی صلاحیتیں اس میں صرف کریں،ایک عرصہ تک وہ ضلع نہتی ہی کے حدود میں اس خطرہ کا مقابلہ اور مکا تب قائم کرنے کا کام خاموشی سے کرتے رہے؛لیکن پھر حضرت مولانا سید ابوالحس علی ندوی رحمہ اللّٰہ نے این بعض رفقاء کے ساتھ مل کر قاضی صاحب سے کام کا دائر ہ دسیع کرنے اور کم از کم صوبائی پیانه پرکام انجام دینے پراصرار کیا۔ ۳۰ – ۳۱ رڈمبر ۱۹۵۹ءاور کیم جنوری ۱۹۶۰ءکوستی میں ایک صوبائی عظیم دین تعلیمی کا نفرنس کا انعقاد عمل میں آیا،صوبہ کے باہر سے بھی دانشوراور تعلیم ے دلچیپی رکھنے والے حضرات بڑی تعداد میں تشریف لائے ،مولا ناتھی اس کا نفرس میں شریک ہوئے،اورا پناو قیع مقالہ پیش کیا۔اجلاس میں دینی تعلیمی کوسل کا قیام عمل میں آیا اور اس کی صدرت کے لئے با تفاق رائے حضرت مولا نا ہی کا انتخاب ہوا،مولا نا تاحیات کوسل *کے صدرر ہے،* قاضی محد عدیل صاحب عباسی کو جنرل سکریٹری بنایا گیا اورانہیں ایڈ و کیٹ ظفر احمد صدیقی کی صورت میں اپنا ایک سرگرم وخلص معاون مل گیا، کوسل کی سرگرمیاں جاری رہیں، مسلم یو نیور سٹی کے اقلیتی کر دار اور بنیا دی مقاصد کے لئے جب خطرات پیدا ہونے لگے تو حضرت مولانا اور کونسل کے تمام ارکان وذمہ داران نے اس کے خلاف صدائے احتجاج بلند کی بکھنؤ کے علیگ حلقہ نے اسے ایک تحریک کی شکل دی تھیں،جس کے ساتھ مولا نا کا تعاون اخیر تک جاری رہا،اورمولا ناہر دنور میں اسے مسلمانوں کی ایک بڑی ملی خدمت اور وقت کا تقاضا سجھتے رہے۔

جنوری ۱۹۶۱ء میں لکھنؤ میں، نومبر ۱۹۶۱ء میں ٹونک راجستھان میں اور جون ۱۹۶۲ء میں اللہ آباد میں دینی تعلیمی کونسل کی تین زبر دست کا نفرنسیں ہوئیں، مولانا نے ہر موقع پر بحیثیت صدر مؤثر خطبہ دیا۔۱۹۶۳ء کے اواخر تنک کونسل کی خدمات کا دائرہ اتناوسیع ہوگیا تھا کہ آٹھ ہزار مکا تب قائم ہو گئے تھے جن میں چارلا کھ طلبہ تعلیم یار ہے تھے۔

کونسل کے فعال ارکان میں ڈاکٹر محمد اشتیاق حسین قریق کا نام سرفہرست ہے، جو ۱۹۸۰ء میں قاضی محمد عدیل صاحب کے سانحۂ ارتحال کے بعد سے اب تک جنزیل سکریٹری ہیں اوراینی ذمہ داریاں بڑے نشاط وجوش کے ساتھ انجام دےر ہیں ہیں۔

فروری ۱۹۸۳ء میں سبتی میں ایک اہم دینی کانفرنس منعقد ہوئی، مولا ناتشریف لائے اورت'' دین وایمان کوجسم وجان پرتر جیح دینا ایمانی تقاضا ہے' کے عنوان سے ایمان افروز خطاب فرمایا، اس کے بعد نومبر ۱۹۸۶ء میں بنارس میں کونسل کی چھٹی صوبائی کانفرنس ہوئی، جس میں نمائندوں اورارکان کی بڑی تعداد شریک ہوئی۔

۹۹۹ء میں ریاست اتر پردیش میں دو قانون ایسے سامنے آئے جو ان مکاتب ومدارس کے تعطل کا ذریعہ بن سکتے تھے، پہلا مسلہ مکاتب ومدارس کے لئے کم سے کم اجرت کے قانون اور رجسڑیشن(Minimum Wages) کا تھا، تجس سے ان اداروں کا وجود خطرہ میں نظر آنے لگا، جونیئر ہائی اسکنول کو اقلیتی حیثیت نہ دینے کا فیصلہ بھی کیا گیا، بڑے عصری تعلیمی ادارے بھی اس سے محروم رکھے گئے ۔ دوسرا مسلہ عربی مدارس کی ا قامت گا ہوں کو میتم خانوں کے زمرہ میں شامل کرکے انہیں رجسڑیشن کا پابند کرنے کا تھا، اس نازک صورت ِ حال کے خلاف قانون کی منسوخی کی آواز اٹھائی گئی، اور دین تعلیمی کونسل نے لکھنو میں کیم ودوجون ۱۹۸۹ء کوکل ہنددینی تعلیمی کنونشن منعقد کیا،اس میں بڑی تعداد میں علماء مفکرین اوردانشورجمع ہوئے ،مولانانے اپنے خطبۂ استقبالیہ میں اس قانون کی مخالفت کے ساتھ دینی مدارس کے ذمہ داروں کو قناعت تا ورعوام سے کمل ارتباط اورا یثار وقربانی کی دعوت دی،مولا نا کے خطاب کا آخری اقتباس ملاحظہ ہو: «لیکن اس کے ساتھ ساتھ اساتذہ اور مدارس ومکاتب کے کارکنوں وخدمت گذاروں کوکسی نہ کسی درجہ میں ایثار دقناعت سے کام لینے اور ایمان واختساب کے ساتھ اس چراغ کوروثن رکھنےاوراس کی روشنی دور دورادر دیر دیر تک پہنچاتے رہنے کی کوشش وجانفشانی بھی جاری رکھنی جا ہے کہ اس دین کا ماضی ، حال اور مستقبل ایمان ویقین ، ایثار وتو کل اور عزم وہمت سے وابستہ رہا ہے اور رہے گا، اور یہی جو ہر ہر طرح کے بدلے ہوئے حالات اور تیز وتندأ ندهيون مين اس چراغ كوكل مون سے بچا تار با ہےاور بچا تار ہے گا۔ بقول اقبال: ہوا ہے گو تند و تیز کیکن چراغ اپنا جلا رہا ہے وہ مر دِدرویش جس کوخق نے دئے ہیں اندازِ خسر وانہ میں مزیدا قبال کے ان اشعار برگذارش کا اختمام کرتا ہوں کہ: اینے رازق کو نہ پیچانے تو مختاج ملوک اور پیچانے تو ہیں تیرے گدا دارا و جم دل کی آزادی شہنشاہی شکم سامان موت فیصلہ تیرا تیرے ہاتھوں میں ہے دل یا شکم' (كاروانزندگى ٢٠/٨٨) اس موقع پر رات کے جلسہ عام میں بھی مولانانے بے حدا ہم تقریر فرمائی ، اس کے بعد ۲۱ جون ۱۹۹۲ء کوانجمن تعلیمات دین مرادآباد کے زیراہتمام ایک دین تعلیمی کانفرنس کا انعقاد عمل میں آیا، جس میں مولا نانے اپناوقیع (مطبوعہ) خطبۂ صدارت پیش کیا۔ نومبر ١٩٩٢ء میں کھنؤ میں ایک کل ہنددین تعلیمی کنونشن کا انعقاد مل میں آیا، جس میں

ریاسی حکومت کی سرکاری نصابوں کا قومی ییجہتی کے نقطۂ نظر سے جائز ہلیا گیا،مولانا نے اپنے خطاب میں نصابِ تعلیم میں زہر آلود مضامین کی شمولیت کے خطرات اور دینی تعلیم کی اہمیت وضرورت اور علاء ومفکرین کی ذمہ داریوں پر مشتمل بڑی قیمتی باتیں فرمائیں، جن کا اچھا اثر محسوں کیا گیا۔

۲۱ ردسمبر ۱۹۹۳ء کودار العلوم الاسلامی پستی کے زیرا ہتمام ایک دینی تعلیمی کا نفرنس میں حضرت مولا ناتشریف لائے اور مدرسہ کے وسیع احاطہ میں ہزاروں افراد کے مجمع میں '' ایمان جان سے زیادہ عزیز ہونا چا ہے'' کے عنوان پر بڑا پر مغز اور جامع خطاب فرمایا (کستی کی دین تعلیمی کا نفرنسوں منعقدہ ۱۹۸۳ء و ۱۹۹۳ء میں مولا نا کے خطبات '' دین وعلم کی خدمت اور ایمانی تقاضے کی اہمیت'' کے عنوان سے مولا نا محد اسعد قاسمی کی تر تیب کے ساتھ مرکز دعوت وارشاد دار العلوم الاسلامی پستی سے طبع ہو چکے ہیں )

۲۸ را پریل ۱۹۹۹ء کوکوسل کا سالا نہ اجلاس نجیب آباد میں منعقد ہوا،مولا نانے اپنا ب

مطبوعہ خطبۂ صدارت''ملی عزیمت اوراجتماعی فیصلہ' کے عنوان سے پیش کیا۔ بیں

کام او میں جب حکومت اتر پر دلیش کی طرف سے صوبہ کو ہندود یو مالا اور تعلیمی و ثقافتی حیثیت سے ایک بر جمن ہندو تہذیب بنا دینے کے تعلیمی و ثقافتی سطح پر اقتد امات و انتظامات کھل کر سامنے آئے ، جس کی علامتوں میں وندے ماتر م جیسے مشر کا نہ گیت اور صنمی تر انہ کا اسکولوں میں واجبی طور پر پڑھانا اور ہندوستان کی تصویر پر پھول چڑھانا اور ادب سے سر جھکانا داخل تھا، اس نازک صورت حال کے خلاف احتجاج کے لئے ۸ رفر وری ۱۹۹۹ء کو ندوۃ العلماء میں دینی تعلیمی کو سل کا ایک اہم نمائندہ اجلاس منعقد ہوا، حضرت مولانا نے اس میں بڑی ولولہ انگیز تقریر کی اور ارکان کو بیدار ہوکر عزم نو کے ساتھ مثبت انداز میں اپنا کا م انجام دینے کی دعوت دی۔ اسی سلسله میں ۲۶ راپریل ۱۹۹۸ء کودینی تعلیمی کوسل کا ایک اہم اجلاس علی گڈ ہے میں بھی منعقد ہوا، جس میں مولانانے اپنے بصیرت افروز خطاب کے آخر میں فرمایا کہ: <sup>‹</sup> جوقوم خود فیصلهٔ بین کرسکتی، دنیا کی ساری تدبیری، حکمت وسائنس؛ بلکه طاقتور اور سلطنتیں بھی اس قوم کی مددنہیں کر سکتیں، جن قوموں نے اپنے ضمیر کے ساتھ، اپنے عقید اوراین ایمان کے ساتھ، ان اصولوں کے ساتھ جوان کوجان سے زیادہ عزیز تھے، باقی رینے کا فیصلہ ہیں کیا، ان کا نام حرف غلط کی طرح لوج جہاں سے مٹادیا گیا، دنیا جس کو تاریخ کہتی ہے، بیسلطنوں کی تاریخ نہیں ہے، تہذیبوں کی تاریخ نہیں ہے، علم ودانش کی ترقی وفروغ کی تاریخ نہیں ہے، ذہانتوں کی تاریخ نہیں ہے، ایک جملہ میں بیانسانی فیصلوں کی تاریخ ہے، فیصلوں نے سلطنتیں قائم کی ہیں اور مٹادی ہیں، فیصلوں نے تہذیبوں کو پیدا کیا ہاور تہذیبوں کا گلا گھونٹ دیا ہے، فیصلوں نے قوم کودنیا کے ایک سرے سے اٹھا کر دنیا کے دوسرے سرے پر پہنچادیا ہے،اور عزم و فیصلہ کی غیر موجودگی نے جیتی جاگتی، دوڑتی بھاگتی، زنده اورتوا ناقو مکوبے جان مجسموں کی طرح باقی رکھااور مردوں کی طرح دفن کر دیا: نثال یہی ہے زمانہ میں زندہ قوموں کا که صبح و شام بدلتی ہیں ان کی تقدیریں کمالِ صدق و مروت ہے زندگی اُن کی معاف کرتی ہے فطرت بھی ان کی تقصیریں خودی سے مرد خود آگاہ کا جمال و جلال کہ یہ کتاب ہے باقی تمام تفسیریں حکیم میری نواؤں کا راز کیا جانے ورائے عقل ہیں اہل جنوں کی تدبیریں (كاروانزندگى 2/١٣٣-١٣٥) وندے ماترم کے مسئلہ پر بہت سے اخبارات، ریڈیو، ٹی وی کے نمائندوں اور نامہ نگاروں نے ۱۹ رنومبر ۱۹۹۸ء کوتین بارمولانا سے انٹرویولیا، جس میں مولانا نے اپنے سخت موقف کی وضاحت کی اور فرمایا کہ حکنومت کی تعلیمی پالیسی ملک کے لئے انتہائی نقصان دہ ہے اور اس پوری جدوجہد سے کوئی ادنیٰ فائدہ بھی ہونے والانہیں ہے، مولانا نے کہا کہ سرسوتی وندنا اور وندے ماتر م کی ہماری مخالفت صرف عقیدہ کی بنیاد پر ہے، بیرخالص دین وشرع مسله ہے اور حکومت جس طرح اسکولوں میں اسے نافذ کرنا جا ہتی ہے وہ میر بز کیا مداخلت في الدين ہے۔ (کاردانِ زندگی ۲۰۲۷–۲۰۷) مولانا کا بیانٹرویوا خبارات میں شائع اورریڈیووٹی وی پرنشر ہوا، ہر حلقہ سے مولانا کے موقف کی تائیہ ہوئی، چناں چہ ۳ا ردسمبر ۱۹۹۸ء کو حکومت یو پی نے اپنا آرڈ رکینسل کرنے کافر مان جاری کیااوراطمینان کی فضا پیداہوئی۔ دین تعلیمی کوسل کے پلیٹ فارم سے مولانا اپنی تقریر وں اور تحریروں میں اکثر حضرت ليقوب عليه السلام كا وہ واقعہ بیان كرتے رہے ہیں اور اپنے مخصوص ومؤثر انداز میں استدلال کرتے رہے ہیں جوقر آ نِ کریم میں مذکورہے: ام كنتم شهداء اذ حضر يعقوب الموت، اذ قال لبنيه ما تعبدون من بعدى، قمالوا نعبد الٰهك والٰه اباءك ابراهيم واسماعيل واسحق الها واحداً ونحن له مسلمون. (البقرة:) ترجمه: پهركياتم اس وقت موجود تصح جب حضرت يعقوب عليه السلام اس دنیا سے رخصت ہور ہے تھے،اس وقت انہوں نے اپنے بیٹوں سے یو چھا: میرے بعدتم کس کی بندگی کرو گے؟ سب نے جواب دیا: ہم اُسی ایک خدا کی بندگی کریں گے جسے آپ نے اور آپ کے بزرگوں ابراہیم، اساعیل اور اتحق نے خدامانا ہےاور ہم اسی کے طبیع ہیں۔ مولانانے حضرت یعقوب علیہ السلام کے بلیغ سوال اس ما تعبدون من بعدی ﴾ کی اہمیت کا بار ہاا حساس دلایا،مولا نانے فرمایا:

<sup>21</sup> اگر بھر سے کوئی پو چھ کہ ملت کے لئے صرف ایک پوسٹر بنانا ہے اور صرف ایک جملہ کی گنجائش ہے اور اس کے علاوہ کچڑ ہیں تو میں کہوں گا کہ: «ما تعبدو ن من بعدی » لکھ دو، پوسٹر کے نیچ ککھو کہ ہر مسلمان اپنی اولالد سے دنیا سے جانے سے پہلے سوال کرے اور جب تک دنیا میں ہے، اپنا جائزہ لے، محاسبہ کرے کہ اس کے نز دیک اس کی اہمیت ہے یا نہیں؟ وہ اپنے بچوں کے لئے، اپنی سل کے لئے ساطمینان کر نا ضروری سمجھتا ہے کہ ہیں، کہ: «ما تعبدو ن من بعدی » (میر بعدتم کس کی عبادت کرو قعی اس سوال کی ہمار ہوں کہ ہم اور آپ سب اپنے اپنے دلوں کو ٹولیں اور مید دیکھیں کہ واقعی اس سوال کی ہمار کے ریہاں اہمیت ہے یا نہیں '؟ (ماخوذ از: دین وعلم کی خدمت اور ایمانی نقاضے کی اہمیت، مطبوعہ مکتبہ دار العلوم الاسلام یہتی مجموعہ خطبات: حضرت مولا ناعلی میں آ

دین تعلیمی کوسل الحمد ملتد آج بھی فعال ہے، مولانا کے حادثہُ ارتحال کے بعدان کے جانشین اورندوۃ العلماء کے ناظم حضرت مولا نامحد رابع حسنی ندوی کوصد رمنتخب کیا گیاہے، تو قع ہے کہ موجودہ صدر کی رہنمائی میں کونسل اپنا سفر تیزی سے طے کرے گی اور دینی تعلیم کی شاخیں اور جڑیں تناور درختوں میں تبدیل ہوں گی۔ اِدھر چندمہینوں سے صوبہ یو پی میں بالخصوص مشرق کے بارڈ رسے قریب علاقوں میں مدارس و مکاتب پر آئی ، ایس آئی کے ایجنٹ کا الزام لگا کرجس طرح خوف زدہ کیا جارہا ہے اور دوسری طرف مذہبی عبادت گاہ ریگولیشن بل کونا فذ کرنے کی جوخطرنا ک مہم چل رہی ہے، وہ حکومت کی اسلام دشمن یا لیسی کا ایک حصہ ہے،اس طرح کی نایاک کوششیں جب بھی ہوئی ہیں،حضرت مولا نارحمہ اللہ نے اپنی غیرت ایمانی کے تقاضے پر حکومت کوللکارااورا حتجاج کیا، جومؤ ثر ثابت ہوتار ہاہے۔موجودہ حالات میں بھی وہی طریقۂ کارا پنانے اورانہیں خطوط پر کا م کرنے کی ضرورت بڑھتی جارہی ہے۔ آلانڈیایرسنل لاءبورڈ

مسلم پرسنل لاء بورڈ مسلمانانِ ہندکا وہ واحد نمائندہ اجتماعی پلیٹ فارم ہے جسے

ہندوستانی مسلمانوں کے وقار کا رمز وعلامت سمجھا جاتا ہے۔ 1962ء میں ملک کی آزادی کے بعد ہی سے ہندواجائیت کی سرگرمیاں جب بڑے زور وشور سے شروع ہوئیں، اس وقت حکومت کار جحان متعدد پارٹیوں اورخود مسلمانوں کے بعض تجدد پسنداور آ زاد خیال افراد کے مطالبہ کی دجہ سے ایک مشتر کہ عائلی قانون (Unitorm Civil Coad) کو یورے ملک میں نافذ کرنے کی طرف ہوا،اوراسے تو می وحدت و یک رنگی کا سب سےاہم مظہر سمجھا جانے لگا، اس سلسلہ میں بعض تکایف دہ واقعات بھی پیش آئے، حکومت کے بعض بیانات بھی اس کی تائید کرر ہے تھے، پھر عبدالحمید دلوائی کی قیادت میں ایک طبقہ سلسل عائلی قانون کا مطالبہ دہرار ہاتھا، بیمسلمانوں کے تہذیبی اور معاشرتی ارتداداور شریعت اسلامی سے بغاوت اوراس کی برکتوں سے محرومی کا پیش خیمہ تھا، اس خطرہ کا احساس سب سے پہلے حضرت مولا نا منت اللَّدر جماني امير شريعت بهار واڑيسہ کو ہوا، انہوں نے اس کے خلاف ايک ہمہ گيرا ورجامع تحریک چلانے کا فیصلہ کیا، جس کی تائید مسلم مجلس مشاورت اور ہندوستان کے متنوں مرکز ی اداروں ( دارالعلوم دیو بند، مظاہرعلوم سہار نپور اور ندوۃ العلماءلکھنوَ ) کے ذمہ داران وعلماء نے یوری طرح کی۔اور ۲۷ – ۲۸ ردّ مبر۲ ۲۹ اوکومینی میں مسلم پر سل لاء کنونشن منعقد ہوا، بیہ كنونشن اس لحاظ سے متاز تھا كہاس ميں مسلمانوں كے مختلف مكاتب خيال اور مذہبي گروہوں کے نمائند بے خطرات اورا ندیثوں کے احساس کے ساتھ مستقبل کا لائحہ عمل طے کرنے کے لئے ایک اسٹیج پر موجود تھے، حضرت مولا ناعلی میاں ندوی رابطۂ عالم اسلامی کے اجلاس کے سلسله میں حجاز کے دورہ پر بتھ،اور ج کے بعدوا پسی کا پروگرام تھا؛ کیکن مولا نانے اس مسلہ کی اہمیت اور نزا کت کو شدت سے محسوس کرتے ہوئے فوراً واپسی اور کنونشن میں شرکت کا پروگرام بنایا، کنونشن بے حد کا میاب اور مؤثر رہا، اس میں آل انڈیامسلم پر سنل لاء بور د کا قیام عمل میں آیا، جس کی صدارت کے لئے با تفاق رائے حکیم الاسلام حضرت مولا نا قاری محمد طیب صاحب سابق مهتم دارالعلوم دیوبند (جن کواللد نے ایک دل آ ویز اور ہمہ گیر شخصیت عطا فرمائی تھی) کو اور جنرل سکریٹری کے عہدہ کے لئے حضرت مولانا منت اللَّہ رحمانی صاحب (جواین جرأت دحمیت اور جوش عمل کے لحاظ سے طبقہ علماء میں متاز تھے) کومنتخب کیا گیا۔ بیاس مبارک اور مؤثر مہم کا آغازتھا جواب تک جاری ہے۔ حضرت مولانااس کے بانی اراکین میں تھے،اس کے بعد مسلم پرسنل لاء بورڈ کے پلیٹ فارم سے متعدد اجلاس منعقد ہوئے ، انفرادی طور پر بھی بورڈ نے اپنی سرگرمیوں میں تیزی اور حرکت پیدا کی \_ ۷۷۷ء میں رائچی میں مسلم پر تنل لاء بورڈ کا سالا نہ اجلاس منعقد ہوا، تو بعض حلقوں کی طرف سے قیادت کی تبدیلی کا مسّلہ اٹھایا گیا اور حضرت مولا نا کا نام صدارت کے لئے پیش کیا گیا، حضرت مولانا نے اس نازک موقع پر اپنے بصیرت افروز خطاب میں صاف صاف فرمایا کہ جب کشتی طوفان میں گھر جاتی ہے تو ملاح بدلے نہیں جاتے،اس کا سب سے بڑا محرک بیدتھا کہ حضرت مولانا کے بقول حضرت حکیم الاسلام مولانا قاری محمد طیب صاحبؓ جبیہا باوقار اور ہر دل عزیز صدر بورڈ کو ملنا مشکل تھا اور بورڈ جیسے مشترک ملی ادارہ کی قیادت کے لئے وہی موز وں تھے۔

کار جولائی ۱۹۸۳ء کو حضرت قاری صاحب کے انتقال کے بعد صدارت کی جگہ خالی ہوئی، ۲۷ – ۲۸ رد تمبر ۱۹۸۳ء کو بورڈ کا سالا نہ اجلاس مدراس میں طے پایا، جس میں مولا نا اپنے امراض کی وجہ سے چاہتے ہوئے بھی شریک نہ ہو سکے، اس اجلاس میں مولا نا کو با نفاق رائے بورڈ کا صدر منتخب کیا گیا، مولا نا کی صدارت کے زمانہ میں بہت سے ایسے سکمین مرحلے بھی ملت اسلامیہ ہند ہی کی تاریخ میں پیش آئے جن کی نظیر نہیں ملتی، اور ہر موقع پر مولا نا کی بصیرت وغیرت کے نمونے دیکھنے میں آئے۔ مطابق ۵؍لا کھافراد نے شرکت کی ،مولانا نے اپنافکر انگیز خطبہ صدارت ' دمسلم پرسنل لاء کی صحیح نوعیت واہمیت' کے عنوان سے پیش کیا، جس میں مسلہ کے تمام اصول اور اساس پہلوؤں کے ساتھ مسلم پرسنل لاء کے متعلق غلط فہمیوں کی حقیقت بھی تفصیل سے آگئی ہے۔ اجلاسِ عام میں مولانا نے خالص مسلمانوں کو خطاب کرے بڑآ بے لاگ طریقہ پران کا اختساب بھی کیا اور قانو نِ اسلامی برعمل کے سلسلہ میں ان کوکو تا ہیاں یا د دلائیں ،اس اجلاس کے کچھ ہی دنوں بعد ۲۳ را پریل ۱۹۸۵ء کو سپر مکورٹ نے نفقہ مطلقہ کے سلسلہ میں ایسا فیصلہ د یا جس میں قر آنی آیات کی من مانی تفسیر ، دین میں کھلی مداخلت اور شریعت اسلامی کی تو ہیں نمایاں تھی، بیوفیصلہ شاہ بانوکیس کے سلسلہ میں دیا گیا تھا، بیربڑا ہنگامہ پرورمسکہ تھا، اس سلسلہ میں بورڈ کی طرف سے وزیراعظم کے نام بڑی تعداد میں احتجاجی خطوط لکھے گئے، مساجد ومدارس اورجگہ جگہ احتجاجی جلسے ہوئے ، اور ملک کے ہر گوشہ سے اس کی مخالفت کی جوآ واز اتحاد کے ساتھا ٹھائی گئی اوراس مسئلہ کا جیسا اثر لیا گیا، وہ بے مثال تھا، تحفظ ِشریعت کی مہم اس موقع پر چلائی گئی۔ ۹ رفر وری ۲ ۱۹۸ ءکورائے بریلی میں تحفظ شریعت کا نفرنس ہوئی، جس میں لاکھوں کا مجمع تھا،مولانانے بڑامؤ ٹر خطاب فرمایا۔

نومبر ۲۹۸۲ء میں بورڈ کے ایک وفد نے جنوبی ہند کا دورہ کیا، حضرت مولا نااس میں شریک رہے، ہرجگہ مسلمانوں نے بیہ بات کہی کہ:'' شریعت کی حفاظت کے لئے جان و مال حاضر ہے''،اس دورہ میں متعدد جلسے اور کانفرنسیں ہوئیں،اس کے علاوہ دوسر مے صوبوں میں بورڈ کے وفود نے کا میاب دور بے کئے،خواتین کے مستقل اجلاس بھی ہوئے۔

د دسری طرف انگریزی و ہندی پر ایس نے اس مسئلہ میں بڑا معا ندانہ موقف اپنایا،اور

مسلمانوں کی مخالفت کا طوفان کھڑا کردیا؛کیکن پھربھی مسلمانوں کا احتجاج بدستور رہا، اس

سلسلہ میں بورڈ کے مؤقر دفود نے اس وقت کے وزیراعظم راجیو گاندھی سے کئی بار ملاقاتیں

کیں۔ ۲ رفر وری ۱۹۸۲ء کو وزیر اعظم نے خود مولانا کو ملاقات کی دعوت دی، مولانا تشریف لے گئے اور پوری صفائی سے مسئلہ کی نزاکت اور اپنا موقف واضح کیا۔ ارفر وری ۱۹۸۲ء کو دوبارہ ملاقات ہوئی، مولانا نے بڑی مؤثر گفتگو کی اور سارے اعتراضات رفع کئے، بڑی تگ ودو کے بعد سپرم کورٹ کے فیصلہ کے خلاف ایک بل پارلیمنٹ میں منظور ہوا، راجیو گاندھی نے اس بل کی حمات میں کئی بیانات دئے، اس دوران بڑے نازک مراحل بھی آئے، مگربات بن گٹی اور لاج رہ گئی، مسلمانوں میں اس بل کی منظوری پرخوشی بھی منائی گئی، مولانا نے راجیوگا ندھی کے نام ایک مکتوب میں اس سلسلہ میں ان کی محنتوں کی تعریف وشکریہ بھی ادا کیا، نفقۂ مطلقہ کے اس مسّلہ میں کا میابی کے بعد بھی ''یو نیفارم سول کوڈ'' کی تلوار مسلمانوں کے سروں پرلٹک رہی تھی ،اس کے خلاف بورڈ کی سرگرمیاں مولانا کی قیادت میں جاری رہیں۔دسمبر ۱۹۸۲ء میں بورڈ کا آٹھواں اجلاس عام مبئی میں ہوا،مولا نانے اپنے خطبہ صدارت میں'' یو نیفارم سول کوڈ'' کے خطرات کا تذکرہ کرتے ہوئے ملت کوایک نٹی اور طویل جد وجہداور جمہوری ودستوری جنگ کے لئے آمادہ کیااوراسے جہادا کبرقر اردیا۔ دوسرا ہنگامہ پرورمسّلہ بابری مسجد کا تھا، ۱۹۸۲ء ہی میں ضلع جج فیض آباد نے بابری مسجد پرعدالتی حکم سے لگا تالا کھول کراندر مجرمانہ طریقہ پر کھی گئی مور نیوں کی پوجا کی اجازت دے دی، اس فیصلہ سے مسلمانوں میں بڑا اشتعال پیدا ہوا، حضرت مولا نانے بورڈ کے ذمہ داروں کے ساتھ مل کروز ریاعظم سے اس مسئلہ پر گفتگو کی فروری ۱۹۸۲ء میں بورڈ کی عاملہ کا اجلاس منعقدہ دبلی میں بیہ طے ہوا کہ مجلس مشاورت نے بابری مسجد کے مسّلہ کو لے کر اقدامات کا آغاز کردیا ہے،اس لئے بورڈ ابھی اس مسلہ کو ہاتھ میں نہ لے، بیتجویز منظور ہوئی اور ۱۹۹۰ء تک بورڈ نے اسی پر عمل جاری رکھا، اس دوران ذاتی سطح پر مولانا نے خطوط،

تحریروں اور ملاقانوں کے ذریعہ بابری مسجد کے مسئلہ کو سلجھانے کی جس طرح کوشش کی، ہندوؤں کے مذہبی رہنما شنگراچا رید سے بھی بار ہا ملے اور مسئلے کے حل کی خواہش ظاہر کی، اس کی تفصیلات کا روانِ زندگی میں موجود ہے۔ مئی ۱۹۸۷ء میں میر ٹھ وملیانہ اور اس کے بعد ۱۹۸۹ء کے بھا گلپور کے لرزہ خیر ہولناک فسادات میں جو وحشیانہ اور انسانیت سوز واقعات پیش آئے، مولانا نے ان کے

خلاف آ داز اٹھائی، مارچ ۱۹۸۹ء میں کا نپور میں بورڈ کا سالا نہ اجلاس ہوا،مولا نانے اپنے خطبۂ صدارت میں مسائل کی نزا کت اور ذمہ داریوں کا احساس جس طرح دلایا وہ بہت مؤثر ثابت ہوا۔

اس کے بعد ۳ اردسمبر ۱۹۹۰ء کو بورڈ کی عاملہ کا ایک اہم اجلاس دہلی میں بلایا گیا جس میں فسادات اور بابری متجد کا مسلما ہم موضوع رہا، مولا نااس میں شریک نہ ہو سکے، ملک کے حالات خراب ہوتے گئے ملی گڈ دہ میں فرقہ وارا نہ تشدد کے واقعات پیش آئے، بورڈ نے ان تمام موقعوں پر بڑے ہوش وحکمت کے ساتھا پنی ذمہ داریاں انجام دیں، بابری متجد کے سلسلہ میں بھی مشاورت کی خاطر خواہ کا میابی وسر گرمی نہ ہونے کی وجہ سے بورڈ نے بیر مسلمہ اینے ہاتھ میں لیا اورکوشش شروع ہوئی۔

مارچ ۱۹۹۱ء میں جزل سکریٹری مولانا منت اللہ رحمانی کے انتقال سے بورڈ کو بڑا صدمہ پہنچا،ان کی جگہ پرمولانا نظام الدین صاحب جنرل سکریٹری بنائے گئے۔

نومبر ۱۹۹۱ء میں بورڈ کا دسواں اجلاس عام دہلی میں ہوا، جس میں مولا نا نے اپنا مفصل خطبہ صدارت پڑھا،اور عائلی قانون کی وحدت کے مسئلہ پر تنقید وجرح کی۔

رام جنم بھومی اور بابری مسجد کا مسّلہ شدت اختیار کرتا جار ہاتھا، حضرت مولا نانے بورڈ کی طرف سے اپنے بیانات اورا نٹرویوز میں بالکل واضح کردیا کہ سجد نہ منہدم کی جاسکتی ہے،

نەنىقل كى جاسكتى ہے، وہ ہميشە سجدر ہے گى اوراينى جگىہ پرر ہے گى۔ اا راگست ۱۹۹۲ء کو بورڈ کی عاملہ کا اجلاس کھنؤ میں بلایا گیا اور بابری مسجد کے بارے میں ایک واضح اور طاقتو رتجویز منظور کی گئی ،اسی دوران اس وقت کے وزیر یعظم نرسمہارا ؤکا ایک مکتوب بھی مولانا کے نام آیا، جس میں بابری مسجد کے مسئلہ کوحل کرنے اور گفتگو کرنے کے لئے ملاقات یا اپنی تجاویز اور طریقۂ کارکی تفصیلات ارسال کرنے کی دعوت دی، مولانا نے اس خط کا جواب دیا اور ۵۱ راگست ۱۹۹۲ء کو ایک مؤ قر وفد کے ہمراہ وزیر اعظم سے ملا قات کی اورا پنااٹل موقف بیان کیا، وزیراعظم ہے دوسری ملا قات خودانہیں کے اصرار پر

د دسرے دن ۱۷ اراگست ۱۹۹۲ء کونتها مولا ناکی ہوئی، وزیراعظم مولا نا کوکسی طرح مفاہمت پر آماده كرناجا بت تصح، مكرمولا نان لكها:

<sup>د</sup> میں نے بیہ طے کرلیا (اور دل میں گو یافتسم کھالی اور عہد کرلیا ) کہ میر ی زبان سے کوئی ایسالفظ نہ نکلے گاجس کا وہ سہارا لے سکیں اوراس کو دلیل بنائیں اور مسلمانوں کی رائے عامہاور بورڈ کے اس فیصلہ سے کہ سجد کسی حال میں منتقل نہیں ہو سکتی، ان کو گریز کا موقع یا دلیل مل جائے کہ صدر بورڈ نے ایک نجی ملاقات میں یہ بات کہی تھی، جن سے مسلہ کا دوسرا حل نکالا جاسکتا ہے۔راقم اللہ کا نام لے کراورکھنؤ کے سفر کے لئے تیار ہوکران کی قیام گاہ پر یہنچااور نہایت محتاط اور مختصر گفتگو کی ،جس سے غالبًا ان کو مایو ہی ہو کی اور مسئلہ جوں کا توں اپنی (كاروانِ زندگی ۱۰۸/۵) جگہ پررہا''۔

اس ملاقات پر بعض معاندین نے بیافواہ بھی پھیلائی کہ مولانا نے بابری مسجد کے انہدام کی اجازت دے دی ہے،مولا نانے اس کی تر دید کی اور سخت نکایف وصد مدم محسوس کیا۔ بابر کی مسجد کے قضبہ کو سلجھانے کی تمام تر کوششوں کے باوجود حکومت کی بدنیتی باقی رہی ،اور ۲ ردّمبر ۱۹۹۲ء کو بابری مسجد کی شهادت کا الم ناک سانچه پیش آ ہی گیا اور پھر فسادات کا وہ طوفان شروع ہوا کہ الا مان والحفیظ۔ اس کے بعد بورڈ کی عاملہ کا ایک اجلاس جنوری ۱۹۹۳ء میں دہلی میں منعقد ہوا، جس میں باہری مسجد کے سلسلہ میں لائحۂ عمل طے کیا گیا، وزیراعظم ودیگر وزراء واعیان سے اس سلسلہ میں بار بارگفتگو ہوئی۔ ۵ارمئی ۱۹۹۳ء کو کھنؤ میں بورڈ کی ایک اورا ہم میٹنگ بلائی گئی، جس میں بعض ارکانِ بورڈ پر شتمل ایک کمیٹی برائے بازیابی بابری مسجد کی تشکیل عمل میں آئی، اس اجلاس میں اصلاحِ معاشرہ کی مہم کو تیز تر کرنے کی بھی تجویز پاس ہوئی، جس کا ایک اجتماع مارچ ۱۹۹۳ء میں پٹنہ میں بڑا مؤثر ثابت ہوا تھا۔

اکتوبر ۱۹۹۳ء میں بورڈ کا ایک اہم اجلاس جے پور میں منعقد ہوا، اس وقت تک بورڈ کی نگرانی میں بالغ نظر علماء کی ایک کمیٹی نے اسلام کے عائلی قوانین کی دفعہ اور تد وین کا کا م بھی مکمل کرلیا تھا، اس کی طباعت کی تجویز پاس ہوئی، افسوس میہ ہے کہ ابھی تک میڈ محموعہ طبع نہ ہوسکا ہے ) ۲ رد مبر ۱۹۹۳ء کو بابری مسجد کی شہادت کے ایک سال کے بعد مسجد کے مسئلہ پر وزیراعظم نر سمہاراؤ سے آخی ملاقات مولانا نے کی اور ایک مراسلہ بورڈ کی طرف سے پیش کیا، جس میں بڑی وضاحت سے دوٹوک انداز میں تحریرتھا کہ:

<sup>2</sup> نیہ بات اور بھی نکایف دہ ہے کہ معروف یا غیر معروف کسی بھی شرپند کو غارت گرانہ جرم کی سز انہیں دی گئی اور حکومت نے صرف چارج شیٹ داخل کرنے کے لئے ایک سال کا وقت ضائع کیا، انکوائر کی کمیشن نے تا حال کوئی پیش رفت نہیں کی، ان حالات میں بورڈ بیضروری بچھتا ہے کہ آپ پر بیدواضح کیا جائے کہ سیکولر قو توں اور خاص کر مسلمانوں کا اعتماد آپ پر سے اٹھ چکا ہے، بورڈ کو اس بات پر اعتماد نہیں رہا کہ جوز خم آپ نے اپنی بے مملی یا ممل سے لگائے ہیں، ان کے اند مال کی کوشش کریں گے، اور بابری مسجد کی دوبارہ تغییر کا جو وعدہ ہندوستای عوام سے ساری دنیا کو گواہ بنا کر کیا تھا، اس کو پورا کریں گے، ہم ریکارڈ کے لئے اپنے اس مطالبہ کو دہرائیں گے کہ بابری مسجد کی جلد از جلد دوبارہ تغییر کی جائے، یا بیجگہ مسلمانوں کو واپس کی جائے، اگر آپ نے کوئی فوری قد منہیں اٹھایا تو آپ کے اغماض، بے دس اور بے مملی کے خلاف احتجاج کرتے ہو کے اس مسئلہ پر اب کوئی مزیر در طر آپ سے نہ کا ہے ہو رکھا جائے گا اور نہ کوئی گفتگو کی جائے کا '۔ (ماہنا مہ'' انکار طی' دیلی میں ہو) بورڈ کے زیرا نظام اصلاح معاشرہ کی پہلی کا نفرنس ۲۰۰۰ جولائی ۱۹۹۳ء کو ندوۃ العلماء میں ہوئی، مولانا نے اس میں ایک طاقتور اور ایمان افروز خطاب کیا، جس کا عنوان ''کل مسلمان اور کمل اسلام' نقا، اس میں سو فیصدی مسلمانوں کو سو فیصدی اسلام پرعمل کرنے اور زندگی میں احکام شریعت کی تنفیذ پر زور دیا گیا، اصلاح معاشرہ کے سلسلہ کی دوسری کا نفرنس نومبر ۱۹۹۴ء میں میر ٹھ میں ہوئی، اس میں بھی مولانا کا بڑا مؤثر خطاب ہوا، اس سلسلہ میں تیسری کا نفرنس مشرق یو پی کی نمایاں در سگاہ دار العلوم الاسلام سیستی میں اسلام ارچ ۱۹۹۹ء کو منعقد ہوئی، جس میں علماء اور دانشوروں کا ایک بڑا طبقہ شریک ہوا، حضرت مولانا نے بڑا فکر انگیز خطاب کیا اور نکاح وطلاق کے موضوع پر گفتگو کرتے ہوئے نا جائز رسوم اور ساجی ہرائیوں کوختم کرنے کی دعوت دی، اس کے بعد مختلف جگہوں پر اصلاح معاشرہ کے جلسے ہوئے۔

اسی دوران سپریم کورٹ کی طرف سے یکسال سول کوڈ کی تنفیذ کا مطالبہ بھی سامنے آیا، اس موقع پر مولا نانے بڑے طاقتور اور صرح بیانات دئے، ۸۸ جون ۱۹۹۵ء کود بلی میں بورڈ کا ایک مشاورتی اجتماع بلایا گیا اور حکومت سے پرز ور اپیل کی گئی کہ یکسال سول کوڈ ک تدوین و تنفیذ کے اراد بر بڑے خطرناک ہیں، جنہ ہیں حکومت کو ملی شکل دینے سے گر یز کرنا چاہئے، اس اجلاس میں انمہ مساجد کے وقف بورڈ سے نخوا ہیں لینے کا مسلہ بھی آیا، بی تحریک مجمیل الیاسی صاحب کی طرف سے بڑے زور و شور سے چل رہی تھی، مولا نا نے اس کی خالفت کی اور اسے اسلامی غیرت و استغناء کے خلاف بتایا۔ موثر اور کا میاب بنانے کے لئے پورے زور و شور سے کئی ہفتے پہلے سے سرگر میاں جاری موثر اور کا میاب بنانے کے لئے پورے زور و شور سے کئی ہفتے پہلے سے سرگر میاں جاری تقریس، اس اجلاس میں مولا نا کا بے مثال خیر مقدم کیا گیا، کانفرنس میں ڈھائی لا کھ سے زائد افراد کا مجمع تھا،مولانا نے مسلمانوں کواسلام پر کمل عمل اور تو حید واسو ۂ نبوی پر استفامت کا پیغام بڑے مؤثر انداز میں دیا۔

جنوری ۱۹۹۲ء میں بورڈ کی عاملہ کا ایک اجلاس کھنو میں ہوا، اس یقبل اصلاح معاشرہ ہفتہ کی تقریب اور جلسے پورے صوبہ میں پورے زور وشور سے کئے گئے تھے، اس اجلاس میں مولانا نے مرکزی قانونی جائزہ کمیٹی کی تشکیل نو اورصوبائی کیمٹوں کی تشکیل کی بات رکھی، اورانہیں ایسے قوانین اور فیصلوں پرنظرر کھنے کا پابند کیا جن سے مسلم پرسل لاء میں مداخلت ہورہی ہو۔

ےرجولائی ۱۹۹۲ء کوبھی بورڈ کی عاملہ کا اجلاس دہلی میں منعقد ہوا، جس میں بابری مسجد کے مسئلہ پرتفصیلی مباحثہ ہوئے اور سپریم کورٹ کے ذریعہ تصفیہ کی تجویز کا بھی تفصیلی جائزہ لیا گیا۔

۲۵ را پریل ۱۹۹۸ء کو بورد کا ایک اہم اجلاس دبلی میں ہی بلایا گیا، جس میں موجودہ حالات کے تناظر میں مسلم پر سنل لاء کے مقاصد کو بروئے کار لانے کے طریقہ عمل پر غور وخوض ہوا، مولانانے اصلاح معاشرہ کی تحریک کو ملک گیر سطح پر چلانے اور مختلف مقامات پر دینی اجتماعات کے انعقاد پر زور دیا اور بیہ واضح کیا کہ شریعت کے خلاف کوئی قانون قابل قبول اور لائق عمل نہیں ہے۔

اکتوبر ۹۹۰ء میں بورڈ کے ایک سالا نہاہم اجلاس میں ممبئی میں مولا نااپنی بیاری کی وجہ سے شریک نہ ہو سکے اور صدارت سے معذرت کا پیغام بھیجا، مگر اسے قبول نہ کیا گیا اور مولا نا تا حیات صدرر ہے۔

مولانا کی قیادت میں بورڈ نے جو سفر طے کیا ہے،اس کی میختصری داستان ہے، جس میں بہت سی تفصیلات نہیں آ سکی ہیں۔ دینی تعلیم کوسل، پیام انسانیت اور مسلم پرسنل لاء بورڈ کے پلیٹ فارم سے مولا نانے جو خطبات دئے ہیں، ان کا مجموعہ کیجا کرکے اگر شائع کردیا جائے تودہ بہت قیمتی اور دستاویز ی چیز ثابت ہوگا۔ بورڈ کے جلسوں میں مولانا کے خطبات کے اس اقتباس سے ان کی غیرت دحمیت کا اندازه صيجئ مولانا نے فرمایا: ''ایک جمہوری ملک میں جواکثریت کے ذریعہ (جس کے جذبات، خواہشات ومقاصد بدلتے رہتے ہیں) آئین سازی کا دائی وکلی حق رکھتا ہے، کسی فرقہ واقلیت کو (جواپنا مستقل دین، عائلی قانون اور ملی شخص رکھتی ہے،اوروہ اس کواپنی جان سے زیاد ہ عزیز ہے ) کسی وقت بھی مطمئن ہوکر بیٹھنےاور حالات وواقعات سے آئکھیں بند کر لینے کی کوئی تنجائش نہیں، ہم اس کی بالکل اجازت نہیں دے سکتے کہ ہمارے او پر کوئی دوسرا نظام معاشرت، نظام تمدن اور عائلی قانون مسلط کیا جائے ، ہم اس کودعوتِ ارتد اد شبچھتے ہیں اور ہم اس کا اس طرح مقابله کریں گے جیسے دعوت ارتداد کا مقابلہ کیا جانا جا ہے اور یہ ہمارا شہری، جمہوری اور وینی حق ہے' ۔ (ماہنامہ' افکار ملی' دبلی ص:۳۳۳، مارچ ۲۰۰۰ء) بورڈ کے زیرا نتظام اصلاحِ معاشرہ اور دارالقصاء کے قیام کی مہم گو بہت تیز رفتاری ے نہیں چل کی، تا ہم اس سمت میں بہت کچھ کام ہوا ہے، جس کوآ گے بڑھانے کی ضرورت

، حضرت مولانا کے انتقال کے بعد بورڈ کی صدارت کا مسّلہ بڑا حساس تھا، مگر بحمد اللّٰد اتفاق رائے سے مشہور بالغ نظر عالم وفقیہ حضرت مولانا قاضی مجاہدالاسلام صاحب قاسمی رحمۃ اللّٰہ علیہ کا انتخاب ہوا، ان کی قیادت میں بورڈ نے اپنی سر گرمیاں بڑے جوش وہوش سے شروع کی ہیں، خدا کرے کہ بورڈ سدااپنے مقاصد میں کا میاب اور سرخروہوتار ہے، آمین۔ ہندوستان کے علاوہ پاکستان و بنظہ دلیش سے بھی مولانا کا بڑا گہرار رولہ تھا، مولانا نے وہاں کے بڑے دورے کئے اور ہر جگہ دعوت واصلاح کا پیغام پہنچایا، پاکستان میں نفاذِ شریعت کی ہرکوشش کے وہ مؤیدر ہے اور جنرل ضیاءالحق کو خطوط میں اور ملاقا توں میں کئی بار اس سلسلہ میں ان کی ذمہ داریاں یا ددلاتے رہے۔ مشرقی پا کستان کی علیحد گی کے موقع پر جب لسانی و تہذیبی تعصب کا طوفان الجر کر سامنے آیا تو مولانا نے اس کے ردعمل میں ۲۳ رمیکا کے ۱۹ و کو کمکتہ کے ایک اجلاس میں بڑا مؤثر خطاب فرمایا، جو''لسانی و تہذیبی جاہلیت کا المیہ اور اس سے سبق' کے عنوان سے کئی زبانوں میں طبع ہوا۔

فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقيٰ لا انفصام لها.

ترجمہ: اب جوکوئی طاغوت کا انکار کر کے اللہ پرایمان لے آیا اس نے ایک ایسامضبوط سہارا تھام لیا جو کبھی ٹوٹے والانہیں۔

(لسانی تهذیب کاالمیداوراس سے سبق۱۵-2امخصرا)

افغانستان کے مسئلہ سے بھی مولانا کا بڑاتعلق تھا، نومبر ۱۹۸۲ء میں مولانا نا''افغان مجاہدین کوسلام' کے عنوان سے اُن کوا یک تا ئیدی و تہنیتی پیغا ملکھااور انہیں کمیونسٹ حملوں اور روس جیسی دنیا کی دوسری عظیم طاقت کے مقابلہ میں ثبات واستقلال پر مبارک باددی اور کھھا ''افغانستان تنها وہ ملک ہے جہاں غیر ملکی فوجوں اور سیاس قزاقوں کے خلاف فوجی اعتبار سے ناساز گاراور شخت حالات کے باوجوداتنی کمبی مدت تک جنگ جاری رہی جس کی د دسر ب اسلامی ملکوں میں مثال نہیں ملتی ،اس کا رازان کی قومی غیرت، دینی حمیت ، سخت کوشی اورسیاہیا نہ زندگی میں پوشیدہ ہے۔ بقول اقبال : قلندرانه ادائيں سندرانه جلال یہ امتیں ہیں جہاں میں برہنہ شمشیریں خودی سے مرد خود آگاہ کا جمال و جلال کہ یہ کتاب ہے باقی تمام تفسیرین' (كاروان زندگى٢ /٢٧ ٣-٢٨ ٣ سفخفراً) یہ بیان کئی زبانوں میں طبع ہوا، اس سے مولانا کے دینی جذبات واحساسات اور اخلاقى واصولى تائيد وحمايت كاجو مرسامني آتاب

نصف صدی سے زائد عرصہ میں مسلمانوں کا کوئی مسلم ایسانہیں ہے، جس پر مولانا نے توجہ نہ فر مائی ہو، آپ نے تمام مسائل کا دفت نِظر سے جائزہ لیا، اس کاحل اور علاج کتاب وسنت کی روشنی میں اخذ کیا اور پیش کیا، اور سیرت نبوی اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم دونوں شروع سے آخر تک آپ کے فکر وعمل کے ہم سامیہ رہے اور انہیں آپ نے کبھی جدانہیں ہونے دیا۔

ہم بلاتکلف کہہ سکتے ہیں کہ کتاب وسنت پراس درجہاعتماد ہی کا نتیجہ تھا کہان تمام مسائل میں مولا نا کا موقف کبھی جادۂ اعتدال سے منحرف نہیں ہوا،اسی کا ذکراُس حدیث میں

حضرت مولا ناعلی میاں ندویؓ کی نظر میں عالم عربي اورعالم اسلامی کے مسائل ومشاکل (خطرات،اثرات، تجاويز اورموقف) عرب قومیت، ذہنی وفکر ی ارتد اد، اشتر اکیت اور استشراق <sup>د</sup> میں نہ<sup>ع</sup>ر بی دنیا سے برگانہاوراجنبی ہوں، نہ میری معلومات سکنڈ ہینڈ ہیں،اور نہ میں نے عرب رہنماؤں پر تنقید کا کام اور عربوں کی زندگی کے اختساب کا فریضہ، ان کے مصائب اوران کی ناکامیوں کے اسباب پر بحث کا سلسلہ صرف عرب واسرائیل کی اس جنگ *ا حموقع پرشروع کیا ہے، اور نہ میں اچا تک اور بے وقت اس میدان میں آ گیا ہول، میں* اپنے کو (ایک مسلمان کے رشتہ سے بھی اور عربی ثقافت کے ناطے سے بھی )اس وسیع عظیم عرب خاندان کا جومراکش سے بغداد تک پھیلا ہوا ہے،ایک فر دیجھتا ہوں، میں اُن کے دُکھ سکھ میں شریک ہوں، میری قسمت اُن کی قسمت سے وابسۃ ہے، اُن کی عزت سے میری عزت اوران کی ذلت سے میر کی ذلت ہے، میر نے تخیلات کی دنیا، میر کی تمناؤں کا مرکز، میرے طائر روح کا حقیقی نشیمن، عرب کی محبوب سرز مین، اس کی زبان وادب اور اس کی تہذیب وثقافت رہی ہے، عربی دنیا کے اس پورے اثاثة اور سرمایہ پر (جس کی حفاظت اور سربلندی کے لئے قومیت عربیہ کا نعرہ بلند کیا جاتا ہے ) میراحق کسی طرحسین ،کسی عقاد ،کسی احدامین پاکسی کردیلی سے کم نہیں، میراخیر اور میرا آب وگل ہندوستان کی سرز مین سے ہے، مجھےاس کااعتراف بھی ہے،اس پرفخر بھی؛لیکن میں نے اُردو سے زیادہ عربی زبان کواپنے اظهار خیال کاذر بعه بنایا، اور مجھے اقبال کے الفاظ میں بید حوکی کرنے کاحق ہے کہ: مرا ساز گرچه شتم رسیده زخمهائے عجم رہا وه شهيدِ ذوقٍ وفا ہوں که نوا مری عربی رہی (میرکاروال،از:مولاناعبداللدعباس ندوی۳۵۲-۳۵۳) یہاس مضمون کا ایک مؤثر ترین اقتباس ہے جو حضرت مولا نا سیدا بوالحسن علی ندوی

رحمه اللد ف اس وقت تحرير فرماياتها جب جمال عبد الناصر كى حكمت في مصر ميں اسلام سے عملی ارتداداور نبوتِ محمد ی سے بغاوت کے بوریی منصوبوں پڑمل کرنا اور ہر اسلامی تحریک وطاقت کو کچلنا شروع کردیا تھا،مولانا کی غیرتِ ایمانی اس وقت بیداراور مشتعل ہوئی تھی اور اینی تقریروں اورتح بروں سے بیصدا بڑے شدومداور پورے زور دشور سے لگائی کہ بیار تداد ایک شکمین خطرہ ہے،ا سے ختم ہونا چاہئے،اس موقع پر مولانا نے عالم عربی کوخصوصاً متوجہ کیا، جهان بيفتنها سيخ برگ د بارلار با تھا،اوراس کا زہرسرايت کرتا جار ہا تھا،اس وقت بعض تج فہم، عالم عرب سے ناواقف اور حاسد مزاج افرا داور حلقوں نے مولانا کے اس موقف ودعوت پر اعتراض اورنفرت وناپسندیدگی کااظہار کیا اور بیآ وازا ٹھائی کہ بید دسرے ملک کا معاملہ ہے، اس میں اس درجہ ماُ ثر اور دخیل ہونے کی کیا ضرورت ہے،مولا نانے اس موقع پر بیہضمون لکھ کر ذہن صاف کئے کہ یہ مسئلہ محض سی ملک کانہیں ؛ بلکہ دین کے بقاء کا ہے۔ مولا ناک یوری زندگی مسلمانوں کے مسائل ومشاکل کے خاتمہ، اصلاح ودعوت کی کوشش میں صرف ہوئی ہے،جس کی کچھنفسیل''دعوتِ اسلامی'' کے صفمون میں گذر چکی ہے۔ حربوں کی بےاعتدالیاں خصوصاً مولا ناکے لئے بےحد تکلیف دہ ثابت ہوتی رہیں؛ لیکن مولا ناعر بوں کی اس غفلت ،عیش پر ستی ،لذت کوشی ، کبرونخوت اور خیانت سے بھی مایوس نہیں ہوئے اوران کی اصلاح کا فریضہ انجام دیتے رہے،مولا نا کی بیاتو قعات بڑی حد تک یوری ہوئیں،عربوں کے مسائل ومشاکل مولانا کی فکر بلند سے ہمیشہ مربوط رہے ہیں،اپنے

اسلامی نقطینگاہ اوراندازِفکر سے مولا ناان کا جائزہ لیتے رہے اور بے پناہ مؤثر افکار، آراءاور تجاویز عربوں کے سامنے رکھیں، جن میں انہیں معرفت خودی، اپنی حقیقت سے آشنائی، کر دار کی بحالی، قیادت، اسلام کی طرف رجوع، بے اعتدالیوں سے مکمل اجتناب اور انسانیت کو اس خسارہ عظیم سے بچانے کی دعوت دی، جومسلمانوں کی زبوں حالی اور ادبار کا نتیجہ تھا، بہ انحطاط فی الواقع عربوں کی قائدانہ صلاحیتوں اور کردار ہے محرومی اوران کے عیش وآ رام اور خاندانی، قومی، قبائلی اور طبقاتی تفاوت اورکشکش ہی میں لگ جانے کی وجہ سے بوری امت کو در پیش تھا، مولانا کو عربوں کی حقیقت اور مقام کا انداز ہ تھا، اسی لئے مولانا نے حالات کا بڑی باریک بنی سے جائزہ لے کرعر بوں کواس خلا کے برکرنے کی دعوت بار بار دی اور کہا کہ اس وقت دنیائے انسانیت کے نقشہ میں جوخلا اور شگاف پیدا ہو گیا ہے، اسے یا ٹینے اور برکرنے کا استحقاق عربوں کو ہے، عرب ساتویں صدی میں اور اس کے بعد بھی انسانیت کی قیادت کرتے ہوئے آئے ہیں، آج بھی اگروہ اپنا مقام ومر تبہ بچھ لیں، اپنی قوت کے چشموں اور سوتوں سے داقف ہوجا ئیں،اپنے پیغام کی دسعت وعظمت اوراینی ذمہ داریوں کی گرانباری اوراہمیت دنزا کت سے باخبر ہوجا کیں تو اس صدی میں بھی وہ کاروانِ انسانیت کی رہنمائی کا کام انجام دے سکتے ہیں۔ مولانا کا تعلق ایسے خانوادے سے تھا جس کا سلسلہ عرب سے جاملتا تھا،اس دجہ سے بھی اور دینی وتہذیبی روابط کی دجہ سے بھی مولا نا عرب اقوام کے مسائل سے بڑی دلچیں رکھتے تھے،اوراس سلسلہ میں ان کی کوششیں بعض عربوں ہے بھی کہیں زیادہ نظر آتی ہیں۔ مولانا بديقين ركھتے تھے كە حرب كى قومى فكر كااسلام سے امتزاج مكمل اور جامع ہونا جاہے ،

بلی اور دین و مہدینی روالط ی وجہ سے بی مولانا عرب انوام کے مسال سے بڑی دی پی رکھتے تھے، اور اس سلسلہ میں ان کی کوششیں بعض عر بوں سے بھی کہیں زیادہ نظر آتی ہیں۔ مولانا یہ یقین رکھتے تھے کہ عرب کی قومی فکر کا اسلام سے امتزاج مکمل اور جامع ہونا چا ہے، پیرانزاج نہیں ہوگا تو عربی عناصر مردہ اور تا ثیر سے محروم ہوجا کیں گے، چناں چہ مولانا نے پورے اسلامی جذبات اور ہوٹ وخرد کے ساتھ عربوں کو اسلام کے مضبوط اور پائیدار حصار میں پناہ گزیں ہوجانے کی دعوت دی، بیسو یں صدی کی تیسری دہائی میں مولانا عالم عرب کے وتقلید رہی، ان کے عاضرات اور تالیفات میں یو عضر بہت نمایاں ہے، جن میں ان کی کتابیں "اسہ معود ما صدید حد منہ یا العرب" (اے عربو! صاف مان کی کتابیں میں از ان کے عاضرات اور تالیفات میں یو عضر بہت نمایاں ہے، جن میں ان کی کتابیں در ال حطر الأکہ ہو علی العالم العرب" (عالم عرب کا سب سے بڑا خطرہ)" کے بی يستعيد العرب مكانتهم" (عرباي مقام ومنصب كوكي بحال كرسكته بين؟) "العرب والإسلام" (عرب اوراسلام) "كارثة العالم العربي وأسبابها الحقيقية" (عالم عربي كاالميداوراس كاصلى اسباب) وغيره سرفهرست بي ـ حضرت مولانا نے عربوں کو بیہ حقیقت یا د دلائی اور بار ہا فرمایا کہ اس زمین پر میری نگاہ میں سب سے زیادہ قابل احتر ام داکرام قوم عرب ہیں،اورا گر مجھے کسی قشم کی لاگ لپیٹ، بیجا مراعات اور رواداری کالحاظ رکھنا ہی ہوتا، تو میں عرب کے ساتھ بیہ روبیہ اپنا تا؛ کیکن میں اسے اخلاقی جرم باور کرتا ہوں اور یوری ملت اسلامیہ کے حق مآں اسے ایک بڑی خیانت تصور کرتا ہوں، میرا ذہن دعقیدہ اور مذہب ومسلک مجھ سے صدق اور راستی اور حق گوئی و بیبا کی کےالتزام کا مطالبہ کرتا ہے، میراضمیراورامت اسلامیہ عربیہ سے میرادینی نسبی اور تہذیبی اٹوٹ رابطہ میرے ذمہ وفاداری، دیانت ویا کیزگی اور برملا اعلانِ حق کے فرائض عائد کرتا ہے، میں بیہ بچھتا ہوں اور اس میں حق بجانب بھی ہوں کہ عرب ہی پیغام اسلام کی امانت اور ذمہ داری اٹھانے اور نبھانے کے سب سے زیادہ مستحق ہیں، انہیں جوعزت بھی نصيب ہے وہ اسلام کا اور محدع بی صلی اللہ عليہ وسلم کا فيض ہے، اسلام ہی اگران سے چھن جائے تو پھران کے پاس کچھ بھی باقی نہیں بچتا،اسلامی صلابت اور دینی غیرت کا مطلوبہ معیار یورا كرنے برعرب يقيناً سب سے زيادہ مشتحق قيادت ہيں، انہيں اپنا يہ منصب سنبطالنا جائے۔ اس حقیقت کے اظہار میں کوئی مبالغہ نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ وتابعین اور مجددین کی شخصیت وافکار اور طریقة کا ارکی پوری چھاپ مولانا کے یہاں ملتی ہے، مولانا کا خود بیکہنا ہے کہ تاریخ وسیرت نگاری سے ان مقصد مخض جامد تاریخ معلومات پیش کرنا نہیں ہے، نہ ہی سیرتِ رسول مرتب کرنے کا مقصد محض علمی اور تاریخی ہے،اور نہ ہی صحابہ کرام کی تاریخ صرف معلومات کے لئے انہوں نے مرتب کی ہے؛ بلکہ ان سب کے پس پر دہ نہایت اہم تربیتی اور تعلیمی مقاصد وجذبات کارفر ماہیں ،اور بیکوشش ہے کہ عرب اسلام کی صحیح قدر وقیت بیچان کراپنے شاندار وتا بناک ماضی سے اپنے حال کومر بوط کریں اور تہذیب اسلامی کی بحالی کے ساتھ صحیح سمت ِسفر اختیار کریں۔ مولانا نے بار بار وضاحت کی ہے کہ عربوں کو بیر حقیقت ذہن نشیں کرلینی چاہئے کہ بیصرف قر آن کریم اور ذات ِرسول صلی اللہ علیہ وسلم ہی کا فیض تھا، جو وہ ماضی میں اتناعظیم تاریخی انقلاب لانے میں کا میاب ہو سکے۔ بہت سے موقعوں پر مولانا حضرت جعفر بن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی اس ایمان افروز تقریر کا حوالہ دیتے ہیں جو انہوں نے شاہ حباث کی حضر بن پن طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی اس ایمان افروز آب زر سے لکھنے کے قابل ہے، اس تقریر میں اسلام وجاہلیت کے فرق اور ماضی وحال کی مقصد عربوں کو اس انقلاب کی عظمت و وسعت کا احساس و ایقان دلانا ہے جو محمد عربی اللہ علیہ وسلم کے طفیل سے اور اسلام کی خطب و ایواں دو اس کی لئے معلی اللہ مقصد عربوں کو اس انقلاب کی عظمت و وسعت کا احساس و ایقان دلانا ہے جو محمد عربی صلی اللہ علیہ وسلم کے طفیل سے اور اسلام کی خطب ہوا۔

مغرب کے آلہ کار بعض عرب اُدباءاور دانشورا سلام اور عرب کے مابین کسی متحکم اور جذباتی تعلق وربط کا نکار کرتے ہیں، وہ فی الواقع ان تبدیلیوں سے ناواقف ہیں جو اسلام کی بدولت تہذیبوں کی تاریخ میں آئی ہے اور جن سے پورے عالم کو فیض پہنچا ہے، مولا ناعلی میاں اُس مخرفا نہ فکر کے خلاف شمشیر بر ہند تھے، انہوں نے بڑی گہرائی سے دیکھ اور بڑھ کر بیہ یقین حاصل کرلیاتھا کہ کہ کر بوں کی زندگی میں اسلام نے جو تبدیلیاں پیدا کیں اور جو اثر ات ڈالے اور جو عظمت اسلام کے واسطہ سے ان کو نصیب ہوئی وہ تاریخ کی ایسی ٹھوں حقیقت ہے جسے پر دوں میں ہرگز چھپایا نہیں جاسکتا۔

اپنی کتابوں اور مکاتب میں جگہ جگہ مولانا نے رسول اللہ کے عطا کردہ انعامات وانقلابات کابڑی وضاحت سے ذکر کیا ہے اور بیصراحت کردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تاریخ انسانیت اور حیاتِ انسانی کے لئے ایک کامل اور کمل نمونہ تھے، آپ نے تمام مشاکل ومسائل کوحل کیا، اسلام کی صالح اقد ارکوزندہ اور نمایاں کیا اور ان بلند حقائق اور مبادی کو واضح کیا، جن سے انسان غافل ہو چلاتھا، رسول اللُّد صلَّى اللَّدعليہ وسلَّم کا پہلا کارنامہ یہی ہے کہآ پ نے وہ تلوار نیام میں کرادی جوانسانوں کی گردنوں پر ہمہوفت مسلط تھی ،اور ہر وقت انسان اپنی ہلا کت دموت کے اندیشوں میں گرفتار رہا کرتا تھا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خوف و ہراس اورکشت وخون کی بی فضاختم کر کے انسانوں کوایسے تخفے اور عطیے دئے ، جن سے ان میں زندگی اور حرارت آئی، نیا خون دوڑا، طاقت وقوت اور غیرت وحمیت کے اوصاف پیدا ہوئے،ان کے سامنے ایک نیا اور بلند مقصدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پیش کیا۔رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے اس مبارک زمانہ سے انسانیت، تہذیب وثقافت، تدن اور کلچر، علوم وفنون، اخلاص وروحانیت انسانیت کی از سرنو تعمیر وتشکیل کانیا دور شروع ہوا، رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ابیالا زوال خزانہ عطافر مایا ہے جس سے انسانیت اپنی صلاح وفلاح، خیرو برکت اور تہذیبی ارتقاءو کمال کے میدانوں میں فائدہ اٹھاتی آئی ہے۔ ( ٹرالرول الاعظم وصاحب المة الكبر كاعلى العالم، از: مولا ناسيدا بوالحسن على ندوى مطبوعة قاهره ١٧) مولانا اپنی مشہور کتاب''انسانی دنیا پر مسلمانوں کے عروج وزوال کا اثر'' میں تحریر فرماتے ہیں:

<sup>‹‹</sup> محمد عربی صلی اللّہ علیہ وسلم عالم عربی کی جان، اس کے عزت دافتخار کاعنوان اور اس کا سنّگ بنیاد ہیں، اگر اس سے محمد رسول اللّہ صلی اللّہ علیہ وسلم کو جدا کر دیا جائے، تو اپنے تمام قوت کے ذخیر دن اور دولت کے چشموں کے باوجود اس کی حیثیت ایک بے جان لاشہ اور ایک نقش بے رنگ سے زیادہ نہ ہوگی' ۔

اسلام عالم عربی کی قومیت ہے، محدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے اما م اور قائد بیں، ایمان اس کی قوت کا نزانہ ہے جس کے بھروسے پر اُس نے دوسری قوموں کا مقابلہ کیا اور فتح یاب ہوا، اس کی طاقت کا راز اور اس کا کارگر ہتھیا رجوکل تھا، وہی آج ہے، جس کے ساتھ وہ دشمنوں سے جنگ کرسکتا ہے'۔ (انسانی دنیا پر مسلمانوں عروج وزوال کا اثر ۳۵۵-۳۵۷)

مولانانے بڑی جامعیت اورا ختصار کے ساتھ دولفظوں میں اسلام کے عطیوں کا ذکر

كرديا ب: (۱) بلنداقدار (۲) اجم اساسيات ومبادى -

یہی دونوں وہ نمایاں اور مرکز کی چیزیں ہیں، جو اسلام کے واسطہ سے تاریخ اور تہذیب انسانی تک پیچی ہیں، اور اسلاف نے اپنی فکر وکر دار اور جدوجہد کے ذریعہ انہیں کی اشاعت کی ہے، جواہم مبادی اسلام نے عطا کئے ہیں،ان کے دائرہ میں بیہ چند چیزیں بے حدنمایاں ہیں: (۱) توحید کا صاف اور دوٹوک عقیدہ (۲) وحدتِ انسانی اور مساوات (۳) احترام انسانیت (۳) عورتوں کے حقوق ومراتب کی بحالی (۵) ناامیدی اور بدشگونی کے بجائے رجائیت اور امید واعتماد (۲) دین ودنیا کی جامعیت (۷) دین وعلم کے درمیان یا کیزہ اورابدی روابط کاا یتحکام (۸) عقل کا استعال اور تمام معاملات میں خصوصاً دین مسائل میں عقل سے استفادہ اور دلائل النفس وآ فاق میں نحور کرنے کی دعوت (۹) امت اسلامیہ خصوصاً عربوں کو دنیا کی نگرانی اور قیادت اور اخلاق ور جحانات کے محاسبہ وتجزیہ کی دعوت (۱۰) عالمی تہذیبی اوراعتقادی وحدت جس میں آ زادی َ رائے ، تبادلہُ افکاروخیالات اور تنوع کی گنجائش ایمان کے دائرہ میں رہتے ہوئے دی جائے۔ ( ٹھدارسول الاعظم وصاحب المنة الكبر كعلى العالم، از: مولا ناسيد ابوالحسن على ندوى ، مطبوعة قام ره ١٩ - ٢٠ )

مولانان جہاں جہاں عربوں کے مجد وشرف کا ذکر کیا ہے، اسے نبوت محمد کی کا قیض قرار دیا ہے، اس طرح آپ نے انہیں یہ حقیقت یا ددلائی ہے کہ راہ ہدایت صرف اسلام اور محمد عربی صلی اللہ علیہ وسلم ہی کی پیروی ہے، عرب میں جوفکری اور علمی واعتقادی اور عملی انقلاب آیا ہے وہ نبوت محمدی کی پاکیزہ تعلیمات کی تابانیوں سے آیا ہے، عرب کے اسلاف نے اس کی قدر کی اور اسلامی سانچہ میں ڈھل کر قیادت کے فرائض انجام دئے ہیں، ان حقائق کی روشنی میں معاصر عربوں کو تہذیب انسانی کا علمبر دار ہونے کی کوشش کرنی چاہئے، وہ قیامت تک اس مقصد کے لئے منتخب کر لئے گئے ہیں، اس کے بغیر ان کی رفعت وسیادت کا تصور تک نہیں ہوسکتا، دوس سے طریقے اور ترکیبیں ہی وہ آزمالیں، انہیں اس وقت تک عزت ومقام حاصل نہیں ہوسکتا، جب تک اسلام ان کی عقلوں اور دلوں میں رچ بس نہ جائے اور ان کے رگ وپے اورنس نس میں سرایت نہ کر جائے۔ دوسرے عناصر نے اگر چہ معرکہ آ رائیوں یا فکری وعقلی وسائل کے ذریعہ عالم پراپنا تسلط جمالیا ہو؛لیکن عرب تاریخ میں اپنا مقام أسى وقت بناسكتے ہيں جب وہ اسلام کے طریقہ کواپنا اوڑ ھنا بچھونا بنا کر ہمہ تن اس میں مشغول ہوجا ئیں،ان کی محبوبیت،مقبولیت،مرجعیت،ان کی زبانِعر بی کااس درجہ شہرہاور پھیلا ؤ، مختلف علوم کی تد وین اورخودان کی بقاء ودوام سب کچھ ملا شبہ شریعت اسلامی ہی کا ر ہین منت اور فیض دامن ہے، تاریخ میں اپنا مقام بحال کرنے اور سفینۂ انسانیت کی ناخدائی کے لئے عربوں کے سامنے صرف انسانیت کے لئے رحمت وہدایت اور مخلص وبے لوث خدمت ہی کا راستہ ہے، وہ تاریخ میں اپنامقام آج بھی اسی راستہ پرچل کر بناسکتے ہیں، جس راستہ کوا پنا کران کے اسلاف نے اپنامقام بنایا تھا۔ چمن کے مالی اگر بنالیں موافق اپنا شعاراب بھی چىن مىل آسكى بى بلىك كرچىن سەرىھى بېاراب بھى عالم عربي سےاینی توقعات کا ذکرکرتے ہوئے مولانا لکھتے ہیں: · · عالم عربي ايني خصوصيات مجل وقوع اروايني سياست ابميت كي بنا پر اسلام كي دعوت کی ذمہ داری اٹھانے کاحق دار ہے، وہ بیکر سکتا ہے کہ عالم اسلامی کی قیادت کا بیڑا اٹھائے اور کمل تیاری کے بعد یورپ سے آئکھیں ملا سکے اور اپنے ایمان ، دعوت کی طاقت اورخدا کی نصرت سے اُس پر غالب آ جائے ،اور دنیا کوشر سے خیر کی طرف ، تباہی وہر بادی ے امن وسلامتی کی طرف لے آئے، عالم انسانی عالم اسلامی کی طرف اینے نجات دہندہ کی حیثیت سے د کی رہا ہے،اور عالم اسلامی عالم عربی کی طرف اپنے لیڈ راور رہبر کی حیثیت سے نظریں اٹھائے ہوئے ہے، کیا عالم اسلامی عالم انسانی کی توقع کو پورا کر سکتا ہے اور کیا عالم عربی عالم اسلامی کے سوال کا جواب دے سکتا ہے؟ عرصہ سے مظلوم انسانیت اور بربا دشدہ دنیا قبال کے پُر دردالفاظ میں مسلمانوں سے فریاد کررہی ہے، اس کواب بھی یفتین ہے کہ جن

مخلص ہاتھوں نے کعبہ کی تعمیر کی تھی ، وہی دنیا کی تعمیر نو کا فرض انجام دے سکتے ہیں : ناموسِ ازل را تو امينی امينی اے بندۂ خاکی تو زمانی تو زمینی دارائے جہاں را تو بیاری تو سیین صهبائ یقیں در کش و از در گماں خیز از خواب گران، خواب گران، خواب گران خیز، (انسانی دنیا پرمسلمانوں کے حروج وزوال کااثر ۳۷) اس لئے گمراہ کن نظریات اور ڈپنی وفکری ارتداد کی جو بدتر صورت ِ حال عرب مما لک میں تیزی سے پیدا ہور ہی تھی، مولانا نے اُن کا کھل کر مقابلہ کیا، استشر اق بھی ایک طوفان تھا، جس کے مسموم اثرات عالم عربی میں خصوصاً اور پوری دنیا میں عموماً پھیلتے جارہے تھے، مولانا نے اپنے خطبات وتصنیفات میں جگہ جگہ اس فتنہ کا مقابلہ کیا ہے، دار المصنفین اعظم گڈ ہ (جس کے مولانا سر پرست بھی تھے) کے زیر اہتمام فروری ۱۹۸۲ء میں اسلام اور مستنثر قین کے عنوان سے ایک دوروز ہ عظیم سیمینارمنعقد ہوا، جس میں عالم عرب کے کچھ متاز اصحاب علم بھی شریک ہوئے، اس موقع پر مولانانے ''الاسلام و السمستشر قون'' (اسلامیات اورمغربی مستشرقین ) کے عنوان سے ایک وقیع مفصل مقالہ پیش فرمایا، جس میں بر محتقيق انداز ميں مسله كوذكركيا گياتھا، پھرندوۃ العلما يء كآركن ''البعث الاسلامی' کا خاص شارہ بھی اسی موضوع پر شائع ہوا،اس کے علاوہ مولانا نے جہاں جہاں استشر اق کا ار محسوس کیا،ا ہے ختم کرنے میں کوئی کمحہ غافل نہیں رہے،افغانستان گئے تو وہاں مستشرقین ومبشرین کے افکار اور تہذیب حاضر کی دلفریب رعنا ئیوں سے دور رہنے کی تلقین کی۔ اسی طرح عرب قومیت وہ گمراہ کن عقیدہ اور نظریہ ہے جو یہود ونصار کی کے سازش ذہنوں کی پیدادار ہےاور دین وسیاست کی تفریق ، وطن وقوم پر یتی اور بیجا تعصب کی بنیا دوں یر محض مسلمانوں کی اجتماعیت کویارہ پارہ کرنے اوراسلام کو کمزور کرنے کے نایا ک مقاصد کے تحت وجود میں آیا ہے، اس عقیدہ کے راستہ سے مربوں کے دل ود ماغ میں بیہ بات بھائی جارہی تھی کہ ان کی ترقی کے لئے اس عقیدہ کا اعتراف وا شاعت اور اس پر استحکام سب سے بنیا دی چیز ہے۔ 1961ء کے بعد سے اس نظر بیہ نے اپنے بال و پر نکا لنے شروع کئے اور دیکھتے ہی دیکھتے پوار عالم عرب اس کی لپیٹ میں آ گیا اور اس کے برتر اثر ات ہر جگہ پہنچنے لگے۔ میں دیکھتے پوار عالم عرب اس کی لپیٹ میں آ گیا اور اس کے برتر اثر ات ہر جگہ پہنچنے لگے۔ اعلن نظر بیر کی تر دید کی، اس کو اپنا مشن بنالیا، مولا نا کے انداز بیان اور شدت وقوت سے بی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ قومیت، فرقہ پندی، تعصب بیجا اور طبقاتی تقسیم ان کی نگاہ میں سب حضن قوت اور طاقت سے قومیت ، فرقہ پندی، تعصب بیجا اور طبقاتی تقسیم ان کی نگاہ میں سب اندازہ والی ای اور برترین عناصر میں، اس لئے مولا نا نے اپنی زبان وقلم کے راستہ سے ایٹریشن تھا) کی تر دید کی وہ شایر کسی اور مستاہ میں کی ہو۔

ہم شروع میں ذکر کر چکے ہیں کہ جمال عبدالناصر ہی اس تہذیبی ارتداد کا سب سے بڑاعلم بردار بھی تھا، وہ عالم عربی کا رُخ اس مرکزی نقطہ سے ہٹا کر جواس کے فکر وعمل، شوق وتمنا اور جوش وجذ بہ کا قبلہ رہا ہے، ہمہ گیر مادیت اور نامذہبیت (سیکولرزم) کی طرف پھیرنا چاہتا تھا، وہ پور ے عزم وتنظیم اور سوچی تبحی اسیم کے ساتھ اس منزل کی طرف رواں دواں تھا، اس طرح کی قوم پر تی نہ صرف اخوت اسلامی کی حریف ؛ بلکہ نہوت محمدی کی رقیب بھی تھی، اس باطل نظر بیہ کے اثر ات بد بڑے بلند پا بیدا فراد کے رہاں بھی نمودار ہور ہے تھے، مشہور الازہ رُن میں ''امة الت و حید متنا و حدث نی تا ت کے قلم سے جامعہ از ہر کے ترجمان ''مجلة الازہ رُن میں ''امة الت و حید مت و حد'' کے عنوان سے جمال عبدالنا صرکی زندگی ہی میں الازہ رُن میں ''امة الت و حید مت و حد'' کے عنوان سے جمال عبدالنا صرکی زندگی ہی میں الی مضمون شائع ہوا، جس کا ایک اقتباس ملاحظہ ہو، لکھتے ہیں: ایک مضمون شائع ہوا، جس کا ایک اقتباس ملاحظہ ہو، لکھتے ہیں:

جاتا ہے،اوردہ وحدت جس کی صلاح الدین ایو بی نے دعوت دی تھی، وہ ایک خاص جزئی پہ تقا اس لئے کہاس کی بنیاد طاقت پڑتھی اور طاقت کوضعف بھی عارض ہوتا رہتا ہے،اوراس کا زوال بھی ہوجا تا ہے؛ کیکن وہ وحدت جس کی جمال عبدالناصر نے دعوت دی ہے، وہ باقی ر بنے والی اور پھلنے پھو لنے والی ہے؛ اس لئے کہ اس کی عمارت تین بنیا دوں پر قائم ہے، غذا اوراسبابٍ معيشت ميں اشتراكيت ، اظہارِ خيال ميں حريت اور نظام حکومت ميں جمہوريت ، اور یہ تین عناصراس وحدت کی بقاء کے لئے دائمی صفانت ہیں''۔(کاردانِ زندگی۲۹/۲۰-۷۰) اس اقتباس سے بیداندازہ ہوسکتا ہے کہ مصر کی بیہ قیادت اسلام کے لئے کس قدر خطرناک ثابت ہورہی تھی اور اس کے بدتر نتائج صرف ذہنی اور تہذیبی ارتداد ہی پر منحصر نہ یتھے؛ بلکہاس کےحدودکہیں کہیں اعتقادی ارتداد سے بھی مل جاتے ہیں، جیسا کہ مذکورہ اقباس میں نمایاں ہے۔مولانانے خودتح برفر مایا ہے کہ: '' مجھے بیچسوں ہوا کہ خود ہمارے ملک کے دینی حلقے میں بھی اس دینی حمیت اور اسلامی غیرت میں جواس حلقہ کا سب سے بڑا سرمایۂ افتخار تھا اور اس کے اکابر کا شعارتھا، تیزی کے ساتھا نحطاط آ گیا ہے،اور بیدہ ہنقصان ہے جس کی تلاقی کسی طرح ممکن نہیں،اس بنا پر میرے قلب وضمیر کی اذیت میں اور اضافہ ہوا، اور اس نے اس صدائے احتحاج کواور زياده بلندآ ہنگ اور تکخ بناديا: نوا را تلخ تر می زن چو ذوق نغمه کم یایی حدی را تیز تر می خوان چو محمل را گران بنی'' (كاروان زندگى٢/٠٤-١٧)

ر مارون ریدی ۲۰ ایک کرد کے ، انہیں خطرات کے پیش نظر مولا نانے اس فکر کی مخالفت میں روز وشب ایک کردئے ، متعدد کتابیں ، رسائل ، تقریریں اور مکتوبات اسی مسئلہ سے متعلق ہیں ، مولا نانے ''عرب قوم پرستی اسلامی نقطہ نظر سے خطرناک کیوں'؟ کے نام سے ایک رسالہ بھی تحریر فر مایا ، اس کے علاوہ ''البعث الاسلامی'' اوراس کے فاضل مدیر مولا نا محمد کھنٹی اور دیگرا حباب نے مولا ناکے ہمراہ اس فکر کی تر دید کے لئے جس جوش وجذبہ کے ساتھ کام کیا ، وہ قابل مدح وفخر ہے۔ اس حق گوئی کی یاداش میں مولانا کووزارتِ خارجہ د ہلی میں طلب کر کے اس سلسلہ میں پو چچتا چھ بھی ہوئی، مگرمولا نانے یوری صفائی سےاپنے موقف کی وضاحت کی اور اس پر قائم ودائم ر بنے کے عزم بالجزم اور جذبہ بے پناہ کا اظہار بھی کیا،خواہ اس کے نتیجہ میں انہیں باہر جانے کی سہولتوں سے محروم کردیا جائے ،اتی طرح مدیر ''البعث الاسلامی'' مولا نامحد انسنی مرحوم کو بھی بلاکرموقف تبدیل کرنے برآ مادہ کیا گیا تھا، گمرانہوں نے صاف انکار کر دیا۔ ۵رجون ۱۹۶۷ء کومصری شکست فاش اورا سرائیل کی فنتخ کے نتیجہ میں بیت المقد س اور دریائے اردن کے مغربی کنارہ کی پوری عرب پٹی پر اسرائیلی تسلط کے شکین حادثہ نے طویل و عریض عالم اسلام کی بے بسی اور رسوائی کا نقشہ پیش کر دیا اور عرب قومیت کے نظریہ کی گمراہی اوراس كافساد كم كرسامة آيا، اس حاديثة ب بعد مولانا كاايك رساله " كارثة العالم العربي واسبابها الحقيقة "شالع بوا، جس مين اس تكست وريخت كاسباب اورع بول کی بنیا دی خامیوں اور کمز وریوں کا بےلاگ جائزہ اور دعوتِ اصلاح ہے۔اس کےعلاوہ'' د قہ ولا ابابكر لها" (ارتداد بِمَركونَ) ابوبكرنهيں)"المفتح لملعرب المسلمين" (فَتْح وكامرانى مسلمان عربول بى كامقدر ب) "إغارة التتار على العالم الاسلامى وظهور معجزة الاسلام" (عالم اسلام يرتا تاريون كاحمله اوراسلام في مجرزه كاظهور) "حيف دخل العوب التاديخ" (عربتاريخ مين نمايال كيس موت؟) وغيره متعددر ساكل مولانات عربوں کواسی انحراف سے بچانے کے لئے لکھے ہیں، بیا یک طوفان تھا جس کا مقابلہ مولا نانے شدومد سے کیا شاید کسی اور نے کیا ہو، اسی کا نتیجہ تھا کہ عرب مما لک میں اس طوفان کوروکا جاسکا اورمرورايام م فقوميت كاريغره ب اثر اور كمز ورجوتا كيا - و الله على كل شيءٍ قدير -مسكة فلسطين

فلسطین پر یہود کے ناپاک قبضہ اور عربوں کی ہزیت نے مولانا کے دلِ درمند کوجو

یخت چوٹ پہنچائی تھی، اس کا کچھا نداز دان کی تحریروں اور تقریروں سے ہوسکتا ہے، فلسطین کا بید سکلہ جو بیسویں صدی کے نصف آخر کا اہم ترین مسکلہ ہے، مولانا کی توجہ اور مساعی کا مرکز بنار ہا، فلسطین کے مسکلہ کو سلجھانے اور حل کرنے کے لئے مولانا نے جو کو ششیں فرمائی ہیں ان سے مولانا کی دور اندلیثی، باریک بنی، نتائج کے بجائے اسباب کی تلاش وجتجو اور فراست وبصیرت نمایاں ہے۔ مولانا کا بیعقد دھا کہ فلسطین کا بیسا نحد اللہ کا عذاب ہے، جو خیانت و بد عملی کی وجہ سے عربوں پر مسلط ہوا ہے، میکھن آزمائش یا ظلم یا اتفاقی واقعہ نہیں ہے، اور سرارے عرب مما لک تک پہنچا نمیں گے۔

مولانا نے عرب ممالک کی بہت قریب سے زیارت کی ہے اور وہاں غیر اسلامی مذبذب سیاسی حکومتوں کا ضعف ارادہ اور مغربی ملکوں کے چیثم وابرو کی پیروی کے تکلیف دہ مناظر کا مشاہدہ کیا ہے، اربابِ حل وعقد اور ذمہ داران وقائدین کے اخلاق وکردار، راحت پیند یوں، عیش کوشیوں اور مادیت پر ستیوں کو بڑے غور سے دیکھا ہے، خصوصاً مصر کا مولا نانے بڑے نحور سے مشاہدہ کیا ہے، جو عالم عربی کا زعیم اور تمام ادبی علمی اور دینی تحریکات کا مرکز رہا ہے، جہاں ادباء، اصحابِ قلم اور دانشوروں نے دین طاقتوں، اخلاقی واجتماعی اقد اراور تاریخی انمٹ حقائق کامذاق اڑایا اوراپنے ادب وفن کی سامی توانا ئیاں صالح زندگی اوراخلاق کریمانہ کی بنیادیں منہدم کرنے ،حق وناحق کی پروا کئے بغیرفکری اضطراب پیدا کرنے میں صرف کر دی ہیں۔مولانانے علماءاور دین کے تھیلے داروں کوئن گوئی، باطل پر تنقید اور عدل وانصاف کے تقاضے پورا کرنے سے بھا گتے اور گھٹیا قدروں کے بیچھےد نیادار، مادیت پرست اور غلط مقاصد کی تکمیل،اہل خاندان کو ہر بجاد بے جامیں خوش رکھنےاور معیارِ زندگی سبرصورت او نچااورخوب تر کرنے کی فکر میں منہمک افراد کی طرح دوڑتے دیکھا، عام لوگوں اور نچلےطبقات کا گانے بجانے، عیش وطرب، لہو دلعب غرضیکہ ساعت وبصارت ارونخیل کی تمام تر لذتوں کے حصول میں بے انتہا شغف واننہا ک<sup>بھ</sup>ی دیکھا اور بی<sup>بھی مح</sup>سوس کیا کہ بیرسارے طبقے اپنے معیار وتہذیب کے نمایاں فرق کے باوجود دنیا کی اس چندروزہ زندگی کی محبت میں مست ہیں،اور موت کونا پسند کرتے ہیں،اس لئے نہ وہ اپنے کوخطرات میں ڈالنا جاتے ہیں اور نہ ہی کوئی عملی اقدام کرتے ہیں۔اس خطرنا ک صورت ِ حال کود کچے کر مولا نا کو یہ یقین ہو گیا تھا کہ عرب کی بیہ قومیں کسی بیرونی خطرہ کا سامنا کرنے کی اہل نہیں ہیں اور نہ ہی اپنے دین وشرف اور شعائر اور مقدس عبادت گاہوں کا دفاع کر سکتی ہیں۔مولا نانے اپنے قلب کی گہرائی اور ایمانی قوت سے سی مجھلیا تھا کہ جو کچھ ہور ہاہے، وہ اسی آیت کی تفسیر ہے جس میں فرمایا گیا ہے: ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم. ترجمہ: حقیقت بیہ ہے کہاللد کسی قوم کے حال کونہیں بدلتا جب تک وہ خود اینےادصاف کونہیں بدل دیتی۔ مولانا نے صحیح اندازہ لگایا تھا کہ فلسطین کی اس شکست ورسوائی کے پس پردہ دراصل بہت سے اخلاقی اور تربیتی عوام کارفر ماہیں ،مغربی استعار نے مسلمانوں کے دلوں اور د ماغوں میں مخفی قوت کے سوتوں کو ڈھونڈ اادرا پنی جستجو کے متیجہ میں انہوں نے بیسمجھا کہ مسلمانوں کی قوت وزندگی کا سب سے بڑا سرچشمہ ایمان ہی ہے، چناں چہ اس کے خلاف محاذ آ راء ہو گئے اورانہوں نے اپنی تدبیر دکر سے مسلمانوں پر وہی دور تمن پھر مسلط کردئے جواس سے قبل مختلف اقوام خصوصاً تا تاريوں اور مغلوں كى ملاكت ويستى كا اصل سبب رہ چکے ہيں: (١) شك وتذبذب اوریقین کی کمز وری اور بودا پ<sup>ی</sup> جس سے بڑی بز دلی اور کمز وری کوئی اورنہیں ہوسکتی (۲)احساسِ کمتری جومسلمانوں کے دلوں اور د ماغوں میں اس درجہ رچ بس گئی کہ وہ اپنے دین ومذہب اوراخلاق وتدن تک کوحقارت کی نگاہ ہے دیکھنے اور یورپین اقوام کی ہرموقع پر برتر ی، فضل وشرف اورخیر دکمال کااعتراف داقرار کرنے لگے،اصل مشکل فلسطین کےمسلہ کی یہی تھی کہ حربوں نیعا مطور سے اس مسئلہ کواس کے صحیح دائرہ میں نہیں رکھا اورا سے اسلامی مسئلہ نہیں سمجها جو یہودیوں کے حملہ کا نشانہ بن رہاتھا، انہوں نے اس مسّلہ کے حل کی جو کوششیں بھی کیں، وہ اس انداز کی ہیں جیسے کوئی سیاسی مسلہ در پیش ہو، انہوں نے اس موضوع پر بہت سی کتابیں لکھیں اور تقریریں بھی کیں، مگر ہرجگہ اس ظلم ونا جائز تصرف کوختم کرنے اور مٹانے کی بات کہی <sup>ب</sup>لیکن انہوں نے اس ذلت ونکبت کے اسباب کا جائز ہ لے کرا سے ختم کرنے کی آواز بلندنیہں کی، وہ اصل بنیا دوں سے غافل رہ گئے اور دوسری چیز وں میں پچنس گئے ۔ واقعہ یہی ہے کہ فلسطین کے مسلہ میں زبانی جمع خرچ تو بہت ہوا،مگراس سمت میں کوئی سنجیدہ عملی کوشش نہیں ہوئی، نہ ہی مغرب کی اس خطرنا ک سیاست وخیانت کے ستم رسیدہ ملكوں اور قوموں كواپنانظام حيات بدلنے كى كوئى دعوت واضح اور طاقتو را نداز ميں سامنے آئى ، یہ ہماری تاریخ کا بہت بڑاالمیہ ہے کہ اس مسلہ میں ذلت ورسوائی کے اسباب کے ازالہ کے ليح كوئي داعيها درجذبه بيدارنهين ہوسكا، جب كەخدادند قد دس كى نصرت حقيقى كااصل ضامن انہیں اسباب کا از الہ ہے، کتاب وسنت اور تاریخ اسلامی میں اس کی مثالیں بھری پڑی ہیں ؛ کیکن فلسطین کے مسئلہ میں بیہ بے تو فیقی رہی کہ حکام اورمؤ ثر افراد میں سے کسی کوبھی اس موقع پرقر آنِ کریم سےاستفادہاورعقل سلیم سے کام لینے کاشعور تک پیدانہیں ہوا۔ مولا ناجس حقیقت پریقین رکھتے ہیں وہ یہی ہے کہ کسطین کی بازیابی اسلام ہی کے راستہ سے ممکن ہے، فلسطین کی شکست کے اخلاقی ، نفسیاتی اور فکری عوامل جب بھی بھی ختم ہوں گے، تو بیرسارے مصائب ومسائل بھی ختم ہوجا ئیں گے اور فلسطین کی بازیابی کی راہ ہموار ہوتی چلی جائے گی،مولانا کے بقول فلسطین کے مسلہ کاحل بہت آسان ہے۔عربوں کی کامیابی اسی وقت ممکن ہے جب وہ اپنے تصرفات وامور میں آ زاداورخود مختار ہوجا ئیں، ان کی سیاست ان کےاپنے ہاتھوں میں ہو،اغیار کی مٹھی میں نہ ہو، وہ خطر پسند ہوجا ئیں، وہ دوسروں پر تکیہ کرنا اور دست نگرر ہنا چھوڑ دیں،اور طاؤس ورباب کے بجائے شمشیر وسناں کو اختیار کرلیں،اللّٰہ کی نصرت پر بھروسہ اوراپنے زورِ بازیراعتماد کے ساتھ جہاد ودعوت کے لئے آ مادہ اور شہوت ومادہ پرستیوں کے خلاف سینہ سپر ہوجا ئیں۔ (فلسطین کے سئلہ کی مذکورہ بالاتفصیلات کے لئے دیکھتے:اعلام القرن الرابع عشر البحر ی،مصنفہ:استاذانورالجند ی۳۲۳-۴۲۶) ا ۱۹۵۱ء کے وسط میں مولانا نے شام، عمان اور بیت المقدس کا سفر کیا، جس میں بیر حقائق بھی مولانا کے علم میں آئے کہ مسئلہ <sup>فلس</sup>طین ایک ڈرامہ تھا، جس کوانگریز دں اوران کے چیلوں نے پہلے سے تنار کررکھا تھا،اس کے کردار عرب باد شاہ اور حکومتیں تھیں، بیڈ رامہ کسطین کے اسیج يركهيلا كيااور عالم عربي اور عالم اسلام كي أتحصوب ميں دھول ڈ ال كربر طانبيا ورصوبيوني يہوديموں کے منصوب کو بورا کیا گیا، بیرایک سوچی تمجھی شاطرانہ اسکیمتھی ،مسلمانوں کی اس ذلت ورسوائی کے معاملہ میں آ زاد فلسطینی قوم سب سے زیادہ بےقصور ہے، اصلاً فلسطین کا خون عرب حکومتوں اور اُن کے قائدین اور عرب لیگ کی گردن پر ہے۔ (کاردانِ زندگی ۲۷۸ مختصراً) مولانا نے ۲۳ رجولائی ۱۹۵۱ء کو دشت یو نیورٹی کے ہال میں دانشوروں اور علماء کے بر م مجمع مين النابك و قبع مقاله بيش كياجو "المعو امل الاساسية في كارثة فلسطين" (المیہ فلسطین کے بنیادی اسباب) کے نام سے بعد میں طبع ہوا۔ اس مقالہ میں ان اہم اسباب سے بحث کی گئی ہے جوالمیہ فلسطین کے ذمہ دار ہیں، ان میں پہلا سبب اپنے اصول وعقیدہ پرمرمٹنےاورجان کی بازی لگادینے والے جذبہ کا فقدان تھا، دوسرےاس ذہنی دنفسیاتی کیفیت کافقدان جسےا قبال نے یوں بیان کیا ہے: بے خطر کوڈ بڑا آتش نمرود میں عشق عقل ہے محوِ تماشائے لبِ بام ابھی تیسرا سب بیر ہے کہ عرب حکومتوں اور قو موں میں کو کی شخص ایسا نظر نہیں آتا، جس کےدل ود ماغ پر فلسطین کا مسلہ چھا جائے۔ (کاردانِ زندگی ۲۸۸۱) فلسطین کی بحالی کا مسئلہ مولانا کی رائے میں عقیدہ وایمان سے تعلق رکھتا ہے۔ ۱۹۵۲ء میں دشق کی مؤتمراسلامی میں مولانانے ''ار تبساط قیضیۃ فیلسیطین بیالو عبی

الاسلامی" (اسلامی بیداری سے مسله فلسطین کا ربط) کے موضوع پر جوخطاب کیا تھا وہ اس فکر کا اظہارتھا ، یہودیت اسلام سے شروع سے متصادم اور مزاحم ہے، ہم مسلمانوں کی ذمہ داری ہے کہ اس تصادم میں اسلام کے غلبہ کی کوششوں کے لئے سرگرم عمل ہوجا کیں ،اس کے لئے کسی نئے دین کی ہمیں ضرورت نہیں، والعیاذ باللہ۔ ہاں! نئے ایمان کی ضرورت ضرور ہے، حالات جب غیر معمولی ہوجاتے ہیں اس وقت انسان غیر معمولی توانا ومضبوط، زندہ ویرجوش اورمجسمعمل ایمان کی ضرورت محسوس کرتا ہے، بیدایمان اگر صحابہ جیسا نہ ہوتو کم از کم صلاح الدین ایو بی اوران کے دین دارلشکریوں کی طرح تو ہو۔ قاضی بہا وّالدین ابن شداد نے صلاح الدین ایو بی کے بارے میں فرمایا ہے کہ وہ حرام امور سے تائب اورلذت دعیش کا تارک ہو چکا تھا، اس کے ذہن ود ماغ میں بی حقیقت جا گزیں ہوگئی تھی کہ اللہ نے اسے ایک بلند مقصد کے لئے وجود بخشا ہے جولہو دلعب سے ذرا بھی میل نہیں کھاتا، بیت المقدس کی بازیابی کا مسلداس کے نزدیک سب سے اہم تھا اور اس کے لئے اس میں بے پناہ جوش اور عزم واستقلال تھا،فلسطین کوآ زاد کرانے کے لئے اس میں وہی تڑپتھی جوایک ماں کواپنے اكلوتے بيٹے كي كم شدگى ياموت پر ہوتى ہے۔ (نھات الايمان ٨٠ مؤلفہ: مولا ناندوڭ) فلسطین کی بازیابی کے لئے صلاح الدین ایو بی ہی کے عزم وارادہ کی ضرورت ہے، فلسطين وبيت المقدس زبانِ حال سے گويا ہے: هات صلاح الدين ثانية فينا وجـددی حطّين أو شبـه حطّينا ترجمہ: صلاح الدین کودوبارہ لاؤاور معر کہ خطین کی یادتازہ کرادو۔ مغربی تہذیب،اس کے فلسفوں، مادیت پریتی، دنیا ہے محبت، گفتع پرستی اور تمام بے اعتدالیوں سے جب تک احتیاط نہیں برتی جائے گی اور روثن خیال مگر تاریک روح، بے دین، بدباطن، کم ہمت، بے صبر، بزدل، بداخلاق، ضعیف الارادہ اور ذاتی منافع کے حریص د نياپرست افراد کوميدانِ عمل سے جب تک ہٹايانہيں جائے گا،فلسطين کا مسلة لنہيں ہوگا۔ يہى وہ پيغام ہے جو مولانا كى تقريروں اور تحريروں ميں ملتا ہے، مسلة فلسطين كے ص كے لئے مولانا نے جو کوششيں فرمائى ہيں وہ بہت كم لوگوں كے حصہ ميں آئى ہيں، ان كى پورى تفصيلات مولانا كى كتاب"المسلمون و قضية فلسطين" (مسلمان اور مسكا فيلسطين) المية فلسطين سے تين سبق، عالم عربى كالميدو غيرہ ميں ديكھى جاسكتى ہے۔ خليجى جنگ

اگست • ۱۹۹ء کوعراق کی حکومت نے کویت پر غاصبانہ قبضہ کریا اور پھرغارت وفساد کا وہ طوفانِ بدتمیزی بریا ہوا جو پورے عالم اسلام کے لئے نکلیف وندامت کا باعث ہوا، اس کامیابی نے حراق کے حوصلے بڑھادئے اور اس کی نظر بدحجاز مقدس پر بھی پڑنے لگی، اس خطرنا ک صورت حال کوخاص طور سے اس دینی حلقہ نے محسوس کیا جو عالم عربی میں پیدا ہوئی سیچیلی تحریکات اور خصوصاً قومیت عربیہ (جو البعث العربی کے نام سے معروف ہے) کی تاریخ،عوامل داسباب اوران کےفکری سرچشموں سے بخوبی واقف تھااور جسے بیدخطرہ سامنے نظرآ رہا تھا کہاس طرح کے تخریبی اقدامات اسلام اورمسلمانوں کو کمز ورکرنے اور حجاز مقدس کے نقدس کو یامال کرنے کی کوششیں ہیں جو دراصل غیر اسلامی افکارا درمغرب کی دشمنا نہ منصوبہ بندیوں ہی کے سلسلہ سے تعلق رکھتی ہیں اور جن کا اصل مقصد اسلام کے اس اصیل واولین مرکز میں داخل دمؤ ثرین کرعریوں کے ذہن کی تہذیبی ارتد اداور جاہلیت اولی کی طرف بازگشت اور دین اور عقیدہ وحمل میں ضعف وتزلزل پیدا کرنا اور کفر سے نفرت اور جاہلیت سے عار محسوں كرنى كحجذبات كوختم كرنا اوردور جامليت بى كوقابل فخرز ماندثابت كرنا تقا-مولانانے ہندوستان میں سب سے پہلے اور سب سے زیادہ ان خطرات کومحسوس کیا،

حر بوں کے افکار، مسائل ومشاکل اور محاسن ومعائب پر مولانا کی جتنی گہری نظر، مطالعہ اور

مشاہدہ تھااس کے پیش نظر ہمارے علم میں برصغیر میں کوئی ان کا ثانی نہیں تھا،مولا نانے اپن تحریروں اورتقریروں میں پوری صفائی سے عراقی حملہ کی مذمت کی اور واضح کیا کہ: '' کویت پرصدام<sup>حس</sup>ین کے اقدام کا سب سے بڑا المیہ بیہ ہوا کہ اسلام کی اخلاقی شہرت اورانسانی دعوت کو دہنقصان پہنچا ہے جس کی تلافی برسوں نہیں ہو سکے گی مسلمانوں کا سرشرم سے جھک گیاہے، وہ اغیار کی شکایت اب س منہ سے کریں جب ایک ہی مذہب کے مدعی،ایک، پی زبان کے بولنے والے اورایک پڑ وہی ملک نے ایک ایسے پڑوہی ملک پرحملہ کیا اوراس پر قبضہ کرلیا جواس سے رقبہ میں بہت چھوٹا اور تاریخ میں بہت کم عمر اور غیر نمایاں ہے، ہمارے اس برصغیر (ہندوستان ویا کستان ) کی ایک بڑی کمزوری ہیر ہی ہے کہ اگر کوئی شخص کسی مغربی طاقت کے خلاف زور دارلفظ بول دے تو وہ ہیرو بن جاتا ہے، اس کی برائیوں کے ریکارڈ بھلادئے جاتے ہیں، ہرلفظ جس میں''خطر پسندی''اور' مہم جوئی'' ہواس کو یں کر مسلمان دیوانے ہوجاتے ہیں۔سب سے بڑا المیہ بیر ہے کہ اس سے اسلام کی دعوت کو نقصان پہنچتا ہے،'' پیام انسانیت'' کےایک داعی کی حیثیت سےاب می<sup>مش</sup>کل ہوگیا ہے کہ اس جرائت اوراحساسِ ذمہ داری کے ساتھ کسی سے نہیں کہہ سکتے کہ کسی کی جان نہیں لینا چاہے اور کسی کی زمین وجائیداد پر قبضنہ ہیں کرنا چاہے''۔(کاروانِ زندگی ۱۸/۵–۱۹) واقعہ کی سنگینی مولانا کے بقول اس وجہ سے تاور بڑھ جاتی ہے کہ بیہ واقعہ بلا دِعر ہیہ میں جہاں پیش آیا، جہاں سے احترام انسانیت، عدل، احسان شناسی اور شرافت اور کمزور کی حمایت وحفاظت کی عالمی تحریک ودعوت نمودار ہوتی تھی۔مولا نانے اپنے خاص اسلوب اور طر زِفکر (جس میں سب سے زیادہ نمایاں سلامت روی اور دورا ندیشی ہے ) کے مطابق اس حاد نہ کی شکینی اور اس کے انسانی واسلامی ضمیر پر بار ہونے کی متعدد وجوہ واسباب اپنے ایک رساله ''السمأساة الأخيرة في العالم العوبي'' (عالم عربي كاتازه الميه) مي تحريفرما ي ہیں،جن کا حاصل مخضراً بیہے: ا: - عراق جیسے بڑے اور طاقتور ملک نے جو حال ہی میں ایران جیسے عظیم ووسیع

ملک سے جنگ میں کامیاب ہو چکا تھا، کویت جیسی چھوٹی ریاست پرحملہ اور قبضہ کر کے ایک

ایسی خراب نظیر قائم کردی جونہ صرف بیر کہ اسلام کی اخلاقی تعلیم وروایات سے مطابقت نہیں رکھتی؛ بلکہانسانی ضمیر اور اصولِ اخلاق کے لحاظ سے بھی ایک مذموم اقدام اور'' قزاقی'' کے مرادف ہے، پھراس میں مزید تکینی کا پہلویہ ہے کہ جملہ آور ملک اور اس شم کا شکار علاقہ دونوں مسلمان بھی ہیں اور عرب بھی، مزید برآ ں بیر کہ ایک ایسے ملک نے اس ریاست برحملہ اور قبضه کیا جس نے قریب ترین ماضی میں اس کی فیاضا نہ مدد کی تھی اور جس کا کوئی ایساقصور نہ تھا کہاسے بیہزادی جاتی۔ ۲ :- پھر عراق کے کویت پراس کا میاب حملہ اور قبضہ کے نتیجہ میں وہ ساری قباحتیں اورشرم ناک واقعات پیش آئے جن کا ایسے حملے اور فتو حات میں حملہ آ ورفو جوں کے ہاتھوں تجربه کیاجاچکا ہے اور جس کوقر آن نے یوں بیان کیا ہے: ان الملوك اذا دخلوا قرية افسدوها وجعلوا اعزة اهلها اذلة، وكذلك يفعلون. ترجمہ: بادشاہ جب کسی ملک میں گھس آتے ہیں، تواسے خراب اور اس کے عزت دالوں کو ذلیل کردیتے ہیں، یہی کچھودہ کیا کرتے ہیں۔ ۳ :- پھر عراق کے فوجی قائد و حکمر اں صدام حسین نے ایران کی ان سب شرطوں اور دعادی کوبلاشرط مان لیاجن کی بنا پرایران سے سالہا سال ایک طویل اور خونریز جنگ اس نے لڑی اور طرفین کے لاکھوں آ دمی لقمۂ اجل بنے ،صدام حسین نے بیچر کت کر کے اپنے · کارنامہ' پرخودیانی پھیردیا اوران لاکھوں مقتولین کے ساتھ ناانصافی کی جواس جنگ میں مارے گئے،اورجن کے متعلق بیہ یو چھاجا سکتا ہے کہ: ﴿بای ذنب قتلت ﴾ (کس جرم

میں ان کو مارا گیا؟ )صدام کے اس متضا دطر نِعمل نے خوداس کے کارنا مہکوگر دوغبار بنا دیا۔ ۲۰ :- صدام حسین کی قوتِ ارادی، کامیاب فوجی تنظیم وقیادت سے بعض حلقوں میں بیامید قائم ہونے لگی تھی کہ شاید وہ عالم عربی کی قیادت کےخلاء کو پر کر سکے اور اسرائیل

| ,,,                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| کے خلاف محاذ آ را ہوکر فلسطین کی بازیابی کی خدمت انجام دے سکیں ؛لیکن بیہ موقع نہیں آیا تھا   |
| کہ اس نے بجائے اسرائیل کے بلاد حربید اسلامیہ کے اندرایک نیا محاد کھول دیا اور ساری           |
| توقعات خاک ہوکررہ گئیں۔                                                                      |
| ۵ : - کویت پر بیچمله خطره کی گھنٹی ہےاور جزیرۃ العرب وحجاز مقدس پر صدام کی نگاہِ             |
| طمع الٹھنے کااندیشہ بھی سراٹھار ہاہے، کیوں کہ:                                               |
| تاریخ اُمم کا بیہ پیام ازلی ہے                                                               |
| صاحب نظراں نشہ قوت ہے خطرناک                                                                 |
| اس اندیشہ کے نتیجہ میں حکومت سعود بیہ کوامریکہ د برطانیہ سے فوجی امداد طلب کرنی              |
| پڑی اور دنیا کے عام مسلمانوں کو بیتمنا ہوئی کہ کاش خود مسلم ممالک جزیرۃ العرب کی حفاظت       |
| کے لئے پورے شوق دنشاط کے ساتھ کمر بستہ ہوجاتے اور میدانِ ممل میں آتے۔                        |
| ۲ :- اگر عراق کے کویت پر حملہ کرنے اروکسی دوسرے عرب ملک کی طرف بھی                           |
| حوصلہ مندی کی نگاہ اٹھانے کے جواز میں بیاکہا جائے کہ ان بلادِعر ہید کی زندگی خود ایسے تادیبی |
| اقدامات اور کارردائیوں کی عرصہ سے دعوت دےرہی تھی ،اور بیدوہاں کی متر فانہ اور مسر فانیہ      |
| زندگی کا نتیجہ ہےجس کی تصدیق قرآن وحدیث کے بیانات سے ہوتی ہے؛لیکن بیہ جواز بیحد              |
| بوداہے،اس صورتِ حال کاعلاج بینہیں تھا کہا یک بڑا ملک ایک چھوٹی ریاست پراندھادھند             |
| حملہ کردے اور بلاکسی اصلاحی مقصد ودعوت کے اس پر قبضہ جمالے، اس کا علاج صحیح اسلامی           |
| دعوت وتحریک، احیائے دین کی سنجیدہ اور مخلصا نہ کوشش، اپنی جگہ پر صحیح اسلامی نظام حکومت      |
| وطرزِ معاشرت کا قیام، صالح نظام تعلیم وتربیت اورایک معیاری مثالی واسلامی معاشرہ اور          |
| ماحول کی موجودگی ضروری ہے جود نیا کے لئے جاذبِ نظراور قابل رشک ہو۔افسوس ہے کہ                |
| حملہ آور عراق کے پاس ان میں سے کوئی امتیاز وخصوصیت نہیں پائی جاتی اس لئے اس کا کوئی          |
| شرعى واخلاقى جوازنېيس تھا۔ ( کاردانِ زندگی، ۲۷-۲۸-۲۷ بخفراً)                                 |

حضرت مولا ناعلی میالؓ کے دل ود ماغ پر شعوری زندگی میں کسی حاد شدکا ایساا تر نہیں پڑا جتنا اس حاد شدکا اثر پڑا ؛ اس لئے کہ مولا نا نے بد و شعور کے بعد ہی سے اپنی صلاحیتوں کا اصل میدان عالم عربی ہی کو بنایا اور اپنی اکثر اہم تالیفات و خطبات میں مخاطب عرب اقوام ومما لک کو بنایا، اس حاد شۂ فاجعہ سے بلادِ عربیہ خصوصاً حجاز مقدس اور حرمین شریفین کے لئے جو خطرات پیدا ہو گئے تھے، ان سے مولا نا کے دل ود ماغ کو بڑا گہر اصد مہ پہنچا کہ: رہے: اس گھر میں جلایا ہے چراغ آ رز و بر سوں

اس کے ساتھ ہی مولانا کو جزیرۃ العرب کی منجا نب اللّٰد حفاظت پر پورا یقین تھا؛ کیکن اس طرح کی تکلیف دہ صورتِ حال کاازالہ مولانا کے نزد یک طرزِ زندگی کی اسلامیت اورایمانی قوت وطافت کے بغیر نہیں ہو سکتا۔

مولانا نے اس موقع پر صرف ای کرخی دعوت سے کام نہیں لیا؛ بلکہ جہاں عراق اور صدام حسین کے طرز عمل کی تخق سے مذمت کی و ہیں عالم عرب کے متعدد امراء وحکام کو ان خطرات کی طرف توجہ دلائی اور اخلاص کے ساتھ ان خامیوں اور کمز وریوں کو دور کرنے کی دعوت دی جواللہ کی تائید وحمایت سے محرومی کا سبب بنتی ہیں، مولا نانے اپنادعوتی فرض اور دین احتساب غیر جانب داری اور فرض شناسی کے ساتھ انجام دیا، اس موقع پر مولا نا نے سعودی عرب کے سر براہ شاہ فہد بن عبد العزیز کو ایک طویل ملتوب کھا، جس میں اُن کو اِن حقائق کی طرف متوجہ کیا اور اس سلسلہ میں خلیفہ را شد سیدنا عمر بن عبد العزیز نیز اور جاہد اعظم صلاح الدین ایو بنؓ کے نمونوں کو پیش نظر رکھنے کی دعوت بھی دی، شاہ فہد نے اس ملتوب کا جواب دیا اور مولا نا کی ہدایات پر عراق کی فون جن کی کا خاتمہ ہوا تو مولا نا نے عبد الکر یم پار کی جواب دیا اور ایک ملتوب میں تر عراق کی فون جن کی کا خاتمہ ہوا تو مولا نا نے عبد الکر کی میں اُن کو اِن حقائق کی ایک ملتوب میں تر عراق کی فون جن کی کا خاتمہ ہوا تو مولا نا نے عبد الکر کیم پار کی جو جاب کو اپن

· · أن صبح بي خبر ملى كه مراق نے اپنى فوج كوكويت سے داپس آنے كاتھم دے دیا ہے:

ہرچہ دانا کند کند ناداں لیک بعد از خرابی بسار کاش! صدام نے پہلے ہی ان سب کامشورہ مان لیا ہوتا؛ کین بقول فارسی شاعر کے: *خلقے بمن*ت *یک طر*ف آن شوخ تنها يک طرف افسوس ہے کہ دین اورامت کی ایس بدنا می اور بدنمائی ہوئی جس کی نظیر دور دور تک نېيى ملتى، \_(ماہنامە 'افكارملى، دېلى مارچ ٢٠٠٠ء) عالم عربی کے مسائل ومشاکل اور وہاں کی فکری ، سیاسی اور دعوتی صورتِ حال کے تجزیه داصلاح اور رہنمائی کی ذمہ داری مولانا نے مختلف ذریعوں اورطریقوں سے انجام دی ہے، عربوں میں خود شناسی کا شعور بیدا کرنے، اپنا منصب پیچانے اورا پنے فرائض کی انجام دہی کے لئے مولانا نے بڑی قابل قدر کوششیں فرمائی ہیں، ان کی بے راہ رویوں پر مولانا تڑیےاورروئے ہیں،انہیں منزل کا راستہ ہتایا ہے،مغربی تہذیب کی لعنتوں (جن کی تفصیل آگے آرہی ہے) سے بچانے کے لئے ہر طرح سے جدوجہد کی ہے اور ہر موقع پر کتاب وسنت اور تاریخ اسلام سے عبرت وضیحت حاصل کرنے کی دعوت دی ہے، اپنی مشغول ترین زندگی میں مولا نانے حربوں کی اصلاح کا جو بیڑ ہ اٹھایا اس سے ان کی حمیت اسلامی اور جذبہ ٗ غلبه دین کااندازہ کیاجا سکتا ہے۔

نوٹ: ال مضمون میں مولانا کی کتاب ''کیف دخل العرب التاریخ، ''الاسلام و الحضارة الانسانية، العرب يکتشفون انفسهم'' ﷺ استفاده کيا گيا ہے۔زياده تر پرانے چراغ کے نتيوں حصوں سے فائده الحمايا گيا ہے۔ (عربی حوالوں ميں ترجمه ضمون نگار کے قلم سے)

## □∻□

مغربي تہذيب كےسلسلہ ميں حضرت مولا نُاكا

معتدل اورجامع موقف

مغربی تہذیب کا جوسیلاب تندو تیز ایک عرصة دراز سے عالم عربی اور عالم اسلامی کواپنی زدمیں لئے ہوئے ہےاورا پنی ظاہری رعنا ئیوں، دل فریبیوں اور جاذبیت کی وجہ سے مرکز توجہ اور منظور نظر بنا ہوا ہے، اور وہ پختہ مسلمان بھی اس کی لپیٹ میں آ گئے ہیں جن کے اسلاف تقريباً دس صدیوں تک اپنے علوم واقد ارکے ساتھ دنیا کے حاکم وسربراہ رہے۔مغرب کا پیچ گچر (جو حضرت مولا ناعلی میاںؓ کے الفاظ میں مسیح دجال ہے) دراصل اسلامی ثقافت برحملہ، اسلامی اقدار دغلبہ کو کمز ورکرنے کی گہری سازش اورایک سوحیا سمجھا اور جا نابوجھا منصوبہ ہے۔ مغربی تہذیب واقدار کے سلسلہ میں تین ہی موقف ہو سکتے ہیں: (۱) سلبی (Negative) موقف: یعنی مغربی تہذیب سے بالکل گریز اور نفرت اور اس کے ہر ہر جزء کی مخالفت اور ہرموقع برا سے شجر ممنوعہ مجھنا۔ بیہ موقف نہ تو عقل اور طبعی طور پر درست ہے، نہ ہی شرعی نقطہ نظر سے صحیح ہے؛ کیوں کہ اسلام ہر جگہ سے صالح ونافع اشیاء کے اخذ کا داعی ہے۔(۲) ایجابی وتائیدی(Positive) موقف: لیعنی خیر وشراور صلاح وفساد ہر موقع پر مغرب کے کچر کی یوری پیروی اور کمل سپر دگی۔ بیطریقہ فکر وعمل اور موقف افراط پر مبنی ہے، اور پہلے سلبی اور تفریط کے موقف سے بدر جہائنگین اور خطرنا ک ہے، اس لئے کہ بیاسلام، اسلامی اقدار، تہذیب وتدن اور خصوصیات کو دفن کر ڈالنے کے مرادف ہے۔ (۳) اعتدال وتوازن: یعنی اسلامی عقائدادرافکار داقدار سے غیر متصادم چیز وں کواختیار کرنا ادر متصادم اشیاء کوٹھکرادینا۔ بالفاظِ دیگر خیر کا انتخاب اور شر سے اجتناب، بیہ موقف ہرلحاظ سے جامع اور معتدل ہے، اور یہی اسلام کے اصول وہدایات سے ہم آ ہنگ بھی ہے، حضرت مولا ناعلی

میانؓ نے افراط وتفریط کے دونوں پہلوؤں پر شدید نقید کی ہے اور اعتدال کے اس پہلوکو اختیار کرنے کی دعوت دی ہے۔ مولانا نے اپنی تحریروں اور تقریروں میں جگہ جگہ مغربی تہذیب اور اسلامی تہذیب کا

جائزہ لیا ہے اور مغربی کلچر کے مفاسد و منافع دونوں کا تجزید کرتے ہوئے مسلمانوں کو معتدل راہ اختیار کرنے کی طرف آمادہ کیا ہے۔

مولانا کے بقول تہذیب مغرب کے سلسلہ میں منفی اور سلبی رو بیکا منیجہ عالم اسلام کی بسماندگی اور زندگی کے رواں دواں قافلہ سے بچھڑنے کے سوا پچھا ورنہیں ہوسکتا، اس سے عالم اسلام کا رشتہ باقی دنیا سے منقطع ہوجائے گا، بیر و بیکوتاہ نظری پر بنی ہے، اس سے فطری قوتوں اور وسائل میں نقطل پیدا ہوتا ہے، اور بیاس دین فطرت کی صحیح تر جمانی اور تعبیر نہیں ہے جس نے کا سات میں عقل وند ہر کے استعال پر ہڑا زور دیا ہے اور مفید علوم میں استفادہ کی تر غیب دی ہے، اور جس نے بیچھم دیا ہے:

واعدوا لهم ما استطعتم من قوة من رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدو كم.

ترجمہ: اورتم لوگ جہاں تک تمہارا کس چلے زیادہ سے زیادہ طاقت اور تیار بند ھے رہنے والے گھوڑ بے ان کے مقابلہ کے لئے مہیا رکھو؛ تا کہ اس کے ذریعہ سے اللہ کے اوراپنے دشمنوں کوخوف ز دہ کردو۔

- اورجس في يدفر مايا ہے: الكلمة الحكمة ضالة المؤمن فحيث وجدها فهو احق بها. ترجمہ: حکمت كى بات مؤمن كى متاع كم شدہ ہے، جہاں بھى وہ اس كو ملح وہ اس كاحق ہے۔
- سے بیٹ کاب کی ہے۔ پیسلبی موقف قانونِ تکوینی اوراس کا ئنات کے مزاج کے بھی سراسرخلاف ہے، بیہ

اعتدال کا موقف نہیں ہے، اس لئے بیدزیا دہ لمبے صبہ تک باقی نہیں رہتا، چناں چہ جو عرب ممالک شروع میں مغرب کے اس سلاب سے بالکل گریزاں تھے، کچھ عرصہ کے بعد وہ اس میں پورے پورے ڈ وب گئے ،افراط وتفریط کی بیصورت ِحال فکر کی پستی ، ذہن ود ماغ کی تنگی اور قوتِ ایمانی دخود اعتمادی کے نقدان کی وجہ سے پیدا ہوئی،مغربی طوفان کے بیا ثراتِ بد آج بھی تمام اسلامی ممالک اور بلادِعر بید میں بفرق مراتب دیکھے جاسکتے ہیں، افغانستان کے ساتھ بھی یہی ٹریجٹری پیش آئی،ایک عرصہ تک وہ مغربی تہذیب کے اثرات اور ہوشم کی اچھی بری تبدیلیوں سے محفوظ رہا، قدیم تہذیبی ومعاشرتی روایات ورسوم کواس نے دانتوں سے کپڑے رکھا، وہ جدید تہذیب کے صالح اور مفید اجزاء کو بھی قبول کرنے کا روادار نہیں تھا؛ لیکن آخرمیں بیرحجاب اٹھااوراس نے بھی مغربی تہذیب اورطر نے زندگی کو (اپنی کمزوریوں اور سارے معائب کے ساتھ ) قبول کرنے کا تہ پہ کرلیا اور پھر آئلھیں بند کرکے تیزی کے ساتھ مغربي تهذيب ومعاشرت كوايناليايه

حضرت مولانا نے ۲۷ کوا میں اپنے سفرا فغانستان کے تا ترات میں لکھا ہے کہ: ''افغانی قوم اپنے ماضی سے بہت دور جاپڑی ہے، اور بیدوری ماہ وسال کی تعداد کے اعتبار سے تو تم کم ہے، لیعنی صرف ۲۵ مرسال ؛ لیکن فکری و تدنی اعتبار سے بید مسافت بہت طویل ہے، اکثر قومیں کہیں صدیوں میں اتن مسافت طے کرتی ہیں۔ افغانستان میں پردہ اب پسماندگ، جہالت وغربت کی علامت بن گیا ہے، اور دین کے نمائندہ علاء اور جدید تعلیم یا فتہ طبقہ کے درمیان پیدا ہونے والی خلیج بہت و سیع ہوگئی ہے، جس کو پر کرنا آسان نہیں ہے۔ (دریائے کابل سے دریائے رموک تک ۲۰ – ۲۲ مختفر آ)

(طالبان کی موجودہ حکومت نے صورتِ حال پر بہت کنٹرول کیا ہے، اور شعائر واحکام اسلامی کی پیروی کا مزاج پیدا کیا ہے ) افراط وتفریط کا بیہ ماحول ہم کو یمن میں بھی خوب ملتا ہے،ایک طویل عرصہ تک یمن تہذیب مغرب کا بالکلیہ مخالف رہا؛لیکن پے بہ پے انقلابات نے وہاں اسلامی فتر روں کو زبر دست نقصان پہنچایا اور مغربی تہذیب نے اپنے وبال و پر وہاں اچھی طرح پھیلا دیئے، اسی غیر معتدل ما حول نے عالم اسلام کوایسی ترقی پذیر معتدل وعادل اسلای سوسائٹی کی تشکیل سے دورکردیا ہے،جس میں اسلامی طریقۂ زندگی کو اینے عملی وثقافتی اظہاراورنمود کا پورا موقع مل سکے۔ مغربی تہذیب کے سلسلہ میں دوسراایجا بی موقف شکست خوردگی اور پوری طرح سر تشلیم خم کردینے کا ہے، پیطرز فکرسب سے پہلے تر کی میں شروع ہوا۔مشہور تر کی ادیب ضیاء گوک الب جدید ترکی نے فکری معماروں میں سرفہرست ہے، اس نے بڑی بلند آ ہنگی اور جوش کے ساتھ ترکی کواپنے ماضی قریب سے علا حدگی اور خالص قومی ومادی بنیا دوں پرتعمیر وتشکیل جدید کی دعوت دی،اورا پنا پوراادب وفن اسی نظریه کی تا ئید میں استعال کیا، یہ نظریہ قبول ہوتا گیا،اورتر کی مغربی تہذیب کے کھو کھلے مظاہراور سطحی اسطلا حات میں الجھ کررہ گیا۔ ترکی کے عوام (جواسلام پیند تھے)اور مغرب پرست حکومت کے درمیان ایک وسیع خلیج حائل ہوگئی، مغربی تہذیب کو ہز درنا فذکر نے کے لئے ترکی حکومت نے جس سنگ دلی اور تشد د سے کا م لیااور صلاحیت مندا فرا دکوجس طرح نشانه بنایا گیا، اس کی نظیر مکنی مشکل ہے، یہ شکش آج بھی موجود ہے،مغربی تعذیب سے استفادہ کے میدان میں تر کی کا یارٹ خالص تقلیدی یارٹ تھا،اس کا یارٹ صرف درآ مد (Import) کرنے ،مستعار لینے یافقل کرنے کا تھا، نہ اس سے زیادہ نہاس سے کم، چناں چہاس دور میں نہ تو سائنسی علوم میں کوئی ترقی ترکی کو ہوئی اور نہ ہی دوسر بے علوم میں، اس طرح آج بی قوم ایک تیسر بے درجہ کی قوم کی حیثیت سے مغربی ملکوں کے زیرِسا بیہ پل رہی ہے۔ترکی کے ایک دانشور نامق کمال نے تمغر بی تہذیب وعلوم سےاستفادہ کی نسبۃ زیادہ متوازن دعوت پیش کی تھی،جس کے اثرات بھی ہوئے ؛لیکن ضاء گوک الپ کی دعوت زیادہ مؤثر رہی، جس میں کمال ا تا ترک کی قیادت کا دخل ہے، اس قیادت نے ترکی میں لا مذہبیت اور ماضی سے شدیدانحراف وبغاوت اورعسکری آ مریت کا جو رخ اختیار کیا، مذہب کی جس شدت سے مخالفت کی، تہذیب جدید کی جس پر جوش انداز میں پوجا کی، ٹوپی اور سر کے ہرلباس کوخلاف قانون اور ہیٹ کا استعال لازمی کر دیا، تمام اسلامی شعائر کا مذاق بنایا، عربی رسم الخط کے بجائے لاطین رسم الخط رائح کر دیا اور پوری زندگی سے اسلامی اور عربی عناصر کو دور کرنے میں جو حیرت انگیز و بے نظیر کا میابی حاصل کی وہ ہماری تاریخ کا ایک تاریک ترین باب ہے، عالم اسلام میں بدشمتی سے اس کی مقبولیت کا میعالم تھا کہ وہ تجد دکا امام، ہیرواور آئیڈیل سمجھا گیا اور اس کی تقلید کی گئی۔

دوسری طرف ہندوستان میں مغرب ومشرق کی یہ شکش سامنے آئی، انگریز حکومت کے قدم ہندوستان میں جم چکے تھے، مسلمان شکست خوردہ اور صلحل ہو گیا تھا، ۱۸۵۷ء کی شکست کے بعد اس صورتِ حال میں مزید اذافہ ہوا تھا، اس نازک مرحلہ میں دو قیادتیں مسلمانوں میں ابھریں، پہلی قیادت علاءدین کے زیرِسا بیاوردوسری سرسیداحمد خاں اورجدید مکتب خیال کے افراد کی تکرانی میں ابھری۔

علماء نے حالات کی سیمین کا جائزہ لیا، اسی پس منظر میں دارالعلوم دیو بند ۱۸۶۲ء میں قائم ہوا، سرسید احمد خاں کی تحریک مغربی تہذیب اور اس کی مادی بنیا دوں کی تقلید اور جد بد علوم کو اس کے عیوب و نقائص کے ساتھ بلاتر میم و تفید اختیار کرنے کی داعی تھی، وہ سائنس معلومات کے مطابق قرآن کی تفییر کرر ہی تھی، سرسید مرحوم نے جو تعلیمی کا م انجام دیا اس کا ایک کمز در پہلو بد تھا کہ اس میں ہند وستان کے مسلم معاشرہ کے حالات اور نقاضوں کی رعایت نہ تھی اور نہ مغربی تدن کو مادی روح سے پاک کرنے کی کوئی کوشش کی گئی تھی، دوسرا پہلو بد تھا کہ ان کا سارا زور انگریز کی زبان وادب ہی کے حصول اور اعلیٰ تعلیم پر تھا، اور عملی علوم کی طرف کوئی خاص توجہ نہ تھی، اگر چہ بیتر کی مؤثر اور کا میاب ثابت ہوئی اور اس کے فوائد بھی محسوں ہوئے ؛ لیکن مسلمانوں کے جدید نازک ثقافتی و فکر کی نقاضوں کی تحمیل میں اس نے وہ کردار ادائہ میں کیا س سے تو قع تھی، سرسید کے ان نظریات کے مقابلہ میں اس 777

الہ آبادی اور علامہ اقبالؓ کے نظریات سامنے آئے۔ دین ودنیا اور قدیم وجدید کے در میان جو ظلیح حائل ہو چکی تھی اسے پاٹنے کے لئے ندوۃ العلماء کی تحریک اکٹھی اور بڑی حد تک اپنے مقاصد میں کا میاب رہی اور اصول و مقاصد میں سخت اور بے لوچ اور فروع و و سائل میں وسیع اور کچک دار ثابت ہوئی۔ پاکستان کے قیام سے مغربی تہذیب کے مفاسد کے از الہ کی جو تو قعات تھیں وہ بھی پوری نہ ہو کیں۔ پاکستان کی جماعت اسلامی نے نظام اسلامی کے نفاذ پر زور دیا تھا، مگر اس کی راہ میں داخلی و خارجی مشکلات حاکل ہو کیں اور بعض بے اعتدالیوں نے اس کا حلقہ ار دوسوخ بھی کم کر دیا۔

مصرجوعالم اسلام میں بڑی اہمیت رکھتا ہے، وہاں بھی تہذیب حاضر کی تجلیات نے عقلوں اور دلوں کوسحور اور نگا ہوں کوخیر ہ کیا، جہال الدین افغانی اور محد عبدہ نے اپنے خاص سیاسی ود فاعی انداز میں (بعض خامیوں اور بے اعتدالیوں کے ساتھ ) جوکوشش مصر کومغربی بنجہ سے چھڑانے کی کی، وہ زیادہ مؤثر اور دریہ پا ثابت نہ ہو کی،مصر میں آ زاد کی نسواں کی تح یک بھی بڑے شدومد سے اکٹھی اور بے حد مؤثر ثابت ہوئی ( آج بھی بے حیائی اور عریانیت کا دلدوز منظر مصر میں دیکھنے میں آتا ہے)متشرقین کے اثرات بھی قبول کئے جانے لگے، ڈاکٹر طرحسین نے مصرکو پورپ کا ایک ٹکڑا قرار دیا، اخوان کی تحریک انہیں بدترین حالات کے رومل میں شیخ حسن البنا شہید نے شروع کی ،جس نے بہت جلداینی تا ثیر دکھائی ؛ کیکن نیشنلزم اروسوشلزم کےعلم برداروں نے اس تحریک کو کیلنے میں ساری قوتیں بے دریخ صرف کرڈالیں، پھراس تحریک کے جلد عملی سیاست میں قدم رکھنے کی وجہ سے بھی خطرات پیدا ہوئے، بالآ خراس کے دسیع فوائد سے عالم عربی اور مصر محردم ہو گیا۔ ا ۱۹۵۲ء کے انقلاب کے بعد کچھ تو قعات وابستہ ہوئیں؛ مگر جمال عبدالناصر نے سب پر پانی پھیردیا،فکری ارتداد کا سلسلہ شروع ہوا،انورسا دات نے بھی ناصر کی ہی کافی حد

تک پیروی کی، نتیجہ بیہ ہوا کہ مغربیت کے پاؤل مصر میں ایسے جم گئے کہ اب تک مِٹنے کا نام نہیں لے رہے ہیں۔

شام وعراق میں بھی یہی صورت حال ہے، ایران نے بھی تر کی کے نقش قدم پر چلنے کا کام شروع کردیا تھا، آیت اللہ خمینی کے ذریعہ جوانقلاب آیا تھا اس میں سیاسی عناصر کارفر ما یتھے،ان کی اصطلاحات کی کوشش ناکام ثابت ہوئی،انڈ ونیشیاء میں مغربی تمدن نے اپنااٹر قائم کرلیا ہے، اس کے علاوہ نئے آ زاد اسلامی مما لک بھی مغربی زدگی کے راستہ پر ہیں۔ الجزائر، ليبيا، مليشيا، مرائش ہر جگہ مغرب کوفکر ی اور تہذیبی قائد ورہنمانشلیم کرلیا گیا ہے،اور اسی منزل کی طرف کارواں سرگرم سفر ہے؛ البیتہ عوام کی وجہ سے ہرجگہ حکومتوں کوخطرات ہیں، عوام چوں کہ دین داراور مذہبی ہیں،اس لئے زئماءحکومت ان کود بانے اور کچلنے کا یوراا نتظام کرتے ہیں، مغرب کے عالمگیرر جحان کا سب سے بڑا سبب اس کے نظام تعلیم کا رواج ہے، مغربی مستشرقین کے افکار دختیقات کے اثرات اور علوم اسلامیہ کا زوال اور علماء کا فکری اضمحلال سب مغربی تہذیب کی مقبولیت کی اہم وجو ہات میں سے ہیں۔ تیسرا موقف جواعتدال کا ہےاہے ہی اپنانے سے اِن مفاسد کو دور کیا جاسکتا ہے، امت اسلامیہ کے قائدانہ کردار کی بحالی، قانونِ اسلامی کی تدوین جدید، اسلامی نصاب ونظام تعلیم وتربیت کی تنفیذ، مادیت کی فکر سے اجتناب، مغرب سے اس کی اچھی چیز وں میں حدود کی رعایت کے ساتھ استفادہ، اسلامی تدن کی تشکیل، حوصلہ مندی وخود اعتمادی کے ساتھ مغرب کے مفاسد کا مقابلہ، خود تہذیب جدید کی رہنمائی اور نورِ اسلام کی تابانیوں سے یورے عالم کومنور کرنے کے جذبات واقدامات ہی کے نتیجہ میں اس طوفانِ بلاخیز کی روک تھاک کی جاسکتی ہے،انہیںخطوط پرکا م کرنے کی ذمہداریمسلمانوں پر عائد ہوتی ہے۔

حضرت مولا نا کے بقول سلامتی کا راستہ یہی ہے کہ 'مغرب سے کم وصنعت ،ٹکنالوجی

<u> ۲۲۳</u>

اور سائنس اوران علوم تحقيقات ميں جن كاتعلق تجربه، واقعات وحقائق اورانساني محنت وكاوش ے ہے، بڑی فراخ دلی کے ساتھا استفادہ کیا جائے ، پھران کواپنی خداداد ذہانت اوراجتہا د کے ساتھ اُن اعلیٰ مقاصد کا تابع اور خادم بنایا جائے جوآ خری نبوت اور آخری صحیفہ نے ان کو عطا کئے،اور جن کی وجہ سے اُن کو خیر امت اور آخری امت کا لقب ملاہے، وسائل ومقاصد کا یہ خوش گوارا متزاج جس سے سردست مغرب بھی محروم ہےاور مشرق بھی کہ مغرب تنہا قاہر وسائل کا سرمایہ دار ہےاورصالح مقاصد میں محض تہی دامن ہے،اورمشرق (اسلامی ) صالح مقاصد کا واحداجارہ دار ہے اور مؤثر وسائل سے یکسر محروم، مغرب کرسب کچھ سکتا ہے؛ کیکن كرنا بجح انبين جابتا، اورضيح الفاظ مين كرنانهين جانتا، اسلامي مشرق كرناسب يجهر جابتا ہے؛ لیکن کر پچھل ہیں سکتا، بیصحت مند وصالح امتزاج دنیا کی قسمت بدل سکتا ہےاوراس کوخود کشی وخود سوزی کے راستہ سے ہٹا کر فلاحِ دارین اور سعادت ابدی کے راستہ پر ڈ ال سکتا ہے، بیر ایسا کارنامہ ہوگا جوتاریخ کے دھارےاور دنیا کی قسمت کو بدل کررکھ دےگا ، بیہ کارنامہ وہی امت انجام دے سکتی ہے جوآ خری پیغیبر کی جانشین اور اس کی تعلیمات کی حامل وامین ہے، اس بنایر عالم اسلام کاحقیقی نعر ہ جس سے اس کے دشت وجبل گو نجنے حیا ہئیں ، یہ ہیں کہ: عالم بهمه دریانه زچنگیزی افرنگ معمار حرم باز به تغمير جهان خيز' (مسلم مما لک میں اسلامیت اور مغربیت کی شکش ۲۱۱–۲۱۳) مغربی تہذیب پرمولا نانے اپنے گہرے ایمان ، کتاب وسنت اور تاریخ ادیان وتدن واقوام وملل پراعتماد، تہذیب اسلامی کی عظمت وامتیازات پریفتین کامل کی روشنی میں بار بار تقید کی، بار ہایورپ دامریکہ گئے اور تہذیب حاضر کے نتائج بد کااس کے اصل مرکز ونتیع میں مشاہدہ کیا اور وہاں بھی اس مادیت، افلاس اور حیوانیت پر تیشے چلائے اور صراط متنقیم کی دعوت دی،مولانان بخیشم خود اسلامی ممالک میں تہذیب مغرب کے منفی اور گندے اثرات د کیھےاور بیمحسوس کیا کہ اسلامی ممالک میں زندگی جمود پینداور بے سکون ہوگئی ہے، وہ روحانی قدروں سے خالی ہو گئے ہیں، تہذیب حاضر کا یہ بت اور طلسم جب تک پاش پاش نہ ہوگا، مشرق میں زندگی اور سکون واطمینان، حیاء وشرم اورا خلاقی رونق نہیں آ سکتی۔ مولانانے یورپ کے پہلے سفر میں اکتوبر ۱۹۶۳ء میں اپنے عزیز برادرزادہ مولا نامجر الحسنى مرحوم كے نام لندن سے ايك مكتوب ميں تحرير فرمايا: <sup>د</sup> شنیدہ کے مانند دیدہ ۔ کسی نے صحیح کہا ہے، خوبیاں اور خامیاں مشاہدہ بن کئیں، مغربی تہذیب سے مایوسی اور بعد بڑھ گیا، اس پھر میں جونک لگنی بڑی مشکل معلوم ہوتی ہے، دور سے بڑی خوش گمانی ہوتی ہے، یہاں توبالکل مشینی اور مصنوعی زندگی ہے، قدرت الہی ہی یجها نتظام کرسکتی ہے کہ بیلوگ کس اور بالاتر حقیقت پر غور کریں'۔ (کاردانِ زندگا (۳۹۳) پیر*س سے*ایک دوسر ے مکتوب میں مولانانے یورپ میں عورتوں کی حیثیت کا ذکر بھی کیاہے۔ ایک خط میں پیجھی لکھا ہے کہ: انگریزوں کی مادیت، زندگی کے انہاک، تنازع للبقاءاورخود ساختہ معیاروں اور مقاصد کے حصول کی تک ددو نے لطیف احساسات ، روحانی تشنگی اور خداطلی کے جذبہ کوتقریباً فناكرد یا ہے، اسی لئے اپنی تمام دہنی صلاحیتوں، قوتِ ارادی، احساسِ ذمہ داری، نظم وضبط اور بہت ہی خوبیوں کے باد جود صحیح روحانی تحریکوں اور دینی وروحانی فتو حات سے محروم ہیں،اور ماہرین فن کی بیسرز مین جس نے دنیا کا نقشہ اور زندگی کا دھارا بدل دیا،''عارفین'' سے خالی ہے، شایداس بنا پر مغرب کے رمز شناس اقبال نے کہا تھا: ع: بيه وادئ ايمن نهيں شايان تجل اوران کی فطرت سلیم نے کچھ دن ان فرنگی ساحروں کے درمیان رہنے کے بعداس طرح احتجاج كيا:

بانكويان فرنگى نشستم

ازاں بے سوز تر روزے ندیدم رہی سہی فطرت کی سلامتی اور فنس لوامہ کی سرزنش خمر وخنز ریز نے ختم کردی، یہاں چند دن رہ کر جماع الاثم کی حرمت کی حکمت (جس پر الحمد للّٰدا یمان بالغیب اور شرحِ صدر ہمیشہ تھا) عین الیقین بن گئی۔(کاروانِ زندگیار۳۹۴-۳۹۵)

• ۱۹۵۰ء میں دوسر سے سفر ج کے موقع پر مولانانے حجاز میں مغربی تہذیب کے اثرات پھیلتے دیکھے اور میمسوس کیا کہ عرب ممالک کو میہ تہذیب پوری طرح مفلوج کر چکی ہے، اس موقع پر مولانا کے دل کا در داس کمتوب میں الفاظ کی صورت میں خاہر ہوا، جوانہوں نے اپنے برادر بزرگ اور مربی ڈا کٹر سید عبد العلی صاحب مرحوم کے نام تحریفر مایا۔لکھتے ہیں: دیں جاہا۔ میں ہم پہلی باریہاں آئے تھے، اب ۱۹۵۰ء میں آئے ہیں، تین برسوں

میں کھوا ہوا تغیر محسوس ہوتا ہے، بازار سے لے کرلوگوں کے دماغوں تک مغربی تمدن، تجارت، معاشیات اورافکار و خیالات کے پنج اور زیادہ گڑ چکے ہیں، کوئی نہیں جانتا، خوبصورت عربی لباس میں کننے دل و دماغ خالص مغربی بن چکے ہیں اور قر آنی زبان کننے مغربی خیالات اور خالص مادی تخیلات کا ذریعہ اظہار بنتی ہے، معاش کا انہاک، دولت آ فرینی کی عادت بحرانی صدتک پینچ چکی ہے، زندگی کا تصور اس کے بغیر ان کے نزد یک ممکن نہیں کہ اس کے سامیہ میں پناہ لی جائے اور ترقی کی جائے، عالم اسلام کا قبلہ مکہ معظمہ اور ہیت اللہ ہے اور مرکز اسلام کا قبلہ سر دست امریکہ ہے، وبائے عام کی طرح اس کا اثر فضا اور ہوا میں ہے، اس کے مقابلہ میں ہماری حقیر کوشش، چند کتا ہیں، چند ملاقا تیں، جماعتوں کے گشت اور تقل و حرکت بالکل وہی حیثیت رکھتی ہے، جو کسی سمند رمیں شیکریاں چھنکنے سے ملکے تموج کی حیثیت ہوتی ہے ، در رکاروان زندگی اردا تک

ج پور میں رابطۂ ادب اسلامی کے ایک سیمینار میں جون ۱۹۸۲ء میں مولانا نے مغرب کےفکروفلسفہ پرناقدانہ تنصرہ کرتے ہوئے فرمایا: <sup>‹‹مغ</sup>رب کی بے راہ رویوں، خامیوں اور نارسائیوں کا سب سے بڑا اور بنیادی سبب ہے، نو رنبوت سے محرومی، نبوت ہی وہ چیز ہے جوانسان کوظن وتخمین سے نکال کریفتین تک پہنچاتی ہے، اور مغرب اپنی تمام تر تر قیات اور تمام فتو حات کے باوجود اس پورے سفر میں نو رنبوت سے محروم رہا، قر آنِ مجید کی دوآیتیں پڑھتا ہوں جن میں مغرب کی صاف تصویر نظر آتی ہے اور ان میں مغربی ذئہن کی نقاب کشائی کی گئی ہے: بہل اڈرک علم مھم فسی الآخر ۃ بل ھم فی شک منھا بل ھم منھا عمون. شک میں ہیں؛ بلکہ ہواں سے اند سے ہیں۔

قر آنِ کریم کی بلاغت اوراس کے اعجاز سے معذرت کے ساتھ میں ﴿ بل ادر ک علمھم فی الآخو ۃ ﴾ کا ترجمہ کرتا ہوں کہ آخرت کے بارے میں ان کاعلم پنگچر ہوگیا، جھے مغرب کی صورت حال اوراس کے علمی واختر اعاتی سفر کی اس سے بہتر تشبیہ نظر نہیں آتی کہ جیسے کوئی کارچل رہی ہو اور اچا تک اس میں کوئی ایسانقص پیدا ہوجائے کہ اس کی تمام توانائیاں ختم ہوجا ئیں، اس کے لئے پنگچر سے بہتر کوئی لفظ نہیں ۔ دوسر کی آیت سے ہے:

بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولما يأتهم تاويله.

ترجمہ: اصل بیہ ہے کہ جو چیزان کے علم کی گرفت میں نہیں آئی اور جس کامآ ک بھی ان کے سامنے نہیں آیا اس کوانہوں نے جھٹلا دیا۔

مغرب کی بینجام خیالی ہے کہ جومشہودنہیں وہ موجودنہیں ،موجودات کومشہودات میں محدود کر ناعلم انسانی اور عقل انسانی کی شدید کمزوری ہے، جسے مغرب نے علمی رنگ دے دیا ہے، اور بیانسان کی بڑی بدشمتی ہے، انسانیت کے حق میں زیادتی ہے، اور فیض الہی سے محروم علم اور نبوت میں یہی فرق ہے'۔ (کاردانِ زندگی۲۲۲۶-۲۲۳-۲۲۳

مغربي تهذيب وافكار ك سلسله مين حضرت مولانا ك احساسات اورموقف كى مزيد كلمل تفصيل ان كى معركة الآراء كتاب "المصر اع بين الفكرة الاسلامية و الفكرة الغربية فسى الأقطار الإسلامية" (مسلم مما لك مين اسلاميت اورمغربيت كى شكش) میں پورے اعداد وشار کے ساتھ موجود ہے، اس موضوع پر مولانا کے بہت سے رسائل، خطبات، محاضرات اوركتابي بي ،جن مي "الاسلام والحضارة الاسلامية، واقع العالم الاسلامي، حاجة البشرية الي معرفة صحيحة ومجتمع اسلامي، الحضارة الغربية الوافدة وامرها في الجيل المثقف، الأمة الإسلامية وحدتها ووسطيتها وآفاق المستقبل، ردة ولا أبابكر لها ، اسلام اورمغرب اورمعركه ایمان ومادیت وغیرہ سرفہرست ہیں۔ عرب قوميت ،فكرى وذہنى ارتداد،اشترا كيت،استشر اق،مسّلة فلسطين،خليجي جنگ اور مغربی تہذیب جیسے تمام اہم نازک معاملات میں مولانا کے ایمانی موقف اور نظریات واحساسات کا ذکر قدر تفصیل سے آگیا ہے، اس کے علاوہ برصغیر خصوصاً ہندوستان کے مسلمانوں کے تمام ملی، ملکی، قومی اور مذہبی مسائل میں مولاانا کا موقف اور اقدامات ایک تفصیلی موضوع ہے جس کے چندا ہم گو شےآ یہ بچھلے صفحات میں دیکھ چکے ہیں۔ نوت: ال مضمون کی ترتیب میں زیادہ تر استفادہ:"المصراع بین المف کر-الإسلامية والفكرة الغربية'' سے كيا كيا ہے۔

## 

۔۔۔۔۔ اسلامی بیداری میں حضرت مولا ناعلی میاں کی

خدمات وخيالات

اسلامی بیداری (صہو ۃ اسلامیۃ ) کی کوششیں ایک لمبے صہ سے عالم عرب اور عالم اسلام میں ہورہی ہیں، ایک طویل غفلت اور بدستی کے بعد بیرکام شروع ہو پایا ہے، ایک وسیع وعریض مندت ایسی بھی گذری ہے اور اس کے اثرات آج بھی ہیں، جس میں دین ومذہب اور دین دارحلقوں کو حقارت کی نگاہ ہے دیکھا جا تار ہاہے، دین کو پسما ندگی اور جمود کا داعی قرار دے کر سیکولرا فکار اور مغرب کے سارے اچھے برے مناہج، طریقوں اور دسائل کو اختیار کرنے کی دعوت بڑے جوش وخروش سے دی جاتی رہی ہے۔مغربیت کے ان پجاریوں اور سیکولرزم کے ان غلاموں کے مقابلہ میں دین دار، شعائر اسلام کا محافظ اور داعیٔ اسلام طبقہ نظراً تا ہے؛لیکن اس میں فکری جمود، باہمی اختلاف اور رسہ کشی اور صرف زبانی دعوے اور جذبات (جن کوملی حرکت ودعوت میں بدلنے کی ضرورت تھی ) کا کافی عمل دخل پایا جار ہا تھا، پھر مغربی تہذیب کے سلسلہ میں اُن کا موقف انتہا کی سلبی اور کمل دوری و بیزاری کا تھا، جو کسی بھی طرح اعتدال کا موقف نہیں ہوسکتا،اور جس کے خطرات کی تفصیلی نشان دہی گذشتہ مضمون میں آچکی ہے۔

ایسے ماحول میں اسلامی بیداری کی مہم شروع ہوئی جو دراصل ان افراد کی فکر پرایک زبر دست تازیانہ ثابت ہوئی، جو بیہ باور کئے بیٹھے تھے کہ اسلام اب آخری سانس لے رہا ہے،اور دم توڑنے کو ہے۔اسلامی بیداری کی بیتحریک پورے عالم میں مسلمانوں کے مسائل کا جائزہ لینے اور سلجھانے کی کوششیں انجام دیتی رہی اور مشرق ومغرب ہر جگہ اس کے اچھے اثرات محسوس کئے گئے، ضرورت میتھی کہ بیداری کی میم معائب الرائے، سلیم الطبع اور صحیح الفکر علاء و مفکرین کی رہنمائی میں اپناسفر طے کرے، ان کے تجربات و مشاہدات اور معلومات سے استفادہ کرے، اور تعمیر کی ومثبت تنقید پر اسے کوئی کہ بیدہ خاطری نہ ہو، اسی لئے علاء کر ام اور مفکرین کے ایک وسیع حلقہ نے اپنے اپنے ایز ورسوخ اور طریقیۃ کار سے اسلامی بیداری کی ذ مہ داریاں بڑے انہا ک سے انجام دیں، اپنے افکار پیش کئے اور عملی اقد امات بھی کئے، چناں چہ اس کے خوش کن نتائج سامنے آئے۔

حضرت مولا ناسید ابوالحسن ندوی رحمه اللداس طبقه کی صف اول کے سرفہرست اور نمایاں لوگوں میں شامل ہیں، مولا نا نے اس بیداری کے شعلوں میں اشتعال اور دلوں میں حرارت وولوله پیدا کیا ہے، اس صدی کے مفکرین اور داعیان میں شیخ حسن البناء شہید، مفتی محمد عبده، امیر عبده، امیر عبدالکریم خطابی، شیخ بن باز، شیخ محمد الغزالی، حکیم الامت مولا نا اشرف علی تقانوی مولا نا محمد الیاس کا ندهلوی، مولا نا سید ابوالاعلیٰ مودودی، ڈ اکٹر محمد اقبال، سید قطب شہید، ڈ اکٹر مصطفیٰ سباعی، شیخ عبدالقادر عوده، شیخ محمد الغزالی، حکیم الامت مولا نا اشرف علی شہید، ڈ اکٹر مصطفیٰ سباعی، شیخ عبدالقادر عوده، شیخ محمد ابوال میں مودودی، ڈ اکٹر محمد اقبال، سید قطب اور فروغ دینے، امت کو متحد اور جمع کرنے، ملت کے شخص کی حفاظت اور مغربیت وفکر کی ار تداد سے اسلام اور مسلمانوں کو متند برکرنے اور بچانے میں قابل قدر خدمات انجام دی ہیں۔ دصورت مولا ناعلی میں کا رول اس میں بہت ہی مقابل قدر خدمات انجام مدی ہیں۔

ومقالات، مضامین ومحاضرات، مکاتیب ورسائل اور تصنیفات وتالیفات کے راستہ سے اسلامی بیداری کے سلسلہ میں جو خدمات انجام دی ہیں، اس کی نظیر پیش کرنی مشکل ہے، ان کاسب سے بڑا امتیازیہی ہے کہ انہوں نے اپنی سر گرمیوں کا دائرہ پورے عالم میں پھیلایا، اس عالمیت اور آ فاقیت میں ان کا کوئی شریک وسہیم نہیں ملتا۔ اسلامی بیداری کےاحیاء میں مولانا نے ہمیشہ اقدامی اور جرأت مندانہ اور حقیقت پیندانه موقف اینایا ہے،اس میں کہیں بھی مدا فعت، بز د لی اور حقائق سے انحراف کا تصور نہیں ملتا، جوان کی کتابوں اوراسفار کی تفصیلات سے بڑی حد تک نمایاں ہے۔ مولا نانے صرف اس بیداری میں حصہ ، ینہیں لیا؛ بلکہ اس بیداری کے کاروان تیز رَو کا جائزہ لیتے اورنگرانی بھی کرتے رہے، ہرموڑ پراُسے پیچے خطوط دنقوش پر چلنے کی راہ دکھائی اور جاد دُحق اورراہِ اعتدال سے سرموبھی انحراف انہیں گوارا نہ ہوا، چوں کہ مولا نا ایک عرصہ تک دینی، دعوتی واصلاحی تحریکات کا مطالعہ کرتے رہے اور متعدد تحریکوں کو بڑتے رہے۔ دیکھا، بعض تحریکات کے قائدین وعاملین کے ساتھ ان کے گہر ے مراسم اور مخلصا نہ تعلقات بھی رہے، ان کوان کا اعتماد حاصل رہا،مولا نا ان تح یکات کی خوبیوں اور خامیوں سے آشنا رہے،اورخوبیوں کے اعتراف دستائش اور خامیوں کی نشان دہی اور دعوتِ اصلاح میں مولانا کا قدم بھی پیچھے نہیں ہٹا، اسی لئے مولانا اسلامی بیداری کو صحیح رخ دینے، دینی واصلاحی کوششوں کو بیش از بیش مفید اور متیجہ خیز بنانے کے لئے اپنے خیرخوا ہا نہ مشور بے اور آ راء ہمیشہ دیتے رہے،مولانا کی کتاب ' محصر حاضر میں دین کی تفہیم وتشریح'' اسی سلسلہ کی ایک کڑی ہے، جس میں مولانانے جماعت اسلامی کے قائداور مفکر مولانا سید ابوالاعلی مودودی کی بعض ان تحریروں اور طریقة کار کا خیر خواہانہ جائزہ لیا اور نقد کیا ہے، جو موقف اعتدال سے ہٹی ہوئیٹ اوران کی نگاہ میں امت کے لئے خطر ناک ثابت ہو سکتی تھیں۔ ہر ہر مرحلہ پر مولانا نے اسلامی بیداری کی تحریکات اور کارکنان کے ساتھ خیر خواہانہ تعاون ونصيحت، مثبت، نتميري اروحكمت بسندانه تنقيد، شيراز ٥ بندى اورخليج يا شيخ كي كوشش،

اسلام اور مسلمانوں کے مفاد میں تمام اختلافات اور نفسانی خواہشات پر ضبط اور کنٹرول کرنے کی دعوت کا کام انجام دیا ہے۔ اسلامی بیداری کے سلسلہ میں مولانا کے بعض افکار وآ راءکا خلاصہ یہاں پیش کیا جاتا ہے۔مولانا نے نومبر ۱۹۸۸ء میں ابوظہی کے ایک اجلاس میں''اسلامی بیداری کے رہنما اصول' کے موضوع پراپنے خطاب میں فرمایا: '' آج کے زمانہ کواسلامی دعوت وبیداری کی حاجت دوسرے زمانوں کے مقابلہ میں کہیں زیادہ ہے؛ کیوں کہ آچ کا دور شہواتِ نفسانی اور شکوک وشبہات ذہنی کا دور ہے، اسلام ہے دور ونامانوں فلسفوں اور افکار ونظریات کا زمانہ ہے، ہمارے آچ کے زمانہ میں اسلامی بیداری کی ضرورت کہیں بڑھ گئی ہے، اوراس کی ذمہ داریوں میں بھی اضافہ ہو گیا ہے، دنیا کے کسی ملک میں بھی یہ بیداری پیدا ہو، ہمیں اس ہے ہم دردی ہے، ہم اس کوخوش آ مدید کہتے ہیں اور اس کی کا میابی کے لئے دعا گو ہیں ؛ کیکن سے ہمدردی ہمیں اس بات سے نہیں روکتی کی تعمیری نقطہ نظر سے اس کا تنقیدی جائزہ لیں ،خیر وصلاح کے معیار پر پڑھیں اور اسلامی عقائد کی کسوٹی پرکس کودیکھیں، پھراس کے بارے میں صحیح رائے قائم کریں اور صحیح فيصله كرين - (اسلامى بيدارى كى امر پرايك نظر، بقلم: مولانا سيد ابوالحن على ندوى ١٢، ترجمه: ترشيد الصحوة الاسلامية ،اردوتر جمه بقلم :مولا نانور عظيم ندوكٌ)

اس موقع پر مولانا نے اسلامی تحریکات میں حصہ لینے والوں کے لئے حسب ذیل پہلوؤں اور گوشوں کی اہمیت بھی واضح کی۔

(۱) اسلامی عقائد کے ساتھ کامل ہم آہنگی

اسلامی بیداری اور اسلامی دعوت کی صحت وسلامتی کے لئے اور اسے قابل اعتماد ولائق احتر ام اور ہر طرح حفاظت ومدافعت کا مستحق بنانے کی پہلی شرط ہیہ ہے کہ بید عوت و بیداری قر آن وحدیث پر مبنی عقائد سے کممل مطابقت رکھتی ہو، رسول اکر م صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت مطہرہ اور آپ کے بعد خلفائے راشدین کے اسوہ وعمل، ماہرین دین وشریعت کے علم وفہم اور جمہور امت کے عقائد سے ہم آ ہنگ ہو، ایسانہ ہو کہ سیاسی دھاروں اور وقتی ر بحانات کے رخ پر بہنے لگے یا محدود مقامی حالات کا رغمل، سیاسی غلبہ واستیلاء کی کوشش اور اسلامی حکومت کے قیام کے خالی دعودَں تک محدود ہو، نو جوان آنکھ بند کر کے اس کا استقبال کرنے لگیں اور اس کی حمایت ومدافعت کے جوش میں اس دعوت وتح یک کے سر براہوں کے عقائد کی تحقیق کی بھی ضرورت نہ بیجھیں، متفق علیہ اسلامی عقائد سے ان کے انحراف اور بسا اوقات ان مسلمہ عقائد سے تصاد کو بھی نظرانداز کر جائیں۔ (اسلامی بیداری کی اہر پر ایک نظر بقلم: مولانا سیدا بوالحن علی ندوی ا،

اسلامی بیداری کی صحت وافادیت کے لئے دوسری لازمی شرط بیہ ہے کہ میہ بیداری (امکانی حد تک) قرآن وحدیث کے فہم وادراک سے یکسر عاری اوراس کی ضرورت کی منگر نہ ہو، دینی مطالعات میں کسی حد تک وسعت بھی ہواور گہرائی بھی، بیضر وری ہے کہ تعلیم یا فنہ نو جوانوں (جن کی تعداد بیداری کی ان تح یکوں میں روز بروز بڑھتی جارہی ہے) کی ذہنی وفکری تربیت پر خصوصی توجہ دی جائے، ان کے لئے صالح اور طاقت ورفکری غذا فراہم کی جائے، جوان کی عقل وفکر کے نہاں خانوں کو منور کرد ے اوراس ایمان ویقین کو دوبارہ مشحکم کرد نے کہ اسلام ہی قیامت کی اورزندگی کے مشکلات کو طل کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔



اسلامی دعوت کی افادیت اور نتیجہ خیزی کو باقی رکھنے کی تیسری شرط میہ ہے کہ دعوت وتحریک ایجابی ( مثبت ) ہو، وہ خالص سلبی بن کر نہ رہ جائے کہ حکومت یا قوت ووسائل سے مسلح افراد وعناصر سے پہلے ہی مرحلہ میں ٹکرانے لگے، اپنے لئے مسائل ومشکلات پیدا کرنے لگے،اپنی ساری قوت وصلاحیت اسی ٹکراؤ میں ضائع کردےاوراپنے بے شار دشمن

## ٢٣٢

و حریف پیدا کرے، بے کل جدو جہد کرے اور بغیر دشمن کے جنگ کرتی رہے، اس کے مقابلہ میں چا ہے میہ کہ دعوت سلبی سے زیادہ ایجا بی ہو، اس نقطۂ نظر سے کام کرے کہ ایمان کو برسر اقتد ارلوگوں تک پہنچانا ہے، انہیں کے ہاتھ میں اسلام کا جھنڈ ادینا ہے اور انہیں سے اسلامی نظام کونا فد کر انا ہے، بیم نظر صحیح نہیں کہ کسی خاص اسلامی اصلاحی تح یک کوا قتد ارتک پہنچا نے کی کوشش کی جائے یا نظام اسلامی کی تنفیذ اور معاشرہ میں انقلاب کا حق کسی خاص جماعت کے افرادیا کچھ داعیوں کے لئے مخصوص کر دیا جائے، محصے اسلام میں اصلاح وتجد بید کی طویل تاریخ میں کوئی بھی مثال کوئی تح یک جس کو جرت انگیز کا میا بی ملی ہو یا کوئی مصلح حالات میں ہوا ہو، حضرت مجد دالف ثانی شیخ احمد سر ہندی (مہم میں اہ اختی کر اس کی ہو یا کوئی مصلح حالات میں ہوا ہو، حضرت مجد دالف ثانی شیخ احمد سر ہندی (مہم میں او خاسی میں ملتی ۔ (اسلامی کا میا ب

اسلامی دعوت اور اسلامی بیداری کے لئے چوتھا ضروری عضریہ ہے کہ اس کے قائدین میں جاہ و منصب اور عیش وعشرت کی زندگی اور جاہ و منصب و الوں کو اللہ نے جو تعتیں دی ہیں، ان میں ان کی رلیس سے بڑی حد تک دور رہیں اور شریعت کی حدود میں رہتے ہوئے (بغیر رہبا نیت اور غلو کے ) اپنی استطاعت بھر زہد و قناعت اور تو کل کی صفات اپنے اندر پیدا کریں اور سلف صالحین اور اصحابِ عزیمت کے تعش قدم پر زندگی گذار نے کی کوشش کریں۔ تاریخ اسلامی میں ہمیں زہد و قناعت اور تجدید و اصلاح کی کوششیں ساتھ ساتھ نظر آتی ہیں، مور دیا، اسلامی میں ہمیں زہد و قناعت اور تجدید و اصلاح کی کوششیں ساتھ ساتھ نظر آتی ہیں، مور دیا، اسلامی میں جن جن خصیتوں نے زمانہ کی رفتار بدل دی، تاریخ کے دھارے کو موڑ دیا، اسلامی معاشرہ میں نئی روح پھونک دی، اسلام کی تاریخ میں ایک نے دور کا آغاز متا ترکرتے رہے، اورعلم وادب کی دنیا میں جن کا سلسلہ چلتا رہا، وہ ایس شخصیتیں نظر آتی ہیں جن میں زہدتھا، دنیا سے بے رغبی تھی، قناعت تھی، جنہوں نے نفس کی خواہ شات پر قابو عاصل کرلیا تھا، مادی دولت اور ارباب دولت وثر وت واصحاب جاہ وحثم کی کشش ان کی نگاہوں میں ختم ہوگئی تھی، غالباً اس کا راز یہ ہے کہ دنیا سے بے نیازی، قناعت اور زہدا نسان کے اندر باطنی قوت اور عقیدہ وکر دار کی اہمیت پیدا کر دیتا ہے، مادی دولت میں ڈوب ہوئیانسانوں، معدہ کے گرفتار اور ثہوت کے شکار افراد کی قدر وقیت ان کی نگاہوں میں گرجاتی ہوئیا نسانوں، معدہ کے گرفتار اور ثہوت کے شکار افراد کی قدر وقیت ان کی نگاہوں میں گرجاتی ہوئیا نسانوں معدہ کے گرفتار اور ثہوت کے شکار افراد کی قدر وقیت ان کی نگاہوں میں گرجاتی ہوئیا نسانوں معدہ کے گرفتار اور ثہوت کے شکار افراد کی قدر او قیت ان کی نگاہوں میں گرجاتی ہوئیا نسانوں معدہ کے گرفتار اور ثہوت کے شکار افراد کی قدر او قیت ان کی نگاہوں میں گر جاتی ہوئیا نسانوں معدہ کے گرفتار اور ثہوت کے شکار افراد کی قدر وقیت ان کی نگاہوں میں گر جاتی ہوئیا نسانوں معدہ مول تھی اسلمان کی معدہ ہے کر قار اور ہوت کے میں معنا ہوں ہوں اللہ ہے کہا گیا تھا: الدنیا لنفت تھم فیہ ورز ق ربک خیر وابقیٰ. ترجمہ: اور ہرگر آ نگھا تھا کر بھی نہ دیکھیے ان چیز وں کی طرف جن سے

تر جمعہ اور ہر تر اسمح الطا تر می خدد یکھے ان پیروں کی طرف بن سطے ہم نے گروہوں کو متمتع کررکھا ہے، ان کی آ زمائش کے لئے کہ وہ محض د نیوی زندگی کی رونق ہے،اورآ پ کے پروردگار کا عطیہ کہیں بہتر اور دیر پا ہے۔ جن اشخاص کو اللہ تعالیٰ اس عظیم کا م کے لئے منتخب کرتا ہے یا جولوگ اپنے آ پ کو اس کے لئے پیش کرتے ہیں اور اس اہم منصب کی تمنا کرتے ہیں،ان کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا دستوریہی ہے اور اللہ کا دستور بدلانہیں کرتا۔

(اسلامی بیداری کی لهر پرایک نظر بقلم:مولا ناسیدابوالحن علی ندویٌ ۲۳۹ - تا - ۲۷)

(۵) جرأت وشجاعت اور قربانی کاجذبه وشوق

اسمی بیداری کے لئے پانچواں لا زمی عضر میہ ہے کہ دعوت کے ساتھ جراکت و شجاعت کی روح اور صبر واستقلال اور قربانی کا جذبہ و شوق بھی وابستہ ہو، اگر حالات کا تقاضا ہوتو خطرات میں کود پڑنے کی ہمت اور طاقت بھی رہنی چاہئے۔ (اسلامی بیداری کی اہر پرایک نظر بقلم:

مولاناسيدابوالحسن على ندويٌّ ٢٧)

مولانا کے ان افکار و تجاویز میں ان کے طالع کی ارجمندی، ذہن وفکر کی وسعت اور بلندی، اسلامی کی سربلندی کا جذبہ بے پناہ، عجیب و غریب ایمانی قوت واعتماد، فراست وبصیرت، دوراندیثی و حکمت اورزمانہ کی نبض شناسی کے جو ہر گرانما یہ کاعکس دیکھا جا سکتا ہے۔ ایں سعادت بزور بازو نیست تا نہ بخشد خدائے بخشدہ تا نہ کشتد خدائے بخشدہ کاروانِ زندگی حصہ چہارم اور جریدہ ''ال مجتمع'' کو یت شارہ ۲ ررمضان المبارک ۲۰۹۰ اص

⊓⊹⊓



اشترا کی نظریات کا جوطوفان تندو تیز مصر کے سیاہ وسفید کے مالک اوراشترا کیت کے سب سے بڑے علم بردار نمائندہ جمال عبدالناصر کی نمائندگی ورہبری میں جملہ آور ہور ہاتھا، اس کا مقابلہ مغربی مفکرین کے ہاں بھی اسلام کے سواکسی اور ذریعہ سے نامکن تھا؛ کیوں کہ اسلام مذہب وسیاست دونوں کوالگ الگ خانوں میں تقسیم کرنے کے بجائے حیات ِ انسانی کے تمام گوشوں میں مذہب کاعمل دخل دیکھنا جا ہتا ہے، اس دیواستیبرا دے مقابلہ کے لئے اگر کوئی مؤثر شخص سامنے آیا تو وہ تھے' شاہ فیصل شہید' ، جن کی زیر قیادت سعودی عرب نے اتحاداسلامی کے تصور کے پیش نظر ناصری اشترا کیت کی بیخ کنی کا بیڑ ااٹھایا۔۱۹۶۲ء میں جج کے موقع پر سعودی عرب نے عالم اسلام کے علماء، اہل خرد ودانش اور ارباب بصیرت وسیاست کواتحاد اسلامی کے امکانات پرخور کرنے کے لئے مکہ معظّمہ میں مدعو کیا، تو اس میں بڑی تعدا داکٹھا ہوئی اور جج کے بعد علماء ودانشوروں کے سامنے ۱۸ مرّی ۱۹۶۲ء کورابطہ عالم اسلامی کا قیام عمل میں آیا، یوں تو اس اجتماع کا اس وقت یہی مقصد تھا کہ امت مسلمہ کو غیر مذہبی اشتراکی عناصر کی وجہ سے پیش آمدہ مسائل پر بحث کی جائے، مگر بعد میں رابطہا یک بین الاقوامي اسلامي تنظيم كي شكل ميں سامنے آيا، جسے مسلمانوں كي عوامي وثقافتي تنظيم كا نام ديا گيا، رابطه کا صدر دفتر مکه معظمه میں طے پایا اور مجلس تاسیسی کا قیام عمل میں آیا مجلس تاسیسی کا پہلا اجلاس دسمبر ۱۹۶۲ء میں ہوا، جس میں بیہ طے ہوا کہ رابطہ پر حجازی علماء ہی غالب رہیں گے؛ البيته اركانِ تاسيسي ميں ہندوستان سے مولا نا سيدا بوالحسن على ندوكٌّ ، يا كستان سے مولا نا سيد

ابوالاعلى مودودى اورمصر سے ڈاكٹر سعيد رمضان جيسى ہيرونى مؤ تر شخصيات بھى شامل ہوئىيں۔ رابطه کے پہلے اجلاس میں مولا ناعلی میالؓ نے اپنا گراں قدر مضمون ''الا حسوق الاسلامية فيوق المعصبيات'' يرُّ ها، جوقدروستائش كي نگاه سے ديکھا گيا،اس كے بعد رابطہ کے اجلاس میں ہر سال اور بسا اوقات سال میں دوبار شرکت ہونے گلی اور بار بار حرمین میں حاضری کا مبارک موقع میسر آنے لگا،رابطہ کی مجلس تاسیسی کےعلاوہ اس کے زیرا نتظام "المجلس العالمي للمساجد" اور"المجمع الفقهي" كبهى مولا ناركن منتخب ہوئے، رابطہ کے تمام جلسوں میں مولا نا کو بڑی اہمیت دی گئی، رابطہ کے سریرست وصدر پشخ بن باز مرحوم، جنرل سکریٹری شخ محد سرورالصبان، شخ صالح قزاز، ڈ اکٹر عبداللَّدعمر نصیف، شخ صالح العبید وغیرہ نیز دیگرتمام ارکان (جن میں نائب جنرل سکریٹری شخ محمد ناصرالعبو دی سرفهرست بين) كامولانات برا گهراتعلق تها، كثر مولانا كو '' حسلهة الوفود'' بيش كرنے یک ذمہ داری دی جاتی تھی۔ رابطہ عالم اسلامی کے سکریٹریٹ نے ۲۷ اء میں چیمسلم ممالک کا دورہ کرنے کے لئے ایک مؤ قر وفد بھیجنا طے کیا، جس کا مقصد مسلمانوں کے حالات و کیفیات، ان کے علمی وتہذیبی اداروں اوران کی ضرورتوں سے وا تفیت بہم پہنچانا اور وہاں کے باشندوں کورابطہ کے مقصد و پیام سے آگاہ کرنا تھا، اس وفد کا قائد حضرت مولانا کو بنایا گیا، اس وفد نے افغانستان، ایران، لبنان، شرق اردن، شام وعراق کا دورہ کیا، جو مرجون ۲۷ ۱۹ = سے ۲۰ راگست ۲۲ ۱۹ء کے درمیان ہوا، اس کی پوری تفصیل مولانا کے سفرنامہ ''مین نہو کا بل

الی نہر الیر موک'' ( دریائے کابل سے دریائے ریموک تک ) میں دیکھی جاسکتی ہے۔ جولائی ۸۷۹۱ء میں رابطہ کی کیہلی ایشیائی کا نفرنس کراچی میں منعقد ہوئی، جس کا

افتتاح صدر پاکستان جنزل ضیاءالحق نے کیا،مسٹراے کے بروہی وزیر قانون واسلامی امور

یا کستان صدراجلاس رہے،اورمولا نا کومع دورفقاء نائب صدرمنتخب کیا گیا، بیکانفرنس اپنے شرکاء کی کثرت وتنوع اور حسن انتظام کے لحاظ سے بے حد کامیاب تھی ، آخری اجلاس کا آ خری خطاب مولانا کے ذمہ تھا، مولانا نے نہایت بصیرت افروز اور ولولہ خیر خطاب فر مایا، جس میں حضرت صدیق اکبڑ کے تایخی جملہ:'' أینے ص الحدین وأنا حی'' ( کیا میرے جیتے جی دین میں کوئی قطع وبرید ہو کتی ہے؟ ) کواساس بنا کر گفتگو ہوئی۔اکتوبر ۱۹۸۷ء میں رابطهٔ عالم اسلامی کے زیرا ہتمام ایک مؤتمر اسلامی کا انعقاد مکه مکرمہ میں ہوا، حرم کا نامبارک حاد نہ (جو۲ رذی الحجہکوار انیوں کی ہنگامہ آرائی کا متیجہ تھا ) اس کا نفرنس کے انعقاد کا پیش خیمہ تھا،مولانا نے اس کے دوسرے اجلاس میں مکہ کمرمہ اور مدینہ منور ہ کی حرمت کے موضوع پر خطاب كيا، اورآيت كريم: ﴿ وَمَن يُّرِدُ فِيه بِالْحَادِ بِظُلُم نُذِقْهُ مِنُ عَذَابِ ٱلِيُمِ ﴾ (اس میں جوبھی راستی سے ہٹ کرظلم کا طریقہ اختیار کرے گا ہے ہم دردنا ک عذاب کا مزہ چکھا ئیں گے ) سے اپنے خطاب کا آغاز فرمایا، کانفرنس کے چو تھے دن مولانا نے اپناایک فيمت مضمون: "القرن الخامس عشر الهجرى في ضوء الواقع والتاريخ" (پندرہویںصدی، جری ماضی وحال کے آئینہ میں ) کے عنوان سے پیش کیا، جس میں مما لک عربی خصوصاً حجاز کی موجود صورتِ حال، حقائق اور پیش نظر خطرات کی طرف کھل کرتوجہ دلائی گئی تھی۔ آخری اجلاس میں مولانانے ''کلمة الوفو د'' بھی پیش کیا، اس موقع پر ''المجمع الفقهی" کے جلاس میں بھی مولانا شریک ہوئے۔ شمبر ۱۹۹۰ء میں رابطہ نے خلیج کے حالات، عراقی مظالم اور مملکت سعود بیعر بیہ کے سلسلہ میں اس کے خطرات واثرات کے پیش نظرایک عالمی کانفرنس منعقد کی، اس میں پورے عالم اسلام کے نمائندے بڑی تعداد میں شریک ، وت ، مولانان يهل اجلاس مين ابناو قيع مقاله "الم أساة الأخيرة في العالم العربي" ( عالم عربي كا تازه الميه ) پيش كيا، به مقاله ريدُيواور ٹي وي پرچھي كئي بارنشر ہوا، آخرا جلاس ميں بھی مولانا کا خطاب ہوا، جس میں مولانا نے حاضرین کو اعتماد ویفین بحال کر کے درم نو ک ساتھ میدان عمل میں آنے کی دعوت دی، بیخطاب بہت غور سے سنا گیا۔ ستمبر ۱۹۹۳ء میں رابطہ کی طرف سے ایک اجلاس منعقد ہوا، جو قاہرہ میں آبادی اور انسانی ترقی کے موضوع پر ہوئی کانفرنس کی اسلام مخالف تجاویز کے ردعمل میں بلایا گیا تھا، مولانا نے موضوع کی مناسبت سے بڑا ایمان افر وز اور حقیقت پسندانہ خطاب فر مایا۔ اوائل جنوری ۱۹۹۲ء میں رابطہ کا سالا نہ جلسہ منعقد ہوا، مولانا نے اس میں بھی شرکت کی اور آخری اجلاس میں خطاب فر مایا، جس میں آ یت قر آ نی: ﴿ وال ذین کفر وا بعضهم او لیاء بعض الا تفعلوہ تکن فتنة فی الارض و فساد کبیر ﴾ (جولوگ منگر حق ہوں) وہ ایک دوسر کی حمایت کرتے ہیں، اگرتم بینہ کرو گو زمین میں فتنداور بڑا فساد بر پا ہوگا)

اسی سال دسمبر ۱۹۹۱ء میں پھر رابطہ کے ایک اجلاس میں حجاز تشریف لے گئے اور مساجد کی اہمیت وحقوق کے موضوع پر خطاب فر مایا، اسی سفر میں مولانا کوکلید کعبہ دے کر بیت اللّٰہ کا دروازہ کھولنے کی پیش کش کی گئی جو بہت بڑی عزت افزائی تھی ادر کسی ہند وستانی عالم کا پہلی بار بیاعز از تھا۔ دسمبر ۱۹۹۷ء میں بھی مولانا رابطہ کے اجلاس میں تشریف لے گئے اور بہت اہم خطاب کیا جس میں وقت کے اہم خطرناک اور اسلام کے خلاف اغیار کے منصوبوں کا ذکر کیا اوران کا مقابلہ کرنے کی دعوت دی۔

بیرا بطہ کے چندا ہم جلسوں کا ذکر ہے، را بطہ عالم اسلامی کے اسٹیج سے مولا نانے اپنی دعوت ،فکر اور موقف بے خطر پیش کیا ،مولا نا کو اس کا حساس بھی ہو گیا تھا کہ رابطہ فعال نہیں رہا اور اس کا دائر ہٰعمل بہت تنگ ہوتا جارہا ہے۔

## جامعهاسلاميدمد يندمنوره

رابطہ عالم اسلامی کے علاوہ مولانا جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ (قائم شدہ ۱۹۲۲ء) کی

مجلس شور کی تجمی شروع سے ممبر رہے، یہ مجلس کا واء تک باقی رہی، پھر نا معلوم اسباب کی وجہ سے ختم کر دی گئی، اس کے جلسوں میں مولا نامستفل شریک ہوتے رہے، جامعہ اسلامیہ میں مولا ناکو تد رلیس کی بھی دعوت دی گئی، مگر مولا نانے اس سے معذرت کر لی (اس سے قبل ۱۹۵۹ء میں جامعہ دشق کے ''کلیۃ الشریعۃ'' کے قیام کے بعد بھی ڈاکٹر مصطفیٰ سباعی عمید الکلیۃ نے تد رلیس کی دعوت دی تھی، اس وقت بھی مولا نانے عذر کر لیا تھا؛ البتہ استاذ زائر کی حیثیت سے متعدد محاضرات دیئے تھے جو تجد ید ومجد دین سے متعلق تصاور یہی '' رجال الفکر والدعوۃ'' ( تاریخ دعوت دو کتر بیت ) کی تصنیف کا پیش خیمہ ثابت ہو ہے) البتہ استاذ زائر کی مولا نانے دوماہ کے لئے استاذ زائر کی حیثیت سے لکچر دینا شروع کیا جس کا عنوان ''النو ق والدی یہ فن ضوء القر آ ن' ( منصب نبوت اور اس کے عالی مقام حاملین ) تھا، کل آ ٹھ لکچر س ہوئے جو بہت مقبول ہو ہے۔



تحریک اخوان اوراس کے بانی شیخ حسن البناء شہیداوران کے طریق کاراور طریقہ فکر سے مولا نا بہت متأ ثریتھ، اورتحریک اخوان کی سرگر میوں اور نظریات نیز اس کے رڈمل میں مصرکی جمال عبد الناصر کی حکومت کے خالمانہ موقف سے بخوبی آشنا اور واقف تھے، انہوں نے اپنی ایمانی فراست وبصیرت سے ریہ بچھ لیا تھا کہ ناصر کی حکومت کا موقف جابرانہ ہواور بیہ سار کی کارروائیاں مغرب کے اشارے پر ہیں، مغرب پر تی نے عقل ودانش اور شعور وخرد سے اُسے بیگانہ کردیا ہے، جب کہ اخوان نے اسلام کے نظام کو والپں لانے کے لئے جوکوششیں کیں اور جو قربانیاں دیں اضی ہر گر بھلا یا نہیں جا سکتا۔ شیخ حسن البناء شہید سے تو مولا نا کی ملاقات نہ ہو تکی، ان کی شہادت ۱۹۳۹ء ہی میں ہوچکی تھی، اہ 19 ء میں مولا نا نے مصر کا دورہ کیا اس وقت شیخ حسن البناء کے تمام قد کی رفقاء وشرکاءموجود تھے،مولانا کی شہرہ آفاق تصنیف' ماذاخسر العالم بانحطاط المسلمین' اخوان کے حلقہ میں بہت معروف ومقبول ہو چکی تھی اور اخوان نے بڑی فراخ دلی کا مظاہرہ کرتے ہوئے بلاکسی تعصب کے اسے اپنے مخصوص تبلیغی لٹریچر میں شامل کرلیا تھا، یہ کتاب اسی سفر میں ہرجگہ مولانا کے لئے تعارف کا ذریعہ بنتی رہی،مولانا نے شیخ کے والدیشخ احمد عبدالرحن البناء سے ملاقات کی اور شیخ حسن البناء کے بارے میں کافی معلومات حاصل کیں ، اخوان کے ایک مشہور رہنمااستاذ بہی خولی سے بھی ملاقات ہوئی، دیگراخوانی پر جوش کارکنوں میں پشخ صالح عشما دی'' مدیرالدعوة'' استاذ عبداکلیم عابدین ، ڈاکٹر سعید رمضان وغیرہ سے بھی ملنا ہوا، خیالات وافکار کا تبادلہ بھی ہوا، اخوان کے عام اجتماعات پر اس وقت یا بندی عائدتھی، مولاناان کے مخصوص جلسوں میں شریک ہوتے،ایک بارمولانا کوتقریر کی شکل میں بھی اپنے خيالات وافكار بيش كرف كاموقع ملا، يتقرير "اريد أن أتحدث إلى الإخوان" كنام سے طبع ہوئی۔

اس دوران مولانا نے اخوانی لٹریچر کے سب سے بڑے مصنف شیخ محمد الغزالی کے ہمراہ مصر کے مختلف علاقوں کا دورہ کیا اور ہر جگہ اخوان کے جوش وضیافت ، محبت وا خلاص اور اخلاق اور فراخ دلی سے متأ ثر ہوئے ، اسی موقع پر شام کے سفر میں بھی مولا نا اخوان کے دفتر گئے ، شامی اخوان کے نگر انِ عام ڈ اکٹر مصطفیٰ سباعی سے مولا نا کے بڑے گہر ے روابط بھی رہے ، اخصیں کی دعوت پر ۲۵۹۱ء میں مولا نا نے دمشق یو نیور سٹی میں کچری دئے ۔ اخوانیوں سے خطاب کا مولا نا نے دمشق یو نیور سٹی میں کچری دئے ۔ پر مولا نا بغداد میں رکے تو اس محلولا نا نے دوران اخوانی کے بیش نظر اخوان کے دفتر میں تشریف لے گئے ، اور ''از مقا ایو مان و اخلاق '' (اصل بحران صرف ایمان واخلاق کا ہے ) کے عنوان سے خطاب کیا ۔ اخوان کے دفتر میں تشریف لے گئے ، اور ''از مقا ایو مان و اخلاق '' (اصل بحران صرف ایمان واخلاق کا ہے ) کے عنوان سے خطاب کیا ۔ جذبہ سرفروش، محبت وگرم جوشی، باہمی متحکم روابط، زندگی ۔ قریبی تعلق، مسائل ومشاکل کا حل، دینی وعلمی اختلافات سے پنج کر کام کرنے کی لگن اور الحاد ولا دیذیت کے بہتے دھارے کو روکنے کا عزم سرفہرست ہیں، اخوان کے بارے میں مولانا کی رائے بیتھی کہ اگر بی عملی سیاست میں پچھ عرصہ اور ندا لجھتے اور اصلاحی ودعوتی سرگر میوں میں ہمہ تن منہ مک رہتے تو بلا دِ عربیہ میں ایک اسلامی انقلاب بر پا ہوسکتا تھا، اس کا احساس شخ حسن البناء کو بھی آخر میں ہو گیا تھا، مجموعی لحاظ سے بی عصر حاضر کی سب سے پہلی عظیم اور منظم اسلامی تحریک بھی جسے اپنے مقاصد میں کافی حد تک کا میا بی بھی ملی ۔

دشق کی مشہوراور مؤقر اکیڈی "الم مجمع العلمی" نے ۱۹۵۷ء میں ہندوستان کی طرف سے اپنا مراسلاتی رکن مولانا کو نتخب کیا، اکیڈی کے لئے مولانا نے پہلا مضمون ادب عربی کو تعمیری مقاصد کے لئے استعال کرنے اور عربی ادب وتاریخ ادب کا از سرنو جائزہ لینے کی ضرورت سے متعلق تح بر فر مایا، اس کے بعد مولانا کے متعدد مضامین طبع ہوتے رہے۔ ۱۹۹۰ء میں مولانا ''مجمع اللغة العربیة'' اردن کے رکن بنائے گئے، مولانا '' رابطة الجامعات الاسلامیة'' رباط (Federation Islamic Universities) کے بھی رکن تھے، میں ۲ کو این اس کے ایک جلسہ میں مولانا رباط تشریف لے گئے، مولانا نے شخ سعدی کے اس شعر کو بنیا دین کرمؤ تر تقریر کی اور علوم کی دنیا میں نبوت محدی کے انقلابی کردار کو تفصیل سے بیان کیا:

کتبہ خانۂ چند ملت بشست اسی موقع پر وہاں کی وزارۃ الثقافۃ کی طرف سے مولانا کوخطاب کی دعوت دی گئی، مولانان "أزمة العالم الإسلامى الحقيقة" (عالم اسلام كاحقيق بحران) كے عنوان سے بڑاروح پرورخطاب فرمایا،رابطة الجامعات كے متعدد پروگراموں میں مولانا نے شركت كى ہے۔

شرق اردن نے علمی و تحقیقی ادارہ'' مؤسسة آل البیت' نے بھی مولا نا ۱۹۸۳ء میں رکن منتخب ہوئے ، اس ادارہ نے ایک اہم شعبہ ''مجمع بحوث الحصارة الإسلامیة'' (اسلامی تہذیب و تمدن اکیڈمی) کی کانفرنسوں میں مولا نا بار ہا اردن تشریف لے گئے ، اپریل ۱۹۸۳ء میں اکیڈمی کی تیسری سالانہ کانفرنس سے موقع پر مولا نا کو باصرار بلایا گیا، داعیوں میں مرفہرست اس وقت کے ولی عہد سلطنت امیر حسن بن طلال تھے، مولا نا اس میں شریک ہوئے، اورامیر کی خواہش پر اپنے خطاب میں ہندوستان کی اسلامی تاریخ کا مختصر خاکہ بیش کیا اور ہندوستان میں مسلمانوں کے تاریخی کر دارکوواضح کیا۔ ان اداروں کے علاوہ مولا نا متعدد عرب اداروں اور تحریکات کے رکن تھے، جن میں قاہرہ کی ''مرجہ مع اللغة العربیة'' اور ''المجلس الأعلیٰ العالمی للدعو ۃ الإسلامیة'' بی شامل ہیں۔

علماءاورادباء

عالم عرب کے معاصر علماء وادباء میں سے تقریباً سبھی سے مولانا کا ربط رہا اور مولانا کے خلوص، فکر اسلامی، عالی دماغی، علمی وادبی صلاحیت اور فضل وتقویٰ سے وہ سب متأ ثر ومعترف بھی رہے اور گرویدہ ہو گئے، مولانا نے ۱۹۵۱ء میں اپنے شرقِ اوسط کے طویل سفر میں متعدد عرب علماء، ادباء، دانشور، داعیوں اور مفکرین سے ملاقات اور تبادلہ خیال کیا تھا، ڈاکٹر احمد امین سے بھی مولانا نے کٹی بار ملاقات کی، گفتگو ہوئی، شریعت اسلامی اور تاریخ اسلام کے سلسلہ میں ان کے بعض خیالات کی مولانا نے مخالفت بھی کی۔ مصر کے مشہورا دیب وعالم اور مجاہد سید قطب شہید سے بھی مولانا کا گہر اتعلق تھا، سید قطب سے پہلی ملاقات ۱۹۵۰ء میں ہوئی تھی ،ان کی مشہور کتاب ''العدالة الاجت ماعیة ف الاسلام" (اسلام میں عدل اجتماعی کا نظام) اوراس کے اقدامی (غیر معذرت خواہانہ) اور جرأت مندانه اسلوب سے مولا نابے حد متأ ثر ہوئے، سید قطب کے بعض خیالات سے مولانا كواتفاق نهيس رباجس كى تجرف فصيل "التفسيس السياسي للإسلام" مين ذكركى ہے۔ ۱۹۵۱ء کے سفر مصر میں مولانا کی سید قطب سے کئی ملاقا تیں رہیں، سید قطب بھی ''ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين" ، بح بحد متأ ثر تھ، اس يرمولانا فان سے مقدمہ بھی ککھوایا جوستقل قیمتی مقالہ ہے، سید قطب نے مولا نا کو بہت سراہا ہے، قصص النبیین یر بھی ان کابڑاو قیع مقدمہ ہے۔ علماء عرب میں مفتی امین الحسینی سے بھی مولانا کے بڑے گہرے روابط رہے،فلسطین کے مسئلہ میں مفتی صاحب کی کاوش وکوشش اوراخلاص سے مولا نابے حد متأ نژر ہے۔ ۱۹۵۳ء میں قادیا نیت کےخلاف مولانا نے ایک مضمون لکھا،مفتی صاحب نے اسے بڑی اہمیت دی اورالگ رساله میں شائع کیا، اسی طرح مولانا نے ایک رسالہ ''السفت بے لسل معسوب المسلمين" تحريركياتها، الكومفتى صاحب في "العاقبة للمتقين" كنام يطبع كراكرتقشيم كياب عالم عرب کے ادباء میں شیخ علی طنطاوی سے بھی مولانا کو بڑا تعلق تھا، طنطاوی صاحب مولانا سے اور ندوۃ العلماء سے بے حد متأ ثریتھے، مولانا کی متعدد کتابوں پران کے مقدمے پڑھنے کی چیز ہیں،خودمولا نانے ان کی قوت ِتحریر، زورِ بیان ادراسلامیت کا بار بار اعتراف کیا ہے،مولانا کی معروف کتاب ''مختار ات'' کاذکرکرتے ہوئے انہوں نے اپنی خودنوشت سوان "ذكريات" مي لكها بكه:

میں سویسی میں ہے۔ ''مدارک کے لئے جن کتابوں سے میں واقف ہوں ان میں سب سے بہتر کتاب صدیق ادیب داعی مخلص شیخ ابوالحسن علی ندوی کی''مختارات'' ہے،اس کی ضرورت ہے کہ مصنفین اس کے اسلوب کوا ختیار کریں'۔(کاروان زندگی ۲۵۵۷) عالم عرب کے دیگر ممتاز علاء واد باء میں محمد الغزالی، محمد قطب، شیخ بہت البیطار، محمد کر د علی، احمد شرباصی، محمد محمود صواف، انو رالجند ی، شیخ محمد بن عبد الله سبیل امام حرم، سید محسن احمد باردم، عمر بہاء الامیری، محمد علی حومانی، محمد المحبذ وب، عبد الفتاح ابوغدہ، عبد الرحمٰن رافت پا شا، شیخ حسن حبنکہ، سعید رمضان، تیسیر ظبیان، سعید عامودی، عبد الفتاح ابوغدہ، عبد الرحمٰن رافت پا شا، فدعق، ڈاکٹر عبد الحلیم محمود، یوسف قر ضاوی، شیخ بن باز، ڈاکٹر محمد یوسف موئی، شیخ بہت الاثری، مصطفیٰ زرقاء اور ان جیسے بچا سوں فضلاء سے مولا نا کا تعلق وراط تھا، جس سے بیہ اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اللہ نے ان کومجبوبیت و کمال کا کیسا بلند مقام عطا فرمایا تھا، میہ مقام ہر کسی کونہیں ملتا؛ بلکہ:

ع: به رتبهٔ بلند ملا جس کومل گیا



تصوف کیا ہے؟ ایک حلقہ تو اس کا نام سے ہی ایسی بیزاری ظاہر کرتا ہے جیسے اس سے بڑا گناہ اور جرم کوئی اور ہو ہی نہیں سکتا، جب کہ دوسری طرف ایک طبقہ اس کے بارے میں اس حد تک پنچ چکا ہے کہ تمام تر بے اعتدالیوں، خود ساختہ طریقوں اور بے اصل رسموں کو تصوف کا نام دے کر سند جواز فراہم کرتا ہے، بیدہ افراط وتفریط ہے جواسلام کے مزاج دامتیا ز سے بالکل ہم آ ہنگ نہیں، اسلام ایک معتدل دمتوازن اور جامع دین ہے، امت مسلمہ کو امت دسط اور خیرامت بنا کر بھیجا گیا ہے۔ حضرت مولا نا سید ابوالحین علی ندوئی نے اس افراط د تفریط کوختم کر کے راہے اعتدال

بتان اورد کھانے کا اہم فریضہ اپنی تقریروں اور تحریروں خصوصاً اپنی مایۂ ناز تالیف" د بانیۃ لا د هبانیة" ( تزکیہ داحسان یا تصوف دسلوک ) میں بڑی خوش اسلو بی سے انجام دیا ہے۔ مولا نانے اصطلاحات اور دسائل میں الجھنے کے بجائے حقائق ومقاصد کی طرف قدم

بڑھانے کی دعوت ہمیشہ اور ہر موڑ پر دی ہے، مولا نا کا کہنا ہیہ ہے کہ تصوف اصلاً دوسری صدی کی اصطلاح ہے، اصلاً قرآ نِ کریم میں تزیمہ کا لفظ استعال ہوا ہے، جس کا مطلب میہ ہے کہ انسانی نفوس کو اعلیٰ اخلاق سے آ راستہ اور رذائل سے پاک صاف کیا جائے، تزیمہ بھی مقاصدِ بعث حمدی میں شامل ہے، جس کا اظہار آیت قرآ نی: ﴿لقد من اللہ علی المؤمنین اذ بعد فیہم رسولاً من انفسہم یتلوعیہم آیا تہ ویز کیہم و تعلمہم الکتاب والحکمۃ ، وان کا نوا من قبل لفی ضلال مین' ( در حقیقت اہل ایمان پر تو اللہ نے سیہ بہت ہڑا احسان کیا ہے کہ ان کے در میان خود انہیں میں سے ایک ایسا پی جبر اٹھایا جو اس کی آیات انہیں سنا تا ہے ان کی زند گیوں کو سنوارتا ہےاوران کو کتاب ودانائی کی تعلیم دیتا ہے، حالاں کہ اس سے پہلے یہی لوگ صریح گمراہیوں میں پڑے ہوئے تھے) سے ہوتا ہے۔ تز کیہ کی اعلیٰ قشم احسان ہے، جس سے مرادیقین واستحضار کی وہ کیفیت ہے جس کے لئے ہرصا حب ایمان کوکوشاں ہونا چاہئے ۔حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ: ''احسان بیہ ہے کہتم اللہ کی عبادت اس طرح کر وجیسےتم اس کود بکھر ہے ہو، اگرتم اس کو نہیں دیکھر ہے ہوتو وہ تم کودیکھر ہائے'۔ شریعت اسلامی دوحصوں میں منقسم ہے،ایک کاتعلق افعال دحرا کات اورا مورِمحسوسہ سے ہے، مثلاً قیام وقعود، رکوع و جود، تلاوت و شبیح، اذ کار وادعیہ، احکام ومناسک وغیرہ۔ دوسرے کاتعلق ان باطنی کیفیات سے ہے ج وان افعال وحرکات کے ساتھ لا زم ملز وم ہیں، جن میں مثال کےطور پرا خلاص واختساب،صبر دنو کل وغیرہ ہیں،اول کوفقہ خِلا ہراور دوسرے کوفقیہ باطن سے تعبیر کیا جاسکتا ہے، تزکیر نفوس واحسان بھی فقہ باطن کے دائرہ میں میں، زیادہ مناسب توبیتھا کہ اس علم کوجس کا کام تز کیہ نفوس اور تہذیب اخلاق ہے، تز کیہ یا احسان یافقہ باطن کے نام سے یاد کیا جاتا ،اگرا ساہوتا تو شایداختلاف دنزاع کی توبت ہی نہآ تی اور سارا جھگڑاختم ہوجا تا اور دونوں فریق جن کو تحض اصطلاح نے ایک دوسرے سے الگ اور برسر نزاع کررکھا ہے،مصالحت پرآ مادہ ہوجاتے،احسان اور فقہ باطن سے علمی وشرعی حقائق اوردین کے مسلمہ اصول ہیں، جو کتاب دسنت سے ثابت ہیں، اگراہل تصوف اس مقصد کے حصول کے لئے (جن کوہم تز کیہ داحسان سے تعبیر کرتے ہیں) کسی خاص اور متعین راستے یا شکل پراصرار نہ کرتے (اس لئے کہ زمان دمکان اور نسلوں کے مزاج وماحول کے ساتھ اصلاح وتربیت کے طریقے اور نصاب بھی بدلتے رہتے ہیں)اور وسیلہ کے بجائے مقصد پر زوردیتے تواس مسلہ میں آج سب یک زبان ہوتے اوراختلاف کا سررشتہ ہی باقی نہ رہتا، سب دین کے اس شعبہ کو شریعت کی روح ، دین کا لب لباب اور زندگی کی بنیا دی ضرورت قرار دیتے اور شجھتے، اس صورتِ حال سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس اصطلاح '' تصوف'' نے دین کی کتنی عظیم، روثن اورا ہم حقیقت پر پردہ ڈال دیا ہے۔ دوسری طرف اُن پیشہ وراور جاہ طلب، حقيقت فروش اورالحاد شعار، فاسد العقيده، نام نها دصو فيوں نے اس ديني حقيقت کواور زیادہ غبار آلود کردیا جنھوں نے دین میں تحریف کرنے ،مسلمانوں کو گمراہ کرنے ،معاشرہ میں انتشار پیدا کرنے، آ زادی و بے قیدی کی تبلیغ کرنے کے لئے تصوف کو آلۂ کار بنایا اور اس کے محافظ وعلم بردارین کرلوگوں کے سامنے آئے ، نتیجۂ اہل غیرت وحمیت مسلمانوں کی ایک بہت بڑی تعدادان سے بدخن ہوگئی، کچھ غیر محقق صوفیوں نے اس شعبہ کی روح وحقیقی مقاصد سے ناوا قفیت کی وجہ سے مقصد اور وسیلہ میں فرق نہیں رکھا، مقاصد کونظرا نداز کر کے وسائل پر مصرر ہےاور غیر متعلقہ چیزیں داخل کر کے نصیں کو مقصود ومطلوب قرار دیا ،اس طرح مسلہ اور پیچیدہ ہوتا چلا گیا اور نزاع بڑھتا گیا، انہوں نے اس شعبہ کو معمہ اور رہبانیت بنا کر پیش کیا، چناں چہلوگ اس سے دور ہوتے گئے۔ کیکن اس کے ساتھ ہی اللہ ہر دور مآں اور ہر ملک میں ایسے افراد پیدا کرتا رہا جو دین کومبالغہ کرنے والوں کی تحریفات، باطل پر ستوں کی غلط بیا نیوں اور جاہلوں کی تا ویلات سے

د مجاعلہ رہے دوں کا کر چاھی جو مل پر کو کا طلط بیا یوں اور طباری کو کا کا دیوں کے ساتھ تز کیہ کی پاک وصاف اور عجمیت وفلسفہ سے محفوظ کرتے رہے اور پورے اعتدال کے ساتھ تز کیہ کی دعوت دیتے رہے، جس کا نام احسان اور فقہ باطن ہے، ایسے افراد کی ہرزمانہ میں ضرورت رہی ہے۔

تز کیہ واحسان (جس کا نام بعد میں تصوف وسلوک پڑ گیا) ایک الہا می نظام ہے، قرنِ ثانی سے لے کراب تک بلا انقطاع ایک کثیر تعداد نے اس طریقہ کو اختیار کیا، دعوت دی، فائدہ اٹھایا اور پہنچایا، اور لاکھوں کروڑوں انسان اس سے فیض یاب ہوئے، اتنی بڑی تعداد کاعلی سبیل التواتر صدیوں سے اس کام میں اشتغال اس کے تق ہونے کی دلیل ہے، ان پراگراعتماد نہ کیا جائے تو پھر کس پر اعتماد کیا جا سکے گا؟ ان کاغلطی پر ہونا خلاف عقل وعادت ہےاور قرآن کے اس حکم کے بھی خلاف ہے جس میں فرمایا گیا ہے: والذين جماهدوا فينما لنهدينهم سبلنا وان الله لمع المحسنين. ترجمہ: اور جن لوگوں نے ہماری راہ میں بڑے بڑے مجاہدے اور كوششيں كيس، ہم ان كوخر وراين صحيح راستوں پرلگاديں گے، بے شك اللَّد ہمت وصداقت کے ساتھ کا م کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ تز کیہ واصلاح کا بیکام کرنے والوں میں شیخ عبدالقادر جیلانی، شیخ الاسلام ابن تیمیہ، مولانا جلال الدین رومی وغیرہ کی خدمات بہت نمایاں ہیں،خود ہندوستان میں بیرکام بڑے وسیع پیانہ پر ہوا ہے،ادرصوفیائے کرام کا ہندوستانی معاشرہ پر بہت گہرااثر رہا ہے، بیسلسلہ ہندوستان میں اسلام کی آمدہی سے چل رہا ہے،جس میں شیخ مجد دالف ثانی،خواجہ معصوم، شاہ غلام علی د ہلوی،خواجه عین الدین اجمیری،حضرت سید آ دم بنوری، مجاہد اعظم حضرت سید احمد شهید، حاجی امداد الله مهما جرمکی، مزاجان جاناں دہلوی، مولا نافضل رحمٰن شیخ مراد آبادی، شیخ شرف الدین کیچیٰ منیری،خواجه نظام الدین اولیاء، شاہ ولی اللہ محدث دہلوی، حافظ ضامن شههید، شخ سیف الدین سر ہندی، حضرت مولا نامحمہ قاسم نا نوتو می،مولا نا رشید احمہ گنگوہی، شخ الہندمولا نامحمودحسن، جکیم الامت مولا نااشرف علی تھا نو کی، مولا ناعبدالقا در رائے پور کی وغیر ہ اور مصرمیں شیخ حسن البناء شہیدا دراخوانی علماءوغیرہ سرفہرست ہیں۔ تصوف کونتھل و بے عملی، حالات سے شکست خوردگی اور میدانِ جدوجہد سے فرار کا مرادف سمجھنا بالکل بے اصل ہے، جن حضرات کے اسماء گرامی او پر ہیں ان مآ ں بہت سے حضرات نے عملی جہاد میں حصہ لیا ہے، اور دعوتِ جہاد وشوقِ شہادت میں توسیقی شریک نظر آتے ہیں،نفسیاتی لحاظ سے بھی تز کیۂ باطن اور یقین ومحبت ہی وہ شہیر ہیں جن سے جہاد وجہد کا شہبازیر داز کرتا ہے، مرغوبات نفسانی، عادات ومالوفات، مادی مصالح ومنافع، اغراض وخوا ہشات کی پیتیوں سے وہی شخص بلند ہوسکتا ہے جس میں کسی حقیقت کے یقین اور کسی مقصد کی تڑے اور عثق نے یارہ کی تقدیر سیمانی اور بجلیوں کی بے تابی پیدا کردی ہو، تاریخ اسلامی میں ہرمجاہدا نہ تحریک کے سرے برایک ایسی شخصیت ضرور ملتی ہے جس نے یقین ومحبت کی یہی روح چھونک کر یا مردی اور شہادت کا جذبہ بیدار کیا اور اس کوا قبال نے یوں ادا کیا ہے: ہے وہی تیرے زمانہ کا امام برحق جو نچھے حاضر و موجود سے بیزار کرے۔ موت کے آئینہ میں تجھ کو دکھا کر رخ دوست زندگی اور بھی تیرے لئے دشوار کرے دے کے احسان زماں تیرا کہو گرمادے فقر کی سان چڑھا کر تچھے تلوار کرے حضرت سيداحمه شهبيد کی تحريک جهاد ميں تصوف و جهاد کا بيہ بے نظير امتزاج واجتماع ملتا ہے، سیرصاحب کے جانشینوں میں مولا ناسید نصیر الدین، مولا نا ولایت على عظیم آبادى، مولا نا یجی علی ،مولا نااحداللہ صادق یوری بھی انہیں دوحیثیتوں کے جامع تھے۔حقیقت سہ ہے کہ: در کفے جام شریعت در کفے سندان عشق ہر ہو سنا کے نداند جام و سنداں باختن واقعہ ہے سے کہ تصوف اگراینی اصلی روح اور راہ نبوت کے مطابق ہواور یقین ومحبت (جواس کے اہم ترین مقاصد ونتائج ہیں) بیدار کرنے کاباعث ہوتوا سے قوت عِمل، جذبہ ً جہاد، عالی ہمتی، جفاکشی اور شوقِ شہادت پیدا ہونالازم ہے، جواصحابِ بصیرت افراد سی چھتے ہیں کہ تصوف کی اصل اور روح شریعت کا عین مطلوب اور نبوت کی میراث ہے وہ بسہولت اصل اورز دائد میں فرق کر کے سرگر معمل ہوجاتے ہیں۔ تصوف کے سلسلہ میں مولانا کی آراءاور موقف کا یہ بہت مخصر خلاصہ راقم نے اپنے لفظول میں بیان کردیا ہے۔ (یتفصلات' تزکیدداحسان یاتصوف وسلوک' اور ' پرانے چراغ' ۳۲۹سے ماخود میں ) اس حقیقت میں کلام نہیں کہ تصوف کے سلسلہ میں بھی جواعتدال وتوازن مولا نا کو حاصل تھا وہ اس صدی کے معدود ہے چند علاء ہی کومیسر آیا ہے، تصوف سے الگ ہوکر جن حضرات نے کام شروع کیا ان کوبھی دیر سویر اسی تز کیہ باطن کی اہمیت واولیت اورا پنی جلد بازی اور نا دانی کا احساس ہوااورافسوں بھی رہا، ہم اس مضمون کا خاتمہ مولا نا ہی کےالفاظ پر كرتے ہيں جن ميں مولانانے اپناموقف صاف بيان كردياہے: <sup>‹</sup> میں تز کیہ کی کسی خاص گلی بندھی اور متعین شکل پرز ورنہیں دیتا جس کا رواج عام ہوا اورجس کا نام آخری دور میں تصوف پڑا، نہ ہی میں تصوف کے عاملین میں سے سب کو ہر طرح کی غلط روی وغلط نہمی سے بری سمجھتا ہوں اور نہ ان کومعصوم قرار دیتا ہوں؛ کیکن بیہ ضروری ہے کہ اس خلا کو جو ہماری زندگی اور ہمارے معاشرہ میں واقع ہوگیا ہے جلد پر کیا جائے،اورتز کیہ واحسان اور فقیہ باطن کو پھر سے تازہ کیا جائے، جس طرح ہمارے اسلاف ن اس کواپنے اپنے زمانہ میں تازہ کیا تھااور بیسب منہاج نبوت اور کتاب دسنت کی روشن میں ہو،اپنے اپنے دور میں اس ذمہ داری کوا دا کرنے والوں اوراس خدمت کے انجام دینے والول پر تقید کرنے والول سے ایک عربی شاعر کی زبان میں کہنا جا ہتا ہوں: أقسلوا عسليهم لا أبسا لأبيكم من اللوم أو سدوا المكان الذي سدوا **ترجمہ** : ان اللہ کے بندوں پر بہت ملامت ہو چکی ،مسلہ ہی ہے کہ کیا ان کی جگہ لینے والا اور درد کا مداوا کرنے والا کوئی ہے۔ (تزكيه واحسان يا تصوف وسلوك٢٢-٢٥ مختصراً طبع دوم مجلس تحقيقات ونشريات اسلام كلهنو) •∢ □

حضرت مولا ناعلی میاں ندوی:

اقبال كارمر دِمؤمن

برصغیر کے شعراءاور مفکرین میں علامہ اقبال کا نام اور کلام بے حدنمایاں اور سرفہر ست ہے، حضرت مولا ناعلی میالؓ کے نز دیک اقبال اور ان کا کلام اپنی معنویت اور تا شیر واسلامیت کے لحاظ سے ممتاز ہے، مولا نابد و شعور کے بعد ہی سے اقبال کے پیغام وفکر سے متا ثر ہوئے، اور زمانۂ طالب علمی میں مولا نانے اقبال کی نظم' چپاند' کا عربی میں ترجمہ کیا تھا، اپنے لا ہور کے پہلے سفر جون ۱۹۲۹ء میں مولا نانے پندرہ سال کی عمر میں علامہ اقبال سے ملاقات کی، مولا ناکا تعارف آپ کے والد ماجد مصنف' گل رعنا' کے حوالہ سے کرایا گیا، مولا نانے اپنا ترجمہ علامہ اقبال کی خدمت میں پیش کیا، علامہ نے اسے پسند کیا اور سرا ہا اور بعض عرب مولا ناکا تعارف آپ کے والد ماجد مصنف' قل رعنا' کے حوالہ سے کرایا گیا، مولا نانے اپنا مرجمہ علامہ اقبال کی خدمت میں پیش کیا، علامہ نے اسے پسند کیا اور سرا ہا اور بعض عرب

اقبال کے کلام کی بلندی اور تا ثیر کا اصل جو ہر مولانا کے سامنے اس وقت آیا جب انہوں نے ۱۹۳۵ء کے بعد سے اقبال کے شعری مجموعوں'' ضربِ کلیم، بال جبریل، اسرارِ خودی، رموز بے خودی، مثنوی، پس چہ باید کردا ہے اقوامِ شرق، پیام مشرق، جاوید نامہ ارو زبورِعجم'' کا مطالعہ کیا، مولانا کے ذہن ود ماغ نے ان کا وہ اثر قبول کیا جوادب و شعراور فکر کے میدان میں کسی اور کا نہ تھا، مولانا کے بقول اقبال سے متا ثر ہونے کا ایک سبب ہی بھی تھا کہ معاصر اہل قلم واہل علم کی علمی تحقیقات و فتو حات اور چیش رفت اور مواد و معلومات کے مآخذ انہیں معلوم بتھے، اور کم وبیش اس پر نظرتھی ، اور انداز ہ تھا کہ محنت ومطالعہ اور کہنہ مشقی سے وہ منزل حاصل کی جاسکتی ہے؛لیکن اقبال کے افکار وخیالات اوران کے سوز وساز کا سرچشمہ ان کی دسترس سے باہرتھا۔مولا نانے تحریر فرمایا ہے: ''اقبال کو پیند کرنے کے اسباب بہت سے ہو سکتے ہیں، اور ہر شخص این پیند کے مختلف وجوہ بیان کرسکتا ہے،انسان کی پیند کی وجہ یہی ہوتی ہے کہ وہ کسی فن یارے کواپنے خوابوں کا ترجمان اوراپنے دل کی زبان یانے لگتا ہے، انسان بہت خود میں وخود پیند داقع ہوا ہے، اس کی محبت اور نفرت، تمنا ؤں اور دلچیپیوں کا مرکز ومحور بڑی حد تک اس کی ذات ہی ہوتی ہے،اس لئےاسے ہروہ چیز اپیل کرتی ہے جواس کی آرز دؤں کا ساتھ دے سکےاوراس کا حساسات سے ہم آ ہنگ ہوجائے، میں بھی اپنے کواس کلیہ سے الگنہیں کرتا، میں نے کلام اقبال کوعام طور پراتی لئے پیند کیا ہے کہ وہ میری پیند کے معیار پر پوراا تر تا اور میرے جذباً ومحسوسات کی ترجمانی کرتا ہے، وہ میر نے ککر دعقیدہ ہی کے ساتھ ہم آ ہنگ نہیں؛ بلکہ اکثر میر ۔ شعور واحساسات کا بھی ہم نوابن جاتا ہے، سب سے بڑی چیز جو جھےان کے فن کی طرف لے گئی وہ بلند حوصلگی ،محبت اورا یمان ہے، جس کاحسین امتزاج ان کے شعراور پیغام میں ملتا ہےاورجس کا ان کے معاصرین میں کہیں پیزنہیں لگتا، میں بھی اپنی طبیعت اور فطرت میں انہی نینوں کا دخل پاتا ہوں، میں ہراس ادب اور پیغام کی طرف بے اختیارانہ بر هتا ہوں جو بلندنظری، عالی حوصلگی اوراحیاءاسلام کی دعوت دیتا اور تسخیر کا ئنات اور تعمیر نفس وآفاق کے لئے ابھارتا ہے، جومہر ووفا کے جذبات کوغذا دیتا اورا یمانی شعور کو بیدار کرتا ہے، جو محرصلی اللہ علیہ وسلم کی عظمت اوران کے پیغام کی آفاقیت وابدیت پرایمان لاتا ہے، میری پنداور توجه کا مرکز وہ اس لئے ہیں کہ وہ بلند نظری، محبت اور ایمان کے شاعر ہیں، ایک عقیدہ، دعوت اور پیغام رکھتے ہیں اور مغرب کی مادی تہذیب کے سب سے بڑے ناقد اور باغی ہیں ، وہ اسلام کی عظمت ِ رفتہ اور مسلمانوں کے اقبال گذشتہ کے لئے سب سے زیادہ فکر مند، تنگ نظر قومیت و طنیت کے سب سے بڑے نخالف اور انسانیت واسلامیت کے عظیم داعی ېن''۔ (نقوش اقبال ۳۳-۳۳) علامه اقبال سے مولانا کی دوسری ملاقات نومبر ١٩٣٧ء میں ہوئی، اقبال اس وقت

اپنی طویل علت کی وجہ سے بے حد کمز ور ہو گئے تھے، پھر بھی وہ بڑے نشاط سے ملے، دیر تک مجلس رہی اور مختلف علمی ،فکری اوراد بی موضوعات پر گفتگو کا سلسلہ جاری رہا،ان کا خادم باربار زیادہ بات کرنے سے منع کرتا رہا؛ کیکن انہوں نے ایک نہ مانی، دورانِ گفتگو جابلی اشعار کی سچائی اور جوش کا ذکر بھی علامہ نے کیا اور حماسہ کے پچھا شعار سنائے، انہوں نے ہندوستان کی تجدیدی واصلاحی تاریخ میں حضرت مجد د الف ثاقیؓ، شاہ والی اللّٰہ د ہلوگؓ، اور نگ زیب عالمگیڑکی خدمات کو بہت سرامااور بیجھی ظاہر کیا کہ اگر بیخد مات نہ ہوتیں تو ہندوستانی تہذیب اورفلسفه اسلام كونكل جاتا، اقبال نے بعض صوفیہ کی فکری بے اعتدالی اور افراط پر نفذ بھی کیا اور وجدوساع سے اپنی بیزاری کا اظہار بھی کیا، اسی مجلس میں (جوآ خری ثابت ہوئی) مولا نانے ان سے ان کے کلام کے عربی ترجمہ کی اجازت بھی جا،ی جوانہوں نے بخوشی منظور کر لی، مولا نانے اس ملاقات کی تفصیلات و تأ ثرات کا ذکر' ُعارفِ ہندی کی خدمت میں چند گھنٹے'' کے عنوان سے اپنے ایک مضمون میں کیا جومتعد درسالوں میں طبع ہوا۔ مولا ناا قبال کے کے فکر وفن کے گھرےعقیدت مند بتھے، وہ اقبال کو تعلیم جدید کا اس صدی کاسب سے بہتر نمونہ اورجد ید مشرق کا سب سے زیادہ بالغ نظر مفکر قرار دیا کرتے تھے، تہذیب مغرب کے کمزور پہلوؤں پرا قبال کی نگاہِ دوررس سے مولانا بہت متأ ثر تھے،مولانا کی کتابوں،مضامین اورخطبات میں شعرا قبال اورفکرا قبال کا حوالہ اورا قتباس ہرجگہ ضرور ملتا ہے، بیا قبال کے پیغام ایمان ومحبت وعالی حوصلگی اور عشق رسول سے مولانا کی فکری ہم آ ہنگی اور توافق کی دلیل ہے، اقبال نے اسلامی قیادت وشرف کی بحالی کے لئے جوکوشش کی اور وطن پر ستی اور قومیت کی جس طرح دھجیاں بھیریں ،مولا نااس میں اقبال کے پورے مؤیداور معاون نظراً تے ہیں،مولا نابجا طور پرا قبالیات کے ماہرین اور مزشناسوں کی اگلی صف میں جگہ پانے کے اہل ہیں۔ اقبال کی اس عقیدت میں کہیں بھی مولانا سے دامن اعتدال نہیں چھوٹا ہے، وہ اقبال کو معصوم اور مقدس نہیں مانتے ، نہ ہی ان کی مدح سرائی اوران کے کلام ے استناد میں حد افراط کو پنچ نظر آتے ہیں، مولانا کے بقول اسلامی عقیدہ وفلسفہ کی لیحض الیی تعبیریں بھی اقبال کے یہاں ہیں جن سے اتفاف مشکل ہے، بہت سے ایسے خیالات وافکار بھی ہیں جن کی تاویل وقو جید اور اہل سنت کے اجماعی عقائد سے مطابقت مشکل ہی سے کی جاسکتی ہے، مولانا اس کے قائل بھی نہیں رہے کہ اسلام کو اقبال سے بہتر کسی نے سمجھا ہی نہیں اور اس کے علوم و حقائی تک ان کے سواکو کی پہنچا ہی نہیں ؛ بلکہ مولانا زندگی کے ہر دور میں اس کے قائل رہے کہ اقبال اسلامیات کے علوم طالب علم متحاور اپنے مقدر معاصرین میں اس کے قائل رہے کہ اقبال اسلامیات کے علوم طالب علم محاور اپنے مقدر معاصرین میں اس کے قائل رہے کہ اقبال اسلامیات کے علوم طالب علم محاور اپنے مقدر معاصرین میں اس کے قائل رہے کہ اقبال اسلامیات کے علوم طالب علم محاور اپنے مقدر معاصرین مولانا اس حقیقت پر یقین رکھتے تھے کہ اقبال وہ شاعر ہیں جون سے اللہ تعالیٰ نے اس زمانہ مولانا اس حقیقت پر یقین رکھتے تھے کہ اقبال وہ شاعر ہیں جن سے اللہ تعالیٰ از مانہ کے مطابق بعض حکم وحقائی کہلوائے ہیں جو کسی دوسرے معاصر شاعر وفل کے اس زمانہ سے دار

<sup>د</sup> میراخیال ہے کہ پیغامِ محمدی کے بقائے دوام، امت مسلمہ کے استحکام اور اس کی قائد اند صلاحیت، عصری نظریات وفلسفہ کی بے مائیگی پر ان کے پخت عقیدہ سے ان کی فکر میں وضاحت اور پختگی آئی ہے، اور ان کی خود کی کی تعییر ہوئی ہے، اس معاملہ میں وہ خاص کر دین علوم کے ان فضلاء سے بھی آگے ہیں جو مغربیت کی حقیقت سے واقف نہیں اور نہ انہیں اس کے حقیقی اغراض و مقاصد اور تاریخ سے گہری واقفیت ہے، میں پھر کہتا ہوں کہ انہیں میں نے اولوالعزمی، محبت اور ایمان کا نواخواں شاعر پایا، اور اپنے بارے میں میر کی گواہ ہی ہی ہے کہ جب جب بھی ان کا کلام پڑ ھتا تو دل جوش سے امنڈ نے لگا اور لطیف جذبات سے انگر ائیاں لینی شروع کیں، احساسات و کیفیات کی لہریں ہیدار ہونے لگیں اور رگوں میں شجاعت اسلامی کی رَودوڑ نے لگی، میری نظر میں یہی ان کے شعر کی اصل قدر دو قیمت ہے، '

<sup>(نقوش</sup>ِاقبال ۲۰۹۴–۲۱–۲۴ <sup>خ</sup>صْراً) عرب مما لک میں ٹیگور کی مقبولیت اورا قبال کی گم نامی مولا نا کو بے حدک<sup>طن</sup>کی تقلی، وہ اس صورتِ حال کواینی کوتاہی کا نتیجہ ہجھتے تھے کہ وہ اقبال کو متعارف نہیں کرا سکے، عربی اخبارات ورسائل میں ٹیگور کے سلسلہ میں تعریفی مضامین دیکھ کرمولا نا کے دل میں اقبال کے عربي ترجمه کاعز م تازه ہوجا تا اورا سے اپنے ذمہ قرض وامانت شجھنے لگتے، • ۱۹۵۰ء میں مولانا نے اپنے طویل سفر حجاز ومصروشام میں اقبال اوران کے فکر وفن سے متعلق چند مقالات لکھے اورانہیں مصرکے دارالعلوم اور قاہرہ یو نیوشی میں پڑ ھا، ۲۹۵۶ء میں میں ایک اور مقالہ سفر شام میں دشق میں ''محمد اقبال فی مدینة الرسول'' (اقبال دردولت پر) کے عنوان سے دمشق ریڈیو پرنشر ہوا، کلام اقبال کے ترجمہ پر مولانا کی طبیعت پوری طرح آ مادہ نہیں ہور ہی تھی، جن حضرات نے بیکام کیا تھاان کی ناکامی اور تا ثیر کا فقدان سامنے آچکا تھا، اسی دوران دمشق کے رسالہ 'المسلمون' میں وہاں کے مشہورا دیب شیخ علی طنطا وی کا ایک کھلا خط طبع ہوا جس میں انہوں نے مولا نا کوشعرا قبال کے ترجمہ کی دعوت بڑے مؤثر انداز میں دی، اس پیشکش کا جواب مولانا نے بڑی گرم جوشی سے دیا اورا قبال کی نظم ''مسجد قرطبہ'' کا ایک ہی نشست میں ترجمہ کرڈالا ،اس کے بعد مستقل کئی مقالات لکھ (جن میں شعرا قبال کے اہم مضامین کی تر جمانی آگئی،لفظ بهلفظ ترجمه خود مولانا کو پسند نه تھا) جن سب کا مجموعه ' روائع ا قبال'' کے نام سے منظر عام پر آیا اور بے حد مقبول ومعروف ہوا، اس کا اردو ترجمہ'' نقوشِ اقبال' کے نام سے مشہور عالم وادیب مولانا ڈاکٹر شمس تبریز خاں (جوخود دبستان اقبال کے ایک لائق طالب علم اور تربیت یافتہ ہیں ) کے قلم گہر بار سے سامنے آیا جو بے حد مؤثر اور مشہور ہوا۔''روائع اقبال'' مولا نا کی اہم تصانیف میں ہے، بیمنظوم ترجمہ نہیں ہے؛ کیکن اس کی فصاحت داد ہیت اتن متحور کن ہے کہا سے شعر منثور کہا جاسکتا ہے، کتاب کا اردوتر جمہ بھی مترجم کی ادبیت اور قابلیت کا مظہر ہے،عربی کی ساری خوبیاں ترجمہ میں منتقل ہوگئی ہیں اور ترجمہا پنی سلاست کی وجہ سے ترجمہ نہیں معلوم ہوتا، اقبالیات کے ماہرین نے مولا نا کواس کتاب پر بڑی داد دی، علامہ اقبال کے صاحبز ادۂ گرامی ڈاکٹر جاوید اقبال نے اپنے تأثرات يون ظاہر كئے كيہ: '' آ ب نے فکرا قبال کے مختلف پہلوؤں کوایسے انداز میں پیش کیا ہے جیسے اغلباً اقبال محسوس كرتے باچا بتے تھے'۔ (نقوشاقبال•۱) روز نامه جنگ کراچی ۱۱ ردسمبر ۱۹۷۲ء کے شارہ میں ایک تبصرہ میں بیدذ کرتھا کہ: <sup>• د</sup> اقبالیات بر مولا نا ابوا<sup>ی</sup>س علی میاں ندوی جیسی ثقیم کمی ودینی شخصیت کاقلم اٹھانا بجائے خود تاریخ ادب کا بڑا واقعہ ہے، مولا نانے اصل کتاب عربی زبان میں تصنیف کرکے عالم اسلامی کے اتحاد کے نقیب اقبال کو دنیائے عرب میں ایک نئے انداز سے متعارف کرانے کی سعی جمیل کی ہے'۔ (نقوش اقبال ۵امخضرأ) مشہورادیب ومصنف وشاعر مولانا ماہرالقادری مرحوم نے اپنے ماہنامہ' فاران' میں مَحَا ١٩٢ء ميں جوتبصر وفر ماياد و پڑھنے کی چیز ہے۔ لکھتے ہيں: «مولا ناعلی ماں نے علامہ اقبال کی نظموں اور شعروں کے انتخاب میں بڑی خوش ذوقی کا ثبوت دیاہے،انہوں نے اس خریطۂ جواہر سے سب سے زیادہ تابنا ک عل وگہر چنے ہیں، فاضل مصنف نے جس حسن نزاکت اور دیدہ وری کے ساتھ اشعار اقبال کی تشریح وترجمانی کی ہے، اس کی جتنی بھی تعریف کی جائے کم ہے، کتاب پڑھتے ہوئے ایسامحسوس ہوتا ہے جیسے شبلی کاقلم، غزالی کی فکر اور ابن تیمید کا جوش واخلاص اس تصنیف میں کا رفر ما ہے۔ ترجمہانتہائی سلیس اور شگفتہ ہے؛ بلکہ یوں کہنا جاہئے کہ مولوی شمس تبریز خاں صاحب نے ترجمه کاحق ادا کردیا ہے ...... قبال پر بڑی اچھی کتابیں آئی ہیں، مگریہ کتاب اس مجاہد عالم کی کھی ہوئی جوا قبال کے ' مر دِمؤمن' کا مصداق ہے، اس لئے بجاطور پر بیکہا جاسکتا ہے کہ'' نقوشِ اقبال'' میں خودا قبال کی فکراورروح اس طرح کھل مل گئی ہیں جیسے پھول میں خوشبوادرستاروں میں روشیٰ' ۔ (نقوشاقبال١٢) ایک مر دِموَمن اورانسان کامل کے بارے میں شاعر مشرق ڈاکٹر محدا قبال مرحوم کے جن شعري تأثرات وجذبات كي تفسير وتشريح مولانا نے ايني شهرهُ آفاق عربي تصنيف' روائع

اقبال' میں فرمائی ہے اور جس کا ترجمہ اردومیں ڈاکٹر شمس تہریز خاں نے '' نقوشِ اقبال' ' کے نام سے بڑی شستہ اور سلیس زبان میں کیا ہے وہ سب سے کم وکاست مولانا کی قد آور شخصيت كے قامت پر راست آتے ہيں، ہم بلا تصر دانہيں جوں كا تو نقل كر ديتے ہيں: ''اقبال اس مسلمانو جوان کی تمنا کرتے ہیں جس کی جوانی بےداغ ادرجس کی ضرب کاری ہو، جو جنگ میں شیر و پانگ اور صلح میں حربر و پر نیاں ہو، جورزم وبزم دونوں کا حق ادا كرے، جو ' مرم دم گفتگو، گرم د مجتجو ' کی مثال اور کے وجنگ میں مثالی شخصیت کاما لک ہو، جس کی امیدیں قلیل اور مقاصد جلیل ہوں ، جوفقر مآ بغنی اورامیری میں فقیر ہو، بوقت تنگد تی خود داروغيوراور بوقت فراغ کريم وطيم ہو، جوعزت کي موت کوذلت کي زندگي پرتر جيح ديتا ہو، جوحلقهٔ پاران میں ریشم کی طرح نرم اوررز محق وباطل میں فولا د کی طرح تند وگرم ہو، کبھی وہ شبنم ہوجس سےجگر لالہ میں ٹھنڈک پہنچتی ہے، اور کبھی وہ طوفان جس سے دریا ؤں کے دل د بل جائیں، اگراس کی راہ میں کہ یتان وسنگ تان آئیں تو سیل تندرواور اگڑ محبت کا شبستان سامنے ہوتو ''جوئے نغمہ خوال'' بن جائے، جوصد پین کا ایمانی جلال،علی مرتضیٰ کی قوف وفتوت، ابوذ رُكما فقرر واستغناء، اورسلمانٌ كا صدق وصفار كهتا ہو، جس كا يقين بياباں كي شب تاریک میں قندیل رہانی ہو، جومؤمنانہ حکمت وفراست کا آئینہ داراور ہمت مردانہ کاعلم بردار ہو، جو شہادت کواپنا کر حکومتوں کو ٹھکراسکتا ہو، جو ستاروں پر کمند ڈال سکتا اور نوامیس فطرت کو نخچیر بناسکتا ہو، جواین رفعت وعظمت میں فرشتوں کے لئے بھی باعث رشک ہو، جس کا وجود دنیا میں کفر وباطل کے لئے چیلنج کی حیثیت رکھتا ہو، جس کی قیمت پوری کا ئنات نہ بن سکے اور جسے اس کے خالق ومالک کے سواکوئی نہ خرید سکے، جس کے مقاصد جلیلہ اسے زندگی کی سطحیت اورزیب وزینت سے بلندتر کر چکے ہوں، جو چنگ ورنگ اور فغہ وآ ہنگ کے فریب سے نکل چکا ہواور تہذیب جدید کے بلبل وطاؤس کی تقلید سے بید کہ کرا نکار کر چکا ہو کہ: رع: بلبل فقط آواز ہے طاؤس فقط رنگ

(نقوشِ قبال ۱۰۱-۱۰۲)

ایک مردِموًمن مختلف اور متضاد اخلاق وصفات کا حامل ہوتا ہے، جو اس کی طبعی

رنگارنگی اور تنوع پیندی کی آئینه دار ہوتی ہے، اور وہ مختلف و متضاد صفات در اصل اللّٰد تعالٰی کے صفات واحوال کے مظاہر ہیں، اور ایک مسلم اللّٰد کی ان صفات کا مظہر ہوتا ہے، مثلاً کشادہ قلبی، عفوو درگذر اور حکم و بردباری میں وہ خدا کی صفت '' غفار' کا پرتو ہے، اور اسی طرح دین حق کے بارے میں شدت، کفر وباطل پر غصه و غضب میں اس کی صفت '' قہار' کا مظہر ہے، اور پا کی و پاک دامنی پاک نفسی صفت '' قد وس' کی آئینہ دار ہے، ایک مسلمان اپنے دین کا ہو بہو نمو نہ اور اسلام کی تچی تصویر اس وقت تک نہیں بن سکتا جب تک کہ ان تمام اخلاق وصفات کا اپنے آپ کو پرتو نہ بنا لے: تھاری و قد دوس و قد دوس و جبروت نوش اور اسلام کی تو مسلمان ۔ (نفوش اقبل دیں)

اقبال کے اس مردِ مؤمن اور مسلم مثالی کواس کے ایمان کی قوت اور یقین کی نا قابل تسخیر طاقت دنیا کے ان سارے انسانوں سے جوشک وریب میں مبتلا ہیں، ممتاز کر دیتی ہے، اور اسی طرح وہ ہز دل انسانوں کے مقابلہ میں اپنی شجاعت ومردانگی، اور روحانی قوت سے ممتاز ہے، ایک مسلم کی تو حید خالص اسے بند کا انسان اور بند کا مال وزر سے علیحدہ کر دیتی ہے، اس کی آ فاقیت وانسانیت، وطن پر تی اور رنگ وسل کے امتیاز کی جڑکاٹ دیتی ہے، وہ مسلم مثالی زندگی کا ایک پیا مرکعتا ہے، جس کے ماتحت وہ زندگی گذارتا ہے، زندگی کی قدر میں خواہ ہدل جائیں اور انسانی زندگی میں کتنا ہڑا ہی انقلاب کیوں نہ آ جائے ، لیکن اس کے اندر نہ کو گی مزالی زندگی کا ایک پیا مرکعتا ہے، جس کے ماتحت وہ زندگی گذارتا ہے، زندگی کی قدر میں خواہ ہدل جائیں اور انسانی زندگی میں کتنا ہڑا ہی انقلاب کیوں نہ آ جائے ، لیکن اس کے اندر نہ کو گی اندر بلیغ لفظوں میں اس طرح بیان کی ہے:

کشجر قاطیبة اصلها ثابت و فرعها فی السماء. لیعنی اس کی مثال ایسے پاک درخت کی ہے جس کی جریں جمی ہوں اور شاخیں آسان کوچھور ہی ہوں۔

اقبال کہتا ہے: نقط، برکار حق مرد خدا کا یقین اور به عالم تمام وہم وطلسم و مجاز (نقوش اقبال ۱۱۸-۱۱۹) اقبال کا مردِموَمن زندۂ جاوید ہے،اس لئے کہ وہ اپنے پاس ایک زندۂ جاوید پیام رکھتا ہے، اس کے سینے میں ایک زندۂ جاویدامانت ہے، اور اس کی زندگی ایک زندۂ جاوید مقصد کے لئے گذرتی ہے۔ مٹ نہیں سکتا تبھی مردمسلماں کہ ہے اس کی اذانوں سے فاش سرکلیم وخلیل (نقوش اقبال ١٢٠- ١٢١) ا قبال کی نگاہ بلندابھی یہاں پررکتی نہیں؛ بلکہاس کی نگاہ کہیں اور پہنچتی ہے، وہ کہتا ہے کہ اس وسیع کا ننات کا مقصد وجود ہی صرف مر دِمؤمن ہے، عالم کا وجود اس کے لئے ہے اور وہ صرف اللہ کے لئے، بیکانیات اور اس کے سارے لواز مات صرف ایک سیچ مسلمان کے لئے وجود میں آئے ہیں، وہ اللہ کا اس سرز مین پر نائب اور خلیفہ ہے، اس کا بُنات کے تمام خزانوں اور ساری چیزوں کاوہ وارث ہے: عالم ہے فقط مؤمن جانباز کی میراث مؤمن نہیں جو صاحب لولاک نہیں ہے (نقوش اقبال ۱۲۱) ا قبال کا خیال ہے کہ ایک مؤمن زندگی کی غلط قدروں کے ساتھ مصالحت نہیں کرتا؛ بلکہ وہ زندگی کی فاسد قدروں سے نبرد آ زمائی کرتا ہے، وہ اس لئے پیدا کیا گیا ہے کہ بہتے ہوئے دھارے کارخ پھیردے، عالم کواپنی راہ پر چلائے ، تہذیب وتدن اور معاشرہ اور سماج کارخ موڑ دے اور ساری انسانیت اس کے مل اور ارادہ کے تابع ہوجائے ؛ اس لئے کہ وہ اپنے پاس اس دکھی انسانیت کے لئے ایک زندہ پیام رکھتا ہے جواس کے تمام دکھوں کا مدادا ہے،اس کے پاس ایمان ویقین کی جیتی جاگتی طاقت ہے،اس عالم کی رہنمائی کا وہی ذمہ دار ہے، دنیا کی امامت وقیادت اسی کوزیب دیتی ہے، اس عالم میں وہ صاحب امرونہی کی حیثیت رکھتا ہے،اگرز ماندا سے قبول نہ کرے،ساج اس کا مخالف ہواور سیدھی را ہوں سے ہٹا ہوا ہوتو پھر اس کے لئے کسی طرح سی حیج نہیں ہے کہ وہ زمانہ کے آ گے ہتھیا رڈال دےادر اینے آپ کوغلط ساج کے سپر دکردے؛ بلکہ اس برضروری ہے کہ زمانہ کے خلاف علم بغاوت بلند کرے اور معاشرہ اور ساج سے جنگ کرے، یہاں تک کہ کامیابی دکامرانی اس کے قدموں میں آ لگے،ا قبال کے نز دیک' چلوتم ادھرکوہوا ہوجدھرکی'' کا نظریۂ زندگی ایک مر دِ مؤمن کے لئے سی طرح صحیح نہیں، وہ کہتا ہے: حدیث کم نظراں ہے تو با زمانہ بساز زمانه با تو نه سازد تو با زمانه ستيز (نقوشِ اقبال ۱۲۲) ا قبال کواس بات پریفین تھا کہا کی مسلم ربانی کا کوئی محدود وطن نہیں ہے؛ بلکہ سارا عالم اس کا ملک وطن ہے، اس میں مشرق ومغرب کی کوئی تقسیم نہیں: درولیش خدا مست نہ شرقی ہے نہ غربی گھر اس کا نہ دلی نہ صفاہاں نہ سمرقند (نقوشِ اقبال ۱۲۲)

ایک بندۂ مؤمن اورانسانِ کامل کے لئے علامہا قبال کے بیرجذبات ہیں، ہم ہی کہنے میں بالکل حق بجانب ہوں گے کہ اگرا قبال زندہ ہوتے تو یقیناً انہیں مولانا کی شخصیت وکر دار میں وہ بندۂ مؤمن مل جاتا جس کی انہیں تڑپ اور جستجو تھی، بلاشبہ مولانا اقبال کے''بندۂ شعر میں کیا ہے: ولولا بدائع صنع اللہ ما نبتت تلک الفضائل فی لحم و لا عصب فسوٹ: اس مضمون کی ترتیب میں'' کاروانِ زندگی اول ، نقوش اقبال ، اسلامیت ومغربیت کی کشکش سے استفادہ کیا گیا ہے۔

⊓�⊓

حضرت مولا ناعلی میاں

چندامتيازات وخصوصيات

حضرت مولا ناعلی میاںؓ پیدائشی عظیم تھے پھران کے جہد سلسل اور سعی پیہم نے ان کی عظمت میں چار چا ندلگاد نے تھے، عرب شعراءانسان کی عظمت کا تذکرہ کرتے ہیں تو کہتے ہیں:

إں المفتسیٰ مسن يقول هسا أندا ليمس الفتي من يقول كمان أبي جوان و بہادر تو وہ ہے جواپنے آپ پر اعتماد رکھتا ہو، بہادر وجوان وہ نہیں ہوسکتا جو اپنے آباء واجداد کے مکارم سنا تار ہے اورانہیں پراتر اتار ہے اورخود کچھ نہ کرے۔ حضرت مولا ناعلی میالؓ میں حسب ونسب کی شرافت کے ساتھ علم وادب کا کمال بھی جمع ہوگیاتھا، بیابیاامتیاز ہے کہ اس کے سامنے سارے امتیازات ہیچ ہوجاتے ہیں۔ مولانا کاایک قابل قدراور قابل ذکرامتیاز یہ بھی ہے کہ انہوں نے جدید وقد یم دونوں کونہایت اعتدال اور توازن کے ساتھ اپنے اندر سمولیا تھا، دونوں جگہ سے عل وجوا ہر منتخب كرك تصاور ذرّات وفضلات چور دئ تص، ان كااعلان تها كه: مشرق سے ہو بیزار نہ مغرب سے حذر کر فطرت کا اشارہ ہے کہ ہر شب کو سحر کر قدیم صالح اورجدیدنافع کا پیسین ترین امتزاج (جس کواخذ کرنے کی ہرحلقہ وطبقہ

میں ضرورت بڑھتی جارہی ہے ) مولانا کا امتیازی وصف تھا جسےا پنانے کی کوشش مولانا کے سارے متعلقین ومنسبین کررہے ہیں اورانشاءاللّٰدکرتے رہیں گے۔

حضرت مولانا کی شہرۂ آفاق تصنیف''مختارات'' کا دوسرا حصہ پڑھئے تو اس میں ایک مضمون''صفة رسول اللّٰہ ﷺ '' ہے، میں بلامبالغہ کہ سکتا ہوں کہان اوصاف کی تجسیم مولانا کی شخصیت میں بھی نمایاں دکھائی دیتی تھی۔

ز ہدواستغناءمولانا کی زندگی کا ایک بہت ہی روشن باب ہے،اعز ازات،مناصب، انعامات اورا یوارڈ جینے مولانا کے حصہ میں آئے شایداس صدی کے سی اور عالم کے حصہ میں نه آئے ہوں، ججاز، سوڈان ومصر، شام وعراق، ایران وافغانستان، یا کستان و بنگلہ دیش، لبنان وتركى، كويت وامارات، اردن ومراكش، امريكه وبرطانيه، سرلنكا وافريقه، سمر قند وتاشقند، اندلس وبخاریٰ، یمن وقطر، ملیشیا نڈ ونیشیا، بر ما اور جاپان اور نہ جانے کتنے ملکوں اور شہروں میں مولانا بلائے گئے، کانفرنسوں اور سیمیناروں میں مدعو ہوئے، عہدے دیئے گئے، مال ودولت کی پیش کش ہوئی <sup>ب</sup>لیکن ہر جگہ مولا نانے اپنا پیام پہنچایا، اپنی فکردی،اور کچھ لیانہیں۔ • ۱۹۸۰ء میں شاہ فیصل ایوارڈ دیا گیا، مولانا نے اس کی رقم جہاد افغانستان اور بعض دینی اداروں کے سپر دکر دی، جنرل ضیاءالحق شہید نے علامہ سید سلیمان ندوی کی سیرت النبی جلد ہفتم پرمولانا کا مقدمہ دیکھااور قدردانی کرتے ہوئے مولانا کو حکومت پاکستان کی طرف ے ایک لا کھ کا عطیہ دینے کا اعلان کیا،مولا نانے اس کے جواب میں لکھا کہ میں اس عطیہ کا کسی طرح مستحق نہیں، براہ کرم اس کا نصف حصہ دارام بلغین اعظم گڈ ھکو پیش کردیا جائے جس نے بیہ کتاب دریافت کی اوراس کی اشاعت کا انتظام کیا، بقیہ حصہ حضرت سید صاحبؓ کے پسماندگان کی خدمت میں پیش کردیا جائے، جو کراچی میں مقیم ہیں۔ ۱۹۹۸ء میں دبئ وامارات کے سربراہوں نے مولانا کو عالمی شخصیت کا ایوارڈ دیا اور ایک خطیر رقم پیش کی ؛کیکن مولانانے وہ رقم بھی دینی مدارس اور اداروں کے لئے وقف کردی، دشق یو نیور سٹی، جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ اور عالم عرب کے متعدد اداروں اور جامعات کی طرف سے تد ریس اور اعلیٰ درجہ کی سہولیات اور تخوا ہوں کی بار بار پیش کش مولانا سے کی گئی، مگر ہر موقع پر مولانا نے صاف صاف معذرت کردی، شاہانِ مما لک جن میں سعود بیعر بیہ کے سر براہان شاہ فیصل شہید، شاہ خالد اور شاہ فہد، والی اردن وقد س شاہ عبد اللہ، حاکم شارقہ سلطان محد القاسی، پاکستان کے صدر جنرل ضاء الحق وغیرہ سے خصوصاً مولانا کی ملاقاتیں اور مراسات رہی، مولانانے ہر موقع پر بغیر کسی غرض کے خلصانہ طور پر انہیں خطرات سے باخبر کیا اور ذمہ داریاں یا دولاتے رہے۔

سام ۱۹۸۳ء میں آ کسفورڈ یو نیور سٹی لندن میں اسلا مک سینٹر قائم ہوا تو اس کی صدارت کے لئے بھی مولانا ہی کا انتخاب ہوا،خود ہندوستان کے بہت سے اداروں سے بار بار مولانا کو پیش کش کی گئی، حکومت نے کئی بار پدم بھو شن کا اعز از دینا چا ہا؛ کیکن مولانا کا زہدا ور متاع دنیا سے ان کی بیزاری کا روبیہ تا آخر قائم رہا، مال ودولت کے ڈھیر وانباران کے قدموں میں پڑے تھے، دنیا بہت جھک کر ان کے پاس آئی تھی، مگر مولانا کا قلندراندا نداز اور مؤ مناند

قـل متـاع الـدنيا قليل والآخرة خير لمن اتقى ولا تظلمون فتيلا.

ترجمہ: آپ کہہد یجئے کہدنیا کا سرمایۂ زندگی تھوڑا ہےاورآ خرت ایک خدا ترس انسان کے لئے زیادہ بہتر ہےاورتم پڑھلم ایک شمہ برابر بھی نہیں کیا جائے گا۔ اور

لا تغرنكم الحياة الدنيا و لا يغرنكم بالله الغرور. ترجمه: دنيا كى زندگى تمهين دهوكه مين نه دالے اور نه وہ برا دهوك باز

تمہیں اللّہ کے بارے میں دھوکا دینے یائے۔ ہمیشہان کے پیش نظرر ہے، جہاں بنی ہمیشہ اُن کی فطرت رہی؛ کیکن وہ کسی جمشید کا ساغر بھی نہیں ہے، گویا بزبانِ حال انہوں نے بیہ پیغام دیا: يخبرك من شهمد الوقيعة أننى أغشمي الوغي وأعف عند المغنم تى جى الجمع الما ي المركب المراد من الم الما الم الم الم الما الم الما الما الما الما الما الما الم سربكف ہوكرلڑتا ہوں ؛ليكن مال غنيمت كى تقسيم كے موقع پر كنارہ كش ہوجا تا ہوں۔ اس لئے جہاں جہاں انہوں نے نے اپنی بات رکھی وہ تکخ نوائی کے باوجود سن گئی اور اثر انداز ہوئی؛ اس لئے کہ وہ کتاب دسنت سے ماخوذ اور مولا نا کے دل کی آ واز اورا ندرون کی صدا ہوتی تھی ،جس کی تا ثیراور کشش ہر شبہ سے بالا تر ہے،مولا نا زہدوتقو کی کے اعلی ترین مقام پر بتھے، پُران کا زہد حقیقی تھا، دنیا سے بالکل نا آشنااورا پنی ذات کے حصار میں چکر لگا کر رہ جانے والوں کا زمزنہیں تھا،مولا نانےمشرق ومغرب کا چیہ چیہ چھان ڈ الاتھا،ا کا برواصاغر سے ملے تھے، وہ دنیا سے بخو بی آشنا تھے، ان کا زہدمحرومی کارد کمل نہیں تھا، دل کی یا کیزگی اور قلب ونظركي شفافيت كانتيجه تقا-معاصر علماء، ادباء، داعیان، مفکرین و صنفین میں مولانا کواس لحاظ سے بھی برتر ی

حاصل تھی کہ مولانا کی پوری زندگی علم وعمل، تقویٰ و سیف دویا نہ اور قول و فعل کی جامعیت کی بے ماسل تھی کہ مولانا کی پوری زندگی علم وعمل، تقویٰ و دیانت اور قول و فعل کی جامعیت کی بے مثال اور قابل رشک زندگی تھی، وہ سلف صالح کا جیتا جا گتا نمونہ اور تصویر تھے، ان نے ظاہر وباطن، گفتار و کر دار، سیرت وصورت اور حرکات و سکنات ہر چیز سے اعتدال شپکتا تھا، باجماعت نماز کی پابندی اور اس کے لئے تر پہ جمیت و جمایت دین اور اعلاء کلمہ الحق میں بھی اور کی مال کی جامعیت کی جا وباطن، گفتار و کر دار، سیرت وصورت اور حرکات و سکنات ہر چیز سے اعتدال شپکتا تھا، اور اعلاء کلمہ الحق میں بھی ای ج مولانا کی ایک بڑی خوبی یتھی کہ وہ ہمیشہ ایپ اسما تذہ اور محسنوں کے کرم واحسان کا اعتراف واظہار کرتے رہے، اپنی محسن کتابوں (جن میں قاضی محد سلیمان منصور پوریؓ کی رحمة للعالمین سرفہرست ہے ) اور محسنِ افراد (جن میں ان کے برادر بزرگ اور اصل مربی ڈا کٹر سید عبد العلی صاحبؓ، مولانا محد الیا س کا ند هلویؓ وغیرہ سرفہرست ہیں ) کا ہمیشہ برملا ذکرِ خیر کرتے رہے، جن کتابوں اور شخصیات سے وہ متا تر رہے ان کا بھی ذکر کیا، ان کتابوں میں مولانا رحمت اللہ کیرانو کؓ کی ' اظہار الحق' ، مولانا محمہ یوسف کا ند هلویؓ کی ' حیاۃ الصحابہ' اور شخصیات میں مولانا احمد علی لا ہور گؓ، حضرت رائے پوریؓ، شیخ الاسلام حضرت مولانا حسین احمد مدلؓ، شیخ الحد بیث مولانا محمد کر لیؓ، علی مداقہ من المیں الحسین میں ہیں ہولانا حسین احمد شہیدؓ وغیرہ شامل ہیں ۔

مولانا کی آ فاقیت، ہمہ گیری، جامعیت اور علیت ان کا بہت بڑا انتیازی وصف ہے جو بہت کم سی کے حصہ میں آ پا تا ہے، مولانا کی علمی ودعوتی وفکری سر گرمیوں، خدمات اور تصانیف کی کثرت اور تنوع ان کے وقت کی برکت کا ثبوت ہے، ور نہ خدمات کی وسعت کا وقت سے کوئی جوڑ ہی نہیں ہے؛ لیکن مولانا ان اولیا ء صالحین میں تھے جن کے ہمراہ برکت ورحت ہوتی ہے اور لمبا کا متھوڑ ہے سے وقت میں وہ کر لیتے ہیں، آیات قرآ نی اور احادیث ہر موقع پر مولانا کے لئے توجہ کا مرکز بنی رہیں، بہت سی ایسی حقیقوں کی طرف توجہ دلائی جو عرصہ سے پر دہ میں پڑی ہوئی تھیں، مولانا کی دعوتی سر گر میوں خصوصاً خطبات میں قرآن کی آ یت: یا یہا الذین امنوا اد خلوا فی السلم کافة.

ترجمہ: اے ایمان والو! تم پورے کے پورے اسلام میں آجاؤ۔ حضرت ربعی بن عامر کارشم کے دربار میں تاریخی جملہ: اللہ ابت عشنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرة.

ترجمہ: اللہ نے ہم کو بھیجاہے؛ تاکہ ہم انسانوں کو بندوں کی بندگی سے نکال کرالٹد کی بندگی میں داخل کردیں ، دیگر مذاہب کے ظلم و ہر بریت سے اسلام کے دامان عدل میں پناہ دیں اور دنیا کی تنکیوں اور کشاکشوں سے نکال کر دنیا وآخرت کی وسعتیں اورفراخیاں عطاکریں) اور حضرت صديق اكبر رضى الله عنه كاتاريخي فقره: أينقص الدين وأنا حي. ترجمہ: کیامیرے جیتے جی دین میں کتر ہونت ہو کتی ہے۔ اور حضرت على رضى اللَّدعنه كامشهور جمله: كلموا الناس على قدر عقولهم. ترجمہ: لوگوں سےان کے عقلی مدارج کالحاظ کرتے ہوئے گفتگو کرو۔ <u>سے خوب خوب استد لال داقتباس ملتا ہے۔</u> مذہبی،فکری اور فروعی اختلافات سے کمل گریز،اتحاد بین المسلمین کی ہرطرح سے جدوجہد میں بھی مولانا کا ثانی ملنامشکل ہے،مولانا نے بڑی سادہ اور متواضعا نہ زندگی گذاری ہے،اپنے تواپنے، غیروں سے بھی ان کا اچھا برتا وَاور حسن سلوک ان کی عالی ظرفی کی واضح دليل تقى،مولانااس يرايمان ركھتے تھے كە: آ سائش دو گیتی تفسیر این دو حرف است با دوستان تلطف با دشمنان مدارا انہوں نے ہمیشہ میفکررکھی کہ سب کا بھلا ہوجائے، کسی کی حق تلفی نہ ہونے پائے، بڑی احتیاط کے ساتھ پھونک پھونک کر قدم رکھا۔ گویا:

تمام عمر اسی احتیاط میں گذری که آشیال کسی شاخ چمن به بار نه ہو مولانا کا توسع، رواداری اوراعتدال ضرب المثل ہے۔ان کا مسلک فقدامام ابوحنیفہ رحمہ اللہ ہی کی پیروی تھا، جس پر وہ ہمیشہ عامل رہے، اور کبھی انحراف نہیں کیا؛ کیکن بے جا تعصب اور تشدد سے کوسوں دورر ہے۔مولانا کی زندگی کے آخری دیے میں خاص طور سے ایک غیر معتدل فرقہ نے مسلک حنفی کی مخالفت کرتے ہوئے بڑے شد ومد سے مولا نا کواپنا نشانه بنایا، انہیں ضال وکا فرتک کہنے سے گریز نہیں کیا گیا، انہیں قبر پرست بھی ثابت کیا گیا، تصوف كى مخالفت ميں انہيں صوفى كہہ كرسب وشتم كاايك طويل سلسلہ جارى رہا، كتابيں بھى آ ئىي،بعض نے توانہيں منافق ثابت كرنا جاہا اور ''موحد فسى العرب و مشرك فبي الیہ۔۔ د'' (عرب کا موحداور ہندوستان کامشرک) تک کہہ ڈالاجس سے مولا نا کولبی اذیت بھی پیچی، جب کہ مولانا کا تعلق ایسے خاندان عالی مقام سے تھا جو صد یوں سے تو حید کے عقید ہُ خالص، کامل اتباع سنت اور ائمہ سلف سے یوری عقیدت اور ان کے اعتر اف واحتر ام کا خوگر چلا آ رہا ہے،خودمولا نانے اپنے استاد خلیل عرب صاحب سے بےانتہا فائدہ اٹھایا اور بہت بچھاستفادہ کیا جومسا لک اربعہ میں سے کسی مسلک پر عامل نہیں تھے،اسی طرح اہل حدیث کے معاصر علماء وشیوخ سے احترام ومحبت کا معاملہ بھی مولانا نے کیا،خصوصاً محدث کبیر علامہ عبدالرحمٰن مبارک یوری کی شرح تر مٰدی'' تحفۃ الاحوذ ی'' سے بھی مولا نانے فائدہ اٹھا یااوران سے سند حدیث بھی مولا نا کو حاصل ہوئی۔ لیکن جب مذا بهب اربعه اور تقلیدا ئمه کے خلاف (جن میں اپنی شہرت اور اشاعت کی وجه سے مذہب جنفی ہی خاص نشانہ بنا) ایک خاص مہم شروع ہوئی اور تقلید کو بدعت ، تعلیمات اسلام کی مخالفت اور صلالت قرار دئے جانے کی سرگرمیاں تیز ہوئیں تو مولا نانے بید مناسب سمجھا کہ اس مہم کے خلاف کوئی مخالفانہ اور مقابلانہ مہم شروع کرنے کے بجائے (جس میں مسلمانوں میں مزید انتشار پیدا ہونے کا خوف ہو ) حضرات علماء حدیث کوایک داعیانہ ومخلصانه خطلهين، جس مين ان کو "جهاد في غير جهاد و نضال في غير عدو " (ب موقع جہاداور دشمن کے بغیر لڑائی) سے بچانے کی کوشش ہو،مولانا نے بیماتو بحر بی میں مرتب کیا اور دس متاز ونامور عرب سلفی علاء کے پاس بھیجا، اس میں مولانا نے وقت کی نزاکت اور معنوی نسل کشی کے خطرات سے آگاہ کرتے ہوئے اصل توجہ دیتوا نائی حقیقی دشمن اور سنگین خطرہ کے مقابلہ پر صرف کرنے کی دعوت دی،اس میں یہ بھی لکھا کہ: ''احناف کے خلاف جدوجہداور جنگ شروع کرنے کے بجائے اس کی شدید ضرورت ہے کہ مشرکا نہ عقائد واعمال کے خلاف بوری توجہ اور پرری طاقت لگادی ( کاروان زندگی ۸۸۸۱) اس مراسلہ کا جواب شیخ بن باز نے بھی دیا جس میں ائمہ اربعہ کی واضح الفاظ میں تعریف داعتراف اورتقلید کے بے کم وکاست جواز وصحت کا ذکر کیا ہے۔ کیکن مولانا نے اپنے او پر کئے گئے ان حملوں سے نکلیف کا برملاا ظہار کبھی نہیں کیا جو ان کے صبر محکل اور حکم ودرگذر کا ثبوت ہے، اس تفصیل کی ضرورت یوں پیش آئی کہ ابھی حال ہی میں ایک نئی کتاب''مولا ناعلی میاں اورعلم حدیث' آئی ہے، جس کے مصنف مولا نا ابوتحبان روح القدس ندوى استاذ دارالعلوم ندوة العلميا بكهنؤيي ،موصوف كاتعلق تنفي اسى فرقيه سے ہےجس کا ذکر چل رہا ہے، انہوں نے اپنی کتاب میں ایک نیا انکشاف کیا ہے اور مولان علی میاں کو غیر مقلد ثابت کرنا جا ہا ہے، اور اس کے لئے ''عامل بالحدیث'' کا لفظ استعال کیا ہے،مولا ناابو حبان ندوی نے اس کی ایک دلیل یہ بھی بیان کی ہے کہ' شیخ الحدیث مولا نا حیدر حسن خال ٹو کگی کے درس نے مولا ناعلی میاں کے فکر وخیال میں وسعت پیدا کی اور عمل بالحدیث کی راہ آ سان کر دی'' ۔(مولا ناعلی میاںؓ اورعلم حدیث،از:مولا ناابو حبان روح القدس ندوی ۳۶) ہم بڑےادب سے اُن سے حرض کریں گے کہ مولا نا حید علی خالؓ کے بارے میں خود مولا ناعلی میال نے بیلکھا ہے کہ وہ متصلّب حنفی تھے، مٰد ہب حنفی سے ان کی عقیدت عقیدہ کے درجہ تک پیچی ہوئی تھی،اوراس کے متیجہ میں بسااوقات مذہب حنفی کے ناقدین کے تق میں ذرا سخت اور تنقید وشکوہ واحتجاج کے الفاظ بھی ان یک زبان سے نکل جایا کرتے تھے، ہاں بیضرور ہے کہ وہ حدیث اورا نتاع حدیث پر بھی کم زور نہ دیتے تھے۔(پرانے چراغ ار ۱۹۳۶-۱۹۴ مخصراً) یہ جذبہ مولا نا کے اندر بھی منتقل ہوا تھا، ( متعدد واقعات اس کی دلیل کے طور پر ناچیز کے علم میں ہیں جواس مختصر مضمون میں طوالت کا موجب ہوں گے )عمل بالحدیث کے ہم بھی داعی اور قائل ہیں اور کونسا مسلمان ایسا ہے جو حدیث پڑ ممل سے گریز اں اور مخالف ہو؛ کیکن ند *، ب حنى كى بنياد ين بهي تو*احاديث رسول صلى الله عليه وسلم پر استوار ، و بَي بين \_مولا نا اس لحاظ سے واقعی عاملین بالحدیث کی صف میں شامل رہے؛ کیکن عمل بالحدیث کی وہ مفروضہ اور مخترعة شكل جوفى زمانها يك خاص حلقه ميں معيارِ حق وباطل اور ميزان وکسو ٹی بنادی گئی ہيں اور جن سے سرموانحراف بھی کفر سے سی طرح کم نہیں ما ناجا تا (اورمولا ناعلی میاں اسی لئے نشانۂ تقید وشنیع بنے رہے) مولا ناان ہے کوسوں دوراور بیزار تھے،اورکوئی ایک مثال بھی اس کی تائید میں پیش نہیں کی جاسکتی، ہاں بیضرور ہے کہ مولانا نے وحدتِ امت کا خیال رکھتے ہوئے ہمیشہاس طبقہ سے بھی اپنے کومر بوط رکھا،مولا ناکی ذات والا صفات سے اس طبقہ کو بڑے فوائد بھی پہنچے جن کی فصیل ہم کر نانہیں جا ہتے۔ ب مولانا کا ظرف تقاجس میں سمندر کی تی وسعتیں اور گہرا ئیاں تھیں ، مگر جانب ثانی کا ظرف بھی ملاحظہ ہو کہ پھر بھی تکفیر وصلیل سے کم پر قناعت نہیں ، کیا یہی عمل بالحدیث ہے؟ کیا ي "من لم يشكر الناس لم يشكر الله" (جس فلوكول كاشكر بيادانمي كياده الله ك شکر گذار بھی نہ ہوا) پڑمل ہے؟ کیا بیان احادیث پڑمل ہےجس میں فرمایا گیا ہے:

من دعا رجلاً بالكفر أو قال عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه. ترجمه: جس نے کسی انسان کو کا فریاد شمن خدا کہ کربلایا،اور واقع میں وہ نہ کا فر ہے اور نہ دشمن خدا، تو بیر کہنا کہنے والے برلوٹ جائے گا۔ إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث. ترجمہ: بدگمانی سے بچو؛ کیوں کہ بدگمانی سب سے جھوٹی بات ہے۔ محترم مولا ناابو حبان صاحب لکھتے ہیں کہ: ''غالبًا مولا ناعلی میالٌ اپنے اسی توسع کی وجہ سے ابو یچیٰ امام خاں نوشہروی ( متو فی ۲ ۱۳۸۶ ہے) کی مشہورکتاب'' تراجم علماءاہل حدیث ہند'' میں جگہ پانے کے مشتحق ہوئے''۔ (مولا ناعلى مياں اورعلم حديث ٣٧) ہم مولا ناسے یو چھتے ہیں کہ پھراس کی کیا توجیہ کی جائے گی جوطوافان بدتمیز کی آپ کے حلقہ سے مولانا کے خلاف بریا کیا گیا اور مجروح کرنے میں ساراز ورلگادیا گیا، آپ اگر مولا نا کودافعی عامل بالحدیث شجھتے ہیں تو اس نا زک موقع پر آپ کو آ گے بڑھ کرا حقاق حق اور ابطالِ باطل کا فریضہ انجام دینا جاہئے تھا کہ یہ بھی تو قرآ نِ کریم اور ان صحح احادیث سے ثابت ہے جن پرتن تنہاعمل کرنے کا دعو کی آپ کی جماعت کو ہے، آپ کو میدان میں آگراس تکفیری مہم کو بیہ کہ کررو کنا جا ہے تھا کہ مولا ناعامل بالحدث ہیں ؛لیکن واقعہ بیر ہے کہ آپ کے دل میں عمل بالحدیث کا جومفہوم عدم تقلید کے نام پر بیٹھا ہوا ہے، آپ خود شبھتے تھے کہ بیہ مولا نا کالبھی وصف نہیں رہا؛ بلکہ مولا ناحنفی رہے،اسی لئے آپ نے سکوت کا التزام کیا۔ حقیقت یہی ہے کہ شہادت حق بہت پرخطروادی ہے جہاں قدم رکھنے کے لئے ثبات واستقامت اور توفیق ربانی کی ضرورت پڑتی ہے اور اس راہ میں اکثر لوگوں کے قدم ڈ گمگاجاتے ہیں۔ ہمیں چرت واستعجاب ہے کہ مولا نا ابو تحبان ندوی کی یہ کتاب ندوۃ العلماء کے مؤثر ادارہ مجلس تحقیقات ونشریات اسلام سے طبع ہوئی ہے جس کو حضرت مولا ناعلی میاں ؓ نے اس ذہنی وفکری ارتداد کے مقابلہ اور روک تھام کے لئے قائم کیا تھا، جس کے اثر ات بد سے ایک عالم متأثر ہور ہاتھا، اس ادارہ کا مقصد ہرگز نیز ہیں تھا کہ با ہمی نزاع کو ہوا دی جائے، نہ ہی اس لئے تھا کہ حق وصدافت سے دور کا واسطہ نہ رکھنے والے خیالات کی اشاعت کی جائے، مولا نا ابو تحبان ندوی کی بیر کتاب مولا ناعلی میاں کا غلط تعارف پیش کرتی ہے، ہم ہر ہے ادب سے ذمہ داران مجلس سے اس مسلہ پر نظر ثانی کی درخواست کرتے ہیں اور مولا نا ابو تحبان ندو کی کو وہ دن یا دولاتے ہیں جو بہت جلد آنے والا ہے، جب ہر شخص اپنے پر وردگار کے حضور حاضر ہوگا اور اس وقت خواب ورت الفاظ اور حسین تو جیہات کی دیوار یں گرجا کیں گی

حضرت مولا ناعلی میالؓ کی تصنیفات وخطبات میں ایمانی صلابت اور روحانی بلندی کے ساتھ اعتدال وتوازن کا امتزاج ان کی ایک انفرادی خصوصیت ہے، اپنی زبان وقلم سے انہوں نے بھی کسی کے جذبات کوشیس نہیں پہنچائی، ان کی خلوت وجلوت میں کسی کی غیبت اُن سے نہیں سنی گئی۔ ہاں! مگر حق کا برملا اعلان وہ پوری قوت وصراحت کے ساتھ ہر جگہ اور ہر موقع پر کرتے رہے، اور اس میں کسی مداہنت کا شائبہ تک ان کے دل میں نہ آیا، یہی در اصل ایک بند ہ مؤمن کا امتیاز ہے اور یہی اس کے کمال کی دلیل ہے۔

بدو شعور کے بعد سے زندگی کے آخری کمحہ تک دعوتی سرگرمیوں میں اشتغال وانہاک، عربی زبان میں بے مثال مہارت وقدرت اوراس صلاحیت کا صرف دعوت کے لئے استعال،ا ظہارتن میں بے باکی اورلومۃ لائم سے بالکل بے خوفی میچے عقیدہ وفکر، تو حید خالص، ایمان راسخ اور قرآن وسنت پر عمل اعتماد، تمام مشاہیر اہل کمال اور معاصرین کے نز دیک محبوبیت،اعتماداور مقبولیت، پاکیزگ ٔ باطن،عفت ضمیر وزبان، جود وزید،استفامت واستغناء، اسلام اور مسلمانوں کے تمام مسائل پر قلق و کرب اور ان کے حل کی تڑپ و تمنا، فکر وعمل میں راستی، یوری انسانیت کومحبت واتحاد کا پیغام اورخیرخوا ہانہ جذبات، آ زادا نہ اعتر اف حق ، تز کیدفنس اوراصلاح باطن کی کوشش ، اخلاص وفنائیت ، اصول ومقاصد میں تصلب اور فروع ووسائل میں توسع، حقیقت پسندی ودورا ندیثی، بصارت وبصیرت، حکمت وفراست، ایمان کامل، یقین محکم عمل پیہم، محبت فاتح عالم اوران جیسے نہ جانے کتنے بلندیا بیداد صاف وامتیازات مولا ناکی زندگی، سیرت وکرداراور سرگرمیوں میں دیکھے جاسکتے ہیں۔ مولانا کی غیرت ایمانی اتن بڑھی ہوئی تھی کہ عقیدہ ومذہب میں کسی قشم کی تو ہین اور حرمت کی یامالی ان سے بھی برداشت نہیں ہوتی تھی، اسی لئے قادیا نیوں اور شیعوں کے خلاف بھی مولانانے لکھا۔ (اس کے لئے ''صور تیان متیضادتان'' اور ''المقادیانی والقداديانية" ديكھى جاسكتى ہے) فكركو يح رخ دينے كے لئے "أضواء" (بصائر)اور "التفسير السياسي للإسلام" (عصر حاضر مين دين كي تفهيم وتشريح) كلهي ، اور عرب قومیت، دہنی ارتداد، لسانی وتہذیبی تعصب اور تمام خطرناک چیز وں کےخلاف آ واز اٹھائی، مگراسلوبِ بیان اور *طر*ز کلام ہر جگہ مثبت اور تعمیر ی رہا، ایران تشریف لے گئے تو وہاں اپنے ایک خطاب میں فرمایا:

<sup>د م</sup>حمد رسول الله صلى الله عليه وسلم كى نبوت ايك نئے دور كا آ غازتھى ، بنى آ دم ميں سے جس كو بھى سعادت و خير كا كو كى ذرہ ملاوہ خواہ امير المؤمنين على بن ابى طالب كرم الله و جهه ہى كے مرتبہ كا كو كى شخص كيوں نہ ہو، سيد نا محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم كے داسطہ ہى سے نصيب ہوا''۔ عجب كيا گر مه و پرويں مير بے خخير ہوجا كميں كه بر فتر اك صاحب دولتے بستم سر خود را وہ دانا ئے سبل ، ختم الرسل ، مولا ئے كل جس نے غبار راه کو بخشا فروغ وادئ سینا

(کارردانِ زندگا ۲۰۱۷) انسانیت کاحترام کی صدابھی مولانا نے بڑے دوروشور سے لگائی اور: ولقد کرمنا بنی آدم و حملناهم فی البر و البحر ورزقناهم من الطیبات و فضلناهم علی کثیر ممن خلقنا تفضیلاً. ترجمہ: بیتو ہماری عنایت ہے کہ ہم نے بنی آ دم کو بزرگی دی اور انہیں خشکی وتری میں سواریاں عطاکیں ، اور ان کو پاکیزہ چیزوں سے رزق دیا اور اپنی بہت ی مخلوقات پر نمایاں فوقیت بخش ۔ کو ہمیشم نظر بنائے رکھا۔

محبین دمعتقدین کے ہجوم بے پناہ اور ذاتی مقبولیت نے بھی اُن کے دل میں عجب وتکبر پیدانہ ہونے دیا، بیاُن کے اکابر خصوصاً اُن کی مشفق ماں کی آ و سحرگا ہی اور حکیما نہ تربیت کانتیجہ تھا، تواضع و بنفسی اور حلم وکرم سے ان کی محبوبیت و مقبولیت روز افز وں ہوتی رہی۔ ان کا ایک عظیم کارنا مہ یہ بھی ہے کہ انہوں نے ہندوستان کی اسلامی درخشاں تاریخ پوری تفصیل سے اپنی تحریروں اور تقریروں کے ذریعہ عرب کے سامنے رکھی اور انہیں واقف کرایا، اس سے پہلے عربی میں بیکام اس انداز میں نہیں ہو سکا تھا۔

مولانا عالم اسلام میں تعلیمی وتربیتی نظام کوتر قی وفروغ دینے نیز جدید وسائل سے استفادہ کی صدا ہمیشہ لگاتے رہے، انہوں نے نظام اسلامی کے قیام ونفاذ کی بید دانش مندانہ تبویز رکھی کہ اس کا بہترین ذریعہ اور راستہ ہیہ ہے کہ ایمان اہل حکومت تک پہنچادیا جائے، انہیں دین سے قریب کیا جائے، ذہن ود ماغ اسلامی بنائے جائیں، بید راستہ اس کے مقابلہ میں زیادہ کا میاب اور مؤثر ہے کہ خود اہل ایمان کرسی تک پہنچیں اور حکومت کی ذمہ داریاں ہراہے راست سنجال کرایمان سے دور حکمرانوں کو بے دخل اور برطرف کردیں، کا میا ہی اس میں ہے کہ غیراسلامی حکام تک اسلام کی صدااتنے مؤثر انداز میں پہنچائی جائے کہ وہ اسے سننے اوراس کے مطابق چلنے پر مجبور؛ بلکہ راضی ہوجا ئیں۔ جد بدیلم کلام کوآ گے بڑھانے میں اس صدی میں حضرت مولا نا رحمۃ اللّٰدعلیہ نے جو گراں قدرخد مات این تالیفات، دعوتی سرگرمیوں اورخطبات کے ذریعہ انجام دی ہیں، شاید ان میں ان کا کوئی ثانی نہل سکے۔حضرت مولا نا کا کا م اس سلسلہ میں بہت وسیع ، ہمہ گیراور جامع نظراً تا ہے،ان کی سیکڑوں تالیفات،عرب وعجم کو یکساں دعوت وتبلیغ ،ملکی و بیرونی تبلیغی ودعوتی اسفار، کانفرنسوں وسیمیناروں میں شرکت، متعدد ومختلف النوع تحریکات کی قیادت ورکنیت اور خطبات دمواعظ بیسب مولانا کی جامعیت اور ہمہ گیری کی شاہدعدل ہیں۔ ہندوستان ومختلف مما لک کے سربراہان، وزراء واعیان بار ہا مولانا کے دربار میں حاضر ہوئے ،ان کی مقناطیسی شخصیت بار ہا ملک کے ہر بااثر سیات داں کوان کی چوکھٹ پرکھینج لائي،اور ہر بار عربي کے اس طاقت ورشعر کی تصدیق سامنے آئی: إن الملوك ليحكمون على الورئ وعملى المملوك لتحكم العلماء ترجمہ: بادشاہوں کی حکومت خلق خدا پر ہوتی ہے، اور بادشاہوں پر حکومت علاءر بانیین کی ہوتی ہے۔ حضرت مولا نا کے فکر وعمل کی اتن جہتیں ہیں کہ الفاظ میں یہاں بیان نہیں کیا جاسکتا، اور ہر جہت ایسی حسین ودل رہا ہے کہ: ریح: کرشمه دامن دل می کشد که جاای جاست عرب شاعر نے بھی اسی حقیقت کو بیان کیا ہے: من كثرة الأخبار من مكر ماته يمر به صنف ويأتى به صنف

## یعنی اس کے مکارم گونا گوں اور اس قدر کنیز ہیں کہ ایک کا ذکر چھڑتا ہے تو دوسرا چلا آتا ہے۔

یہ نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ انسان کمالات ونقائص دونوں کے مشتر کہ تمیر سے گندھا ہوا ہے، اس میں بشری خامیاں بہر حال موجود ہوتی ہیں؛ لیکن ہم بلاتکلف کہہ سکتے ہیں کہ ایک بندۂ مؤمن کو جو اوصاف و کمالات فرشتوں کے مشابہ اور قریب کردیتے ہیں دہ سب حضرت مولا ناعلی میاں ٹی میں بدر جہ اتم موجود تھے؛ بلکہ: مرحضرت مولا ناعلی میاں ٹی میں بدر جہ اتم موجود تھے؛ بلکہ: کہ پڑتی ہے اس میں محنت زیادہ مولا نا ہندوستان کی ملت اسلامیہ کے میر کا روال تھے، اور ایک میر کا روال کے لئے جو خصوصیات درکار ہوتی ہیں وہ مولا نامیں بڑی خوش اسلو بی سے جع ہوگئی تھیں ۔ بقول اقبال: نگہ بلند، سخن دل نواز، جاں پر سوز

زبان خلق كونقارة خدالتمجهو

حضرت مولا ناعلی میاںؓ کے بارے میں مشائخ ،اہل کمال اور معاصرین کی کچھآ راء کا ذکر بیچھے کی جگہآ چکاہے،اس سے حقیقت آشکارا ہوتی ہے کہ اللہ نے ان کو مقام محبوبیت سے نوازاتھا،اوراسی کا ذکراس حدیث میں ہےجس میں فرمایا گیا: إن اللُّه إذا أحب عبداً دعا جبرئيل فقال: إني أحب فلاناً فأحبه، قال: فيحبه جبرئيل ثم ينادى في السماء، فيقول: إن الله يحب فلاناً فأحبوه، فيحبه أهل السماء ثم يوضع له القبول في (مشكوٰة المصابيح، باب الحب في الله ومن الله) الأرض. ترجمہ: بلاشبہ اللہ تعالیٰ جب کسی بندہ سے محبت کرتا ہے تو جبرئیل علیہ السلام کوبلا کرفر ما تا ہے کہ میں فلال بندہ سے محبت کرتا ہوں، تم بھی اس سے محبت کرو، پھر جبرئیل اس سے محبت کرتے ہیں اور آسان میں اعلان کردیتے ہیں کہ اللہ اين فلال بنده مصحبت كرتا بيتم بھى اس سے محبت كروتو آسان كے فرشتے اس ے محبت کرنے لگتے ہیں، پھر پوری روئے زمین میں اس کو مقبول بنادیا جا تاہے۔ یہاں ہم مزید کچھآ راءاور تأ ثرات فقل کررہے ہیں: میرااپنے بارے میں اعتماد متزلزل ہو گیا تھا؛لیکن برادرم ابوالحسن! جب میں نے آپ کی کتاب''الطریق الی المدینة'' کو پڑھا توماً ں نے محسوں کیا کہ شوق میرے اندر پھر انگڑائی لینے لگا ہے،اور میر بے سینہ میں پھروہی تبش ہے،اس طرح پھر مجھے اطمینان ہوا کہ میرادل جو ہرمحبت سے بالکل خالیٰ ہمیں ہوا ہے؛لیکن افکارِز مانہ اور دفت نے اس جو ہرکوگرد

آلود کردیا تھا، آپ کی کتاب نے اس گردکوایک بار پھرصاف کردیا، ادب کی طرف سے بھی میر ااعتماد الٹھنے لگا تھا، چوں کہادیوں میں وہ آسانی نغمہ عرصہ سے نظر نہیں آیا جس کی کے میں شریف رضی کے وقت سے لے کرعبد الرحیم برعی تک شعراء گاتے رہے، جب میں نے آپ کی کتاب پڑھی تو یہ کھویا ہوا نغمہ پھر جھے لگیا، یہ نغمہ جھے آپ کی اس نثر میں ملا جو کہ تھیقۂ شاعری ہے؛ لیکن بے ردی اور قافیہ کی شاعری، برادرم ابوالحن! آپ کا بصدر ہزار شکر یہ کہ آپ نے دوبارہ میر بے اندرانی ذات اور اپنے اوب پر اعتماد بحال کردیا'۔ (کاروان مدینہ ال

<sup>2</sup> اصحابِ فضل و کمال کی ایک جماعت کے سامنے میں نے ایک بار شہر کھنو کا نام لیا بلیکن اسے کوئی پہچان نہ سکا، پھر جب میں نے کہا کہ میہ ولا ناعلی میاں گا شہر ہے، تب اسے لوگوں نے پہچانا، کیا آپ میہ چاہتے ہیں کہ میں اس مقد مہ میں قار نمین کے سامنے ایسے بلند پایڈ محص کا تعارف کراؤں جوابیخ شہراور وطن سے زیادہ معروف ہےاور جس کے نام سے اس کا شہر جانا پہچانا جاتا ہے' ۔ (مقدمات علی الطوطاوی ۱۰۱)

(على طنطادى) <sup>‹‹كس</sup>محل كا معماريا كسى كشكر كا كمانڈر جب عظيم لوگوں ميں شاركيا جاتا ہے تو مولانا على ميالؓ نے تواپنے تلامذہ کے دل ود ماغ ميں پتھر کے قلعوں سے کہيں زيادہ پائيداراسلامى قلي تعمير كئے ہيں اورصالح علماءاور مخلص داعيوں كى ايك امت تيار كردى ہے'۔ (مقدمات على الطسطادى١٠٩)

(على طنطادى) <sup>(</sup> على طنطادى) <sup>(</sup> على فدوك نئى اطلاع نہيں ہے كہ مولانا سيد ابوالحن على ندوك تم جامعہ اسلاميہ مدينہ ك <sup>(</sup> مجلس شورك كے جلسوں ميں آتے رہے ہيں اور جب بھى انہيں اس ركنيت كے ناتے سے ميش از بيش وظا كف اور رقميں پيش كى <sup>2</sup> ميں انہوں نے <sup>2</sup> مھى قبول نہيں كيا، جامعہ كے مصارف پر محق کسى ہول ميں قيام تك نہيں كيا، مير علم ميں معاصر علماء اسلام ميں ايسے زہدوا ستغناء پر كو كى نظير نہيں ہے' ۔ (علماء و مفكرون عرفتهم اس ΓΛI

واقف ہوں، میں نے ان کودل در دمنداورد ماغ ہوشمند کا حامل اور اسلام کے ساتھ اسلام ہی کے لئے اور اسلام کی پوری بصیرت کے ساتھ زندگی گذارنے والامؤمن کامل پایا، بیدخن کی شہادت ہے جو میں اداکر رہا ہوں''۔(مقد مد فقص انہین)

(سید قطب شہید) ''مولانا سید ابوالحن علی ندوی ککا تذکرہ ایک ایسے عظیم صاحب قلم مصنف و مفکر کا ذکر جمیل ہے جو موضوع کاعلمی دقیق جائزہ، وسیع موازنہ، مناسب ترین حل، نہایت پختہ مؤثر ادبی اسلوب میں متقد مین کی بلاغت اور متأخرین کی سہولت کی جامعیت کے ساتھ پیش کرتا ہو' ۔ (الاستاذابوالحن علی الحسٰی الندوی کا ساؤمفکر اندا)

(استاذاحر محرطحان)

<sup>د</sup> مولاناعلی میان اسلامی ہیں ، اسلام ان کی رگ و پے میں پیوست ہے ، ان کے تانے بانے اسلام سے بنے ہوئے ہیں ، اسلام ہی ان کی ابتداء دانتہاء ہے ، وہی تحور ومرکز ہے ، وہی منزل دساحل ہے ، وہی اس کی سعی وعمل کی جولان گاہ اور پناہ گاہ ہے ، محبت دفغرت کے سارے جذبے اسی کی خاطر ہیں ، ساری دوڑ دھوپ اور کدو کا دش اسی کے لئے ہے ، اسلام ان کے دل کی صد ااور اندر کی پکار ہے، ان کے دنوں کی پیش اور شبول کا گداز ہے، ان کا زاد سفر وتو شتہ راہ ہے ، ہم پیالہ وہ م نوالہ ہے ، ہم م ودم ساز ہے ؛ بلکہ سب کچھ وہ تی ہے اس سے ہے ، اس کے لئے ہے، اسی کے راستہ میں ہے ' ۔ (البعث الاسلامی ، عدد خاص ذوالحجہ ۲۰۰۲ ہے محر

(یوسف قرضاوی) ''اللد نے ان کو دل زندہ عطا کیا ہے، خدااور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت وعشق سے لبر یزجذبات بخشے ہیں، ان کے پہلوؤں میں ایک چشمہ جاری رواں ہے جس کو بھی خشکی چھو کر نہیں گذرتی، ایک شعلہ جوالہ ہے جو کبھی سردنہیں پڑتا، ایک انگارہ ہے جو کبھی را کھ میں تبدیل نہیں ہوتا؛ بلکہ اس میں ہمیشہ روانی، جوانی، حرارت وجوش وخروش باقی رہتا ہے، گویا ایک بحرنا پید کنار ہے جو پور نے وروشور سے بہم رہا ہے اور کوئی طاقت اس کے جوش وروانی پر ذرابھی اثر انداز نہیں ہو پاتی ''۔ (البعث الاسلای)

(یوسف قرضاوی)

· 'مولا ناابو<sup>الح</sup>سن على مياں ندوى موفق من اللَّد ہيں' '۔ (مولا نامفتي محد شفيع صاحب رحمة اللدعليه) د مولا نا ابوالحرن على مجموعهُ حسنات ميں ' ۔ (شيخ الحديث مولا نامحدز كرباصا حب رحمة اللدعليه) · مولانا آية من آيات الله بين · \_ (علامه يوسف بنورڭ) ''مولانا ابوالحسن علی ندوی اینی تحریروں کے ذریعہ نہ صرف مسلمانوں؛ بلکہ پوری انسانیت کے مربی وحسن بن گئے ہیں''۔ ( ڈاکٹرعبدالمنعم احمدیونس عمید کلیۃ اللغۃ العربیۃ از ہر ) · · · آ ب کاقلم شہد خالص کی طرح شفا کا کام دیتا ہے اور زخم کا مرجم ثابت ہو کر دین کی گن پیدا کردیتا ہے'۔ (شيخ عبدالفتاح ابوغده مرحوم) <sup>••</sup> کوئی شبه نہیں کہ حضرت مولا نا اس وقت برصغیر پاک و ہند میں نہیں ؛ بلکہ یوری

د نیائے اسلام میں کٹی پہلوؤں سے اپنا ثانی نہیں رکھتے ، وہ تحریر وانشاءادرعلم وادب ہی کے میدان کے شہسوارنہیں جمل دتقو کی میں بھی سلف صالحین کانمونہ ہیں' ۔

(مولانا کوژنیازی سابق وزیر زمجی امور پاکستان) ''مولا ناعلی میاں کاخمیر محبت ونرمی سے عبارت ہے،علم وتفو کی نے ان سے فر وغ پایا ہے، اور جامعیت علوم کی مسند ان سے مزین ہے، مشرق ومغرب کے دینی تقاضوں اور جد ید طبقہ کے نبض آشنا ہیں، ان کی تحریر دلوں کے اندرا تر جاتی ہے، اور بیک وقت دل ود ماغ دونوں کی تسلی کا سامان مہیا کر دیتی ہے' ۔

(مولا نامحمداشرف سلیمانی سابق صدر شعبة عربی اسلامیه کالج پیناور) ''میر بے نزدیک اس کتاب''ماذا خسر العالم'' کا مطالعہ ہر اس شخص کے لئے ضروری ہے جواس وقت کسی بھی ناحیہ سے اسلام کی سربلندی کے لئے کوشاں ہے'۔ (ڈاکٹر محمد یوسف موتیٰ مصر) ''مولا نانے اس کتاب (تاریخ دعوت وعزیمیت) میں تاریخ کے خاکستر میں دبے ہوئے انگاروں کو کرید کرید کرزکالا ہے اور پھونک پھونک کرروشن کیا، اس طرح کہ زمین کے بیستارے اپنی چمک سے آسمان کے تاروں سے کہیں زیادہ منور نظر آتے ہیں، اس کتاب کو پڑھ کر ایک بیتاب خواہش دل میں پیدا ہوتی ہے کہ اے کاش! ماضی کے دور دراز سائے مستقبل کا آئینہ ہوجائیں'۔

(يروفيسر:وصىاحمه صديقي) ''مصنف (سیرت سید احمد شہیڈ) نے مسلمانوں کے ہاتھوں رشد وہدایت اور عزم وہمت کا ایک صحیفہ دیا ہے، اس کام کے لئے اسی خانوا دہ کے اس نو جوان کی تو فیتی بخش گئی ہے جس کوعلم وعمل اورفکر وذوق کی دولت سے وافر حصہ ملا ہے، مصنف نے بیر کتاب بڑی دقت سے کھی ہے، انہوں نے اس کتاب کواس طرح تر تیب دیا ہے کہ بیتاریخ داستان کے بجائے نو جوان مسلمانوں کے لئے علمی روح کا سامان بن گئی ہے' ۔ (مقدمہ سیرت سیداحد شہید مختصراً) (علامەسىدسلىمان ندوڭ) ''اللد تعالى كي خاص عنايت اورتو فيق ہےوہ (مولا ناعلى ميالٌ) صاحب نظر وفكر بھى ہیں اور صاحب قلب بھی ، وہ اپنے علم ومعلومات کے لحاظ سے جدید بھی ہیں اور ایمان ویقین اوررسوخ فی الدین کے لحاظ قدیم بھی ،ان کی ذات مدسہ بھی ہےاورخانقاہ بھی''۔ (مولانامحد منظور نعما في ) ''احقر کواینے تمام اکابر سے الحمد للد ہمیشہ عقیدت رہی ہے اور ہے، اس وقت حضرت والا کی عقیدت اورعظمت جواس ناکارہ کے دل میں ہے اس کوسب پر فوقیت اور اہمیت حاصل ہے،اوریہی زندگی کا سرمایہ ہے،اللّٰہ پاک آخروقت تک اس کو باقی رکھ' ۔ (حضرت مولانا قاری سید صدیق احد باندوگ) ·· کاش که پاکستان کواس نازک مرحله پر آنجناب جیسی کوئی شخصیت میسر آتی تو بہت ہی مشکلات کاحل نکلتا،اورہم جیسوں کو پیچے رہنمائی بھی میسر ہوتی''۔ (مولانا محرقق عثاني مدخله پاکستان) ''مولانااین زندگی کے اس مرحلہ ہے جہاں شعور آ گہی بڑھ کرکسی شخصیت سے بغل گیرہوتی ہے، تلاش حق میں مضطرب و بے چین نظر آتے ہیں، ان کی مثال اس جرعہ نوش کی ہے جس نے ہر مے خانہ میں قدم رکھا اور ہر دکان معرفت پر دستک دی، حالاں کہ خاکم بد <sup>ہ</sup>ن ۔ یہ بھی حقیقت ہے کہان شخصیتوں میں سے بہت سوں کے مقابل علی میاں کاعلم ونن بدر جہافائق تھا'' ۔

(مولاناانظرشاه تشميريٌ) · میں جب بیسوی صدی کی اسلامی فکر کی قوس قزح پر نظر ڈالتا ہوں تو مجھے اُن کا فکر واسلوب ایک ایسا گلدستہ معلوم ہوتا ہے جس میں اس دور کے گٹی اہم مفکرین اور داعیوں کے متفرق پہلوؤں کا جتماع نظرآ تاہے،ان کے یہاں علامہا قبال کا سوز وگداز ،مولا نامودود کُ کی عقلیت اور تصویر دین کی جامعیت ، علامہ شکل اور مولا نا سلیمان ندو کی کا ذوق تاریخ ارو مولانا اشرف على تقانوكٌ، مولانا محد الباسُّ، مولانا عبدالقادر رائ يوركُ اور مولانا محد زكريا صاحب کا ندھلوٹی کی روحانیت کا امتزاج نظر آتا ہے، علی میاں کے یہاں بدسب ایک دوسرے کے ناقض نہیں ہیں، ایک دوسرے کی پنجیل کرنے والے ہیں، اوریہی وہ نکتہ ہے جسے ناقدین علم وفن نے نظر انداز کردیا ہے، مولا ناعلی میاں کا اصل میدان تاریخ اور دعوت ہے، سیرت اور انسان سازی ہے، روح کی بیداری اور امت کی ترقی کے لئے اسلاف کے نمونے کا احیاء ہے،ان کے یہاں خانقاہ اور جہاد، تز کیہاورانقلاب دونوں دھارے ساتھ ساتھ روان نظر آتے ہیں، مولا ناعلی میاں انسان کے دل کے رائے فکر دنظر کی دنیا میں قدم رکھتے ہیں اورروح کی تازگی فراہم کرتے ہیں''۔

(پروفیسر: خورشیدا حمد ائب امیر جماعت اسلامی پاکستان دمدین تر جمان القرآن الا ہور) <sup>21</sup> حضرت مولا ناعلی میال کی وفات پوری دنیائے انسانیت کے لئے ایک خسار کا عظیم ہے، اس دور قحط الرجال میں کوئی بڑا آ دمی اس دنیا سے رخصت ہوتا ہے تو اس کالغم البدل تو کیا اس جیسا آ دمی بھی پیدانہیں ہوتا، عالم اسلام کو اس وقت مولا نا جیسے اصحابِ قکر وعمل کی ضرورت ہے۔ ہماری دعا ہے کہ ان جیسے افراد پیدا ہوں اور میدانِ عمل میں آئیں ب لیکن بظاہر حالات اس کی کوئی امید نظر نہیں آتی کہ کوئی دوسر افردان کی جگہ لے سکے اور خلا پر کر سکے:

> دورها باید که تا یک مرد صاحب دل شود یا یزید اندر خراسان با سهیل اندر نین'

(حصرت مولانا محمد با قرحسین قاسمی رحمة الله علیه، صدروبانی دارالعلوم السلامی یستی و مهتم مدرسه عربیه امداد بیمرادآبادیو پی) **نسو ٹ**: مزید تأثرات مختلف جرائدا ور مرکا تیب سے اخذ شدہ ہیں ، عربی عبارتوں کا ترجمہ مضمون نگار کے قلم سے ہے۔

چندگذارشات

حضرت مولا ناعلی میالؓ جیسے اصحابِ فضل و کمال صدیوں میں پیدا ہوتے ہیں، جتنی جامعیت اور ہمہ جہتی اللّد نے انہیں عطا فر مائی تھی وہ بہت کم افراد کے حصبہ میں آتی ہے، مولا ناکی تصنیفات، افکار، طریقۂ کار، اسلوب اورا نداز سے جس قدر استفادہ کیا جانا چاہئے تھا، میں سجھتا ہوں کہ نہیں ہو سکا:

> تو نظیری ز فلک آمده بوری چول مسیح باز پس رفتی و کس قدر تو نشناخت دریغ

چند گذارشات پیش ہیں، جن پرعمل مولانا سے استفادہ کوعام اور تام بنا سکتا ہے: (1) عام لائبر ریوں میں مولانا کی تصنیفات وخطبات کا مستقل گوشہ (Chair) قائم کیا جائے ؛ تا کہ بآ سانی فائدہ اٹھایا جا سکے، ہندو پاک کی بعض لائبر ریوں میں اس طرح کے گوشے بنائے گئے ہیں، ضرورت اس کا م کوزیادہ وسیع اور منظم کرنے کی ہے۔ (۲) مدراس اور جامعات میں مولانا کی اہم تصنیفات یا ان کے منتخب حصوں کو

باضابطہ داخل درس کیا جائے؛ تا کہ نٹی نسل اپنے مذہب سے پوری طرح واقف اورا پنی ذمہہ داریوں سے کمل آگاہ اور باشعور ہوجائے۔

(۳) نٹی نسل کوخاص طور سے حضرت مولانا کی دعوت، فکر وعمل، اصلاحی کارنا موں، عظیم خدمات، دینی حمیت وغیرت، اسلام کی تڑپ اور کمن اور زہد واستغناء سے واقف اور باخبر کیا جائے اور انہیں خطوط دنقوش کو حرز جاں بنانے کی تلقین کی جائے۔

(۴) قدیم صالح اورجد بدنافع کے جس امتزاج کا مولا ناحسین شاہکار تھے اور جس

جائے اور کوئی کسل مندی اورست روی اس میں حاکل نہ ہونے دی جائے۔ (۵) اصول و مقاصد میں تصلب اوران پر توجہ تا م اورا ہتما م اور فروغ ووسائل میں توسع اور ماحول کی پورے اعتدال کے ساتھ رعایت کا پہلو بھی نظر انداز نہیں ہونا چاہئے کہ یہی مولا نا کا بہت بڑاامتیا زر ہاہے۔

(۲) مغربی تہذیب کے طوفانِ برکا مقابلہ اسی اعتدال سے ہونا چاہئے جو مولانا کا طرکا متیاز رہا ہے اور اس میں کسی قتم کے افراط وتفر یط کو جگہ نہیں دی جانی چاہئے۔ ہر قتم کے تعصب سے بالاتر ہو کر ان کا موں میں انہا ک ہی مولانا کو سب سے بڑا خراج عقیدت پیش کرنا ہے، مولانا کے بے شار صدقات جار میہ علوم و معارف اور تلامذہ و منتسبین کا وسیع ترین حلقہ ہمیشہ ان کے پیغام وقکر کا حامل وا میں ثابت ہوتا رہے گا، خدائے بر لیع وفیاض نے جو غیر معمولی صلاحیتیں ان کی تنہا شخصیت میں جمع کر دی تھیں وہ اجتماعی طور پر سیگروں افراد میں بھی پائی نہیں جاتیں، اس لئے ان کا نام اور کا م ہمیشہ انشاء اللہ زندہ رہے گا: ہرگز نمیر و آئرہ قام والی میں جمع کر دی تھیں وہ اجتماعی طور پر

حرف آخر

حضرت مولا ناعلی میالؓ پورے عالم اسلام میں متفق علیہ اور مرکز ی شخصیت کے حامل تھے، ان کی دجہ سے امت کے افلاس کا احساس ختم ہوتا تھا، ان کانفس وجود ہی نہ جانے کتنے فتنوں کے لئے آٹر بنا ہوا تھا، علمی رسوخ وصلا بت ، سوعت مطالعہ گہرائی و گیرائی ، فکری اعتدال وتوازن، اجتماعی وملی بے لوث خدمات اور جرائت و بے باکی کے ساتھ باطل کا مقابلہ واستیصال کی کوشش وکا وش میں حضرت مولا نا درۂ روز گار، فخر زمانہ اور قابل صدر شک تھے، وہ اپنی خصوصیات وصفات میں منفر دیتھے۔

اس ردسبر ۱۹۹۹ء (۲۲ ررمضان المبارك ۱۴۴۱ ص) جمعہ كا دن عالم اسلام كے لئے برا المناك ثابت ہوا، جب اس صدى كا يہ قابل فخر اسنان اس دنيا سے رخصت ہوا، اقبال نے مردِموَمن كى شناخت بتائى ہے:

> نثان مردِ مؤمن با تو گویم چوں مرگ آید تبسم بر لب اوست

حضرت مولا ناعلی میاںؓ کی موت بھی ایسی ہوئی کہ دنیار شک کرتی رہ گئی ،قر آ نِ کریم کی سورۂ لیس ( جسے قلب القرآ ن کہا گیا ہے ) کی تلاوت کرتے ہوئے وہ اپنے ما لک کے حضور حاضر ہوئے ،گویا:

> من نیز حاضر می شوم، تصویر جاناں در بغل اور رمضان المبارک کی بابر کت رات میں آسود ہُ خواب ہوئے:

شدیم خاک ولیکن ببوئے تربت ِ ما توال شاخت کزیں خاک مرد خیزد مولانا نے بیسویں صدی کے آغاز میں جب اپنی آئکھیں کھولی تھیں، اس وقت خلافت عثانيه كاسقوط اورز وال اسلام دثمن طاقتوں كى آئكھوں كى ٹھنڈك اور دل كاسر وروقر ار بنا ہواتھا ،اب ان کےانتقال کے حادثہ فاجعہ کے بعد بھی عالمی پیانہ پراسلام دشمن طاقتیں ہر طرح سے اسلام کو کچلنے اور دبنانے کے دریے ہیں اور اسی مقصد کے لئے آئے دن نئے نئے مسائل پیدا کررہی ہیں اور مشکلات کھڑی کررہی ہیں، ایسے میں مولانا کی ضرورت شدت سے محسوس ہوتی ہے، مگر ..... ي حرف كالمكيسة كمصد جانوشتدايم - دل - حسرت بن كربية وازنكاتي -: هيهات لاياتي الزمان بمثله إن السزمسان بسمشلسه لبخيل اصحاب دعوت دعز یمیت کی جب بھی فہرست تیار ہوگی ، مولا نا اس میں ہمیشہ نمایاں مقام پرنظر آئیں گے، دیگراد باءعلاءاور مفکرین کے برعکس مولانا کے گراں قدرافکار سے استفادہ کرنے والے بے شار تلامذہ کا ایک وسیع حلقہ ہے جو مولانا کے افکار کی ترویج واشاعت میں ہمہ تن منہمک ہے، تلامذہ ومتعلقین کا بدحلقہ اورخود مولانا کی بلندیا بہ تالیفات ہمیشہ ان کے لئے صدقۂ جاربہ ثابت ہوتی رہیں گی، الن کا پیام فکر وعمل ہمیشہ حیات بخش، مشعل راہ اور منارۂ نور ثابت ہوتار ہے گا،ان کی زندگی کے ملی، دعوتی اورتربیتی نتیوں گو شے ہمیشہ رہنمائی کا کام کرتے رہیں گے۔ مولانا جیسے اصحاب دعوت وعز میت کے پیغام فکر وحمل کی ترجمانی اور عکاسی علامہ ا قبالؓ کے اس قطعہ سے بڑ ھرکرسی اور لفظ میں نہیں کی جاسکتی :

## مراجع ومصادر

مولا ناسيدا بوالحسن على ندوكٌ اسلامی بیداری کیلہریرایک نظر (ترشيد الصحوة الاسلامية) 11 11 الاسلام والحضارة الاسلامية (مذہب وتدن) اكبر خطر على العالم العربي 11 أضواء (بصائر) أريد أن أتحدث إلى الإخوان 11 // انسانی دنیا پرمسلمانوں کے عروج وزوال کاانر 11 11 (ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين) 11 11 واقع العالم الإسلامي 11 11 حديث مع العزب 11 11 العرب والاسلام 11 11 العرب يكتشفون أنفسهم 11 11 كاروانِ زندگى كمل (فى مسيرة الحياة) // // یرانے چراغ مکمل 11 11 مذكرات سائح في الشرق العربي 11 11 (شرق اوسط کی ڈائری) 11 11

|    |    | r9r                                        |
|----|----|--------------------------------------------|
| 11 | 11 | نحو بعث اسلامي جديد                        |
| 11 | 11 | الدعوة في العصر الحاضر                     |
| 11 | 11 | سواخ حضرت مولا ناعبدالقاررائ پورٹ          |
| 11 | 11 | حضرت شخ الحديث مولا نامحمد زكرياصا حبٌّ    |
| 11 | 11 | حضرت مولا نامحمدالیا سُّاوران کی دینی دعوت |
| 11 | 11 | مسلم مما لك ميں اسلاميت ومغربيت كى شكش     |
|    |    | (الصراع بين الفكرة)                        |
| 11 | 11 | نقوشِ اقبال (روائع اقبال)                  |
| 11 | 11 | كاروانٍمدينه (الطريق الى المدينة)          |
| 11 | 11 | قصص النبيين                                |
| 11 | 11 | مختارات من أدب العربي                      |
| 11 | 11 | تزكيه واحسان ياتصوف وسلوك                  |
|    |    | (ربانية لا رهبانية)                        |
| 11 | 11 | تاريخ دعوت وعزيمت (رجال الفكر والدعوة)     |
| 11 | 11 | منهج أفضل في الإصلاح للدعاة والعلماء       |
| 11 | 11 | زنده رہنا ہےتو میرکارواں بن کررہو          |
| 11 | 11 | كارثة العالم العربي وأسبابها الحقيقية      |
| 11 | 11 | پاجاسراغ زندگی                             |
| 11 | 11 | دستورِحيات(العقيدة والعبادة والسلوك)       |
| 11 | 11 | سيرة سيداحمه شهيدتم                        |
| 11 | 11 | عصرحاضرمیں دین کی تفہیم وتشریح             |

| r 9r                                                              |    |    |
|-------------------------------------------------------------------|----|----|
| (التفسير السياسي للإسلام)                                         |    |    |
| د نیامیں آنے والےانسان چمن کے کانٹے ہیں یا پھول                   | 11 | 11 |
| ملک ومعا شرہ کاسب سے خطرنا ک مرض ظلم وسفا کی 🛛 🖉                  | 11 | 11 |
| دین دعکم کی خدمت اورا یمانی تقاضے کی اہمیت                        | 11 | 11 |
| لسانی وتهذیبی جاہلیت کاالمیہاوراس سے سبق                          | 11 | 11 |
| محمد الرسول الأعظم وصاحب المنة الكبريٰ 🛛 🖊                        | 11 | 11 |
| كيف دخل العرب التاريخ                                             | 11 | 11 |
| نفحات الإيمان                                                     | 11 | 11 |
| دریائے کابل سے دریائے برموک تک                                    | 11 | 11 |
| (من نهر كابل إلى نهر اليرموك)                                     |    |    |
| النبوة والأنبياء في ضوء القرآن                                    | 11 | 11 |
| (منصب نبوت اوراس کے عالی مقام حاملین )                            |    |    |
| حيات عبدالحي                                                      | 11 | 11 |
| شخصیات وکتب اثرت فی حیاتی 🗤 🗤                                     | 11 | 11 |
| پندرہو یں صدی ہجری، ماضی وحال کے آئینہ میں                        | 11 | 11 |
| المعهد العالى للدعوة والفكر الإسلامي ال                           | 11 | 11 |
| (ضرورت، خیل، نظام ونصاب)                                          |    |    |
| المأساة الأخيرة في العالم العربي المأساة الأخيرة في العالم العربي | 11 | 11 |
| (عالم عربي كاتاز دالميه )                                         |    |    |
| القرأة الراشدة                                                    | 11 | 11 |
|                                                                   |    |    |

الشيخ ابوالحسن الندوى وقضايا الأمة العربية الاستاذالدكتورعبرالحليم عوليس

|                             | 190                                                     |
|-----------------------------|---------------------------------------------------------|
| آبادشاه بوری                | دعوت وعزیمیت کےروثن ستارے                               |
| مولا ناممشا دعلی قاشمی      | حضرت مولا ناسیدا بو <sup>الح</sup> سن علی ندوی          |
|                             | ا کابرومشاہیرامت کی نظرمیں                              |
| مولا ناعبدالماجددريا آبادگ  | معاصرين                                                 |
| ڈ اکٹر محمد یونس نگرامی     | ہندوستان میں حربی علوم وفنون کے متازعلاء                |
|                             | اوران کی علمی خد مات                                    |
| مرتبه بمحمد ليين کو پرگانوی | مشاہیر کے خطوط بنام حضرت العلا مہ سیدا بوالحس علی ندو گ |
| مولا نامحدرا بع حسنی ندوی   | رسائل الأعلام بين الشيخ الندوي ودعاة الإسلام            |
| مولا نامحد عمران خاں ندو گ  | مشاہیراہل علم کی محسن کتابیں                            |
| مولا ناالحق جليس ندوى       | تحفه انسانيت                                            |
|                             |                                                         |

مجلّات وجرائد

| مولا ناسعيدالرحمن اعظمى ندوى       | مدير | لكهنؤ     | البعث الإسلامي   | 1 |
|------------------------------------|------|-----------|------------------|---|
| مولانا محد نعمان الدين ندوى        | 11   | حيررآ باد | الصحو ةالاسلامية | ۲ |
| مولاناواضح رشيدندوي                | 11   | لكهنو     | الراتد           | ٣ |
| مولانا نورعالم خليل الاميني        | 11   | د يو بند  | الداعى           | ۴ |
|                                    |      | کويت      | المجتمع          | ۵ |
| مولا نامحدرابع حسنى ندوى           | 11   | لكهنو     | كاروانِادب       | ۲ |
| ڈاکٹر <b>حمد</b> اشتیاق حسین قریثی | 11   | 11        | ندائے ملت        | ۷ |
| مولا ناتثمس الحق ندوى              | 11   | 11        | لتميرملت         | ۸ |
| مولا ناخليل الرحمن سجادنعمانى      | 11   | 11        | الفرقان          | ٩ |

|                                  | 597 |           |                      |     |
|----------------------------------|-----|-----------|----------------------|-----|
| شاه نوازقريثي                    | 11  | 11        | نيادور               | ۱+  |
| امين الدين شجاع الدين            | 11  | 11        | با نگ دار            | 11  |
| عظيم خاں                         | 11  | 11        | راشٹر بیسہارااردو    | 11  |
| اسيرادروي                        | 11  | بنارس     | ترجمان الاسلام       | 11- |
| مولانا محداسعدقاسمي              | 11  | لستى      | فكراسلامي            | 10  |
| مولاناضياءالدين اصلاحي           | 11  | اعظم گڑھ  | معارف                | 10  |
| مولانا مجيب اللدندوي             | 11  | 11        | الرشاد               | ١٦  |
| مولاناعز يزالحن صديقى            | 11  | غازى پور  | يذكير                | ا∠ا |
| ڈ اکٹر سید قاسم رسول الیاس       | 11  | دېلى      | افكارملى             | ١A  |
| مولانا مجامدالاسلام قاشمى        | 11  | 11        | بحث ونظر             | 19  |
| مولانااسرارالحق قاسمى            | 11  | 11        | ملىانتحاد            | ۲۰  |
| شام <i>د صد</i> یقی              | 11  | 11        | نځي د نيا            | ۲۱  |
| <i>پ</i> روازر حمانی             | 11  | 11        | سهروز ه دع <b>وت</b> | ٢٢  |
| مولا نامحد رضوان القاشمي         | 11  | حيررآ باد | صفا                  | ٢٣  |
| مولانا محرتقى عثانى              | 11  | کرا چی    | البلاغ               | ٢٣  |
| مولا نامحد عادل خاں              | 11  | 11        | الفاروق              | ٢۵  |
| <u>پر</u> وفیسرخورشیداح <i>د</i> | 11  | لاہور     | ترجمان القرآن        | ٢٦  |
|                                  |     |           |                      |     |